
  



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Aksin Wijaya  Hermeneutika al-Qur’an: Memburu Pesan 

Manusiawi dalam al-Qur’an  205-228   

Nashuddin  Metode al-Qur’an Membaca Realitas:  

Analisis Tafsir Sosial  229-248   

Mhd. Syahnan  I‘jâz al-Qur’ân in the Views of  
al-Zamakhsyârî and                          

Sayyid Quthb  249-264   

Abdul Mustaqim  Kisah al-Qur’an: Hakekat, Makna,  

dan Nilai-Nilai Pendidikannya  265-290   

Usman  Memahami Isrâ’îliyyât  

dalam Penafsiran al-Qur’an  291-312   

Fahrurrozi  Menyelami Aspek Kejurnalistikan  
dalam Ekspresi Ayat-Ayat                      

al-Qur’an  313-334   

Nyayu Khodijah  Perspektif al-Qur’an tentang Pemicu 

Kekerasan  335-252   

Syaparuddin  Prinsip-Prinsip Dasar al-Qur’an  

tentang Perilaku Konsumsi  353-374   

Emawati Hadis dan Sunnah sebagai Landasan 
Tradisi dalam Islam: Analisis Historis 

Terminologis  375-390   

Liliek Channa Aw  Memahami Makna Hadis  

Secara Tekstual dan Kontekstual  391-

414   

 
INDEKS 
  



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 

dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
  

 



Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 291 

MEMAHAMI ISRÂ’ÎLIYYÂT 
DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN 

Usman* 

__________________________________________________ 

Abstract: Isrâ‟îliyyât, mostly, known as non-muslim based narration, 
particularly Jewish, which is later inserted into Islamic tradition and 
thoughts. Some mufassirs utilize this narration as a method of interpeting 
Qur‟an and it unavoidably arises controversy between the classic muslim 
scholars and the modern one. However, the dispute between both groups 
should be carefully discussed and wisely selected. In doing so, their debate 
could contribute some positive and negative points for Islam and muslim 
developments. 

Abstrak: Isrâ‟îliyyât kerap dimaknai sebagai kisah yang bersumber 
dari non-muslim dan masuk ke dalam ranah pemikiran Islam dengan 
menekankan Yahudilah sebagai sumber utamanya. Keberadaan 
isrâ‟îliyyât oleh sebagian mufassir dijadikan sebagai salah satu “sarana” 
penafsiran al-Qur‟an, menimbulkan pro dan kontra antara ulama salaf 
dan khalaf. Memperhatikan sikap pro dan kontra antara kedua 
kelompok tersebut, kiranya perlu disikapi dengan mempertimbangkan 
aspek positif dan negatif bagi Islam dan umatnya, sehingga tidak perlu 
tergesa-gesa bersikap apriori, sebagaimana juga perlu bersikap selektif dan 
tidak bergegas menerimanya, merupakan sikap arif dalam menghadapi 
dua sikap yang sama-sama sulit diterima atau ditolak.  

Keywords: Isrâ‟îliyyât, Penafsiran, al-Qur‟an, Hadis, Islam, 
Ulama, Salaf, Khalaf, Kisah. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Syariah IAIN Mataram, Jl. 

Pendidikan 35 Mataram, NTB. email: udalimin@yahoo.com. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

292  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

ISRÂ‟ÎLIYYÂT sebagai salah satu alat penafsiran al-Qur‟an bagi 
sebagian para mufasir sudah sejak lama menjadi perhatian 
peminat studi Islam, muslim maupun nonmuslim (orientalis). J. 
J. Jansen misalnya mengatakan bahwa “kebanyakan muslim 
modernis menolak tradisi memasukan cerita isrâ‟îliyyât ke dalam 
penafsiran al-Qur‟an karena dianggap tidak rasional, janggal, dan 
mengandung unsur khayali semata”.1 

Pernyataan Jansen di atas dalam redaksi yang tidak jauh 
berbeda, telah dikemukakan oleh ulama-ulama terdahulu. Untuk 
mengetahui lebih jauh mengenai hal itu tentu membutuhkan 
penelusuran terhadap komentar-komentar para ahli berikut 
analisisnya untuk menemukan keberadaan isrâ‟îliyyât itu sendiri 
dalam posisinya sebagai penjelas al-Qur‟an. Untuk itu perlu 
dilihat hal-hal yang melatari masuknya isrâ‟îliyyât dalam 
penafsiran al-Qur‟an, sikap para ulama, dampaknya terhadap 
Islam, serta respons dalam konteks kekinian.  

Pengertian Isrâ’îliyyât  

Isrâ‟îliyyât adalah istilah yang dinisbatkan kepada kata 
“Isrâ‟îl”. Kata tersebut berasal dari bahasa Ibrani yang secara 
etimologi berarti “hamba Tuhan”.2 Ungkapan tersebut dalam al-
Qur‟an3 selalu merujuk kepada keturunan Nabi Ya‟qub,4 yang 
kemudian dikenal dengan nama Yahudi.5 Secara terminologi, 
menurut Ja„far,6 isrâ‟îliyyât adalah informasi yang berasal dari ahl 
al-kitâb baik Yahudi maupun Nasrani yang digunakan untuk 

                                                 
1J. J. Jansen, The Interpretation of The Koran in Modern Egypt (Leiden: E.J. 

Brill, 1984), 27. 
2Khalaf Muhammad al-Husaynî, Al-Yahûdiyyah bayn al-Masîhiyyah wa al-

Islâm (Mesir: Al-Mu‟assasah al-Misriyyah al-„Âmmah, 1974),14. 
3Qs. al-Mâ‟idah (5):78; Qs. al-Isrâ‟ (17):2, 4; Qs. al-Naml (27):76. 
4Jalâl al-Dîn al-Mahallî dan Jalâl al-Dîn al-Sayûthî, Tafsîr al-Qur‟ân al-

‟Azhîm (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.), 7. Lihat juga, A. J. Weinsinck, “Israil”, 
dalam Houtsma, et.al., Brill‟s First Encyclopedia of Islam 1913-1936, jilid 3 
(Leiden: E. J. Brill, 1987), 555. 

 5Salah seorang dari dua belas putera Ya‟qub bernama Yahuda; nama itu 
kemudian menjadi sebutan bagi keturunan Nabi Ya‟qub bin Ishaq bin 
Ibrahim. Lihat Ibrâhîm „Abd Rahmân Muhammad Khalîfah, Dirâsah fî 
Manâhij al-Mufassirîn (Kairo: al-Maktabah al-Azhariyah, 1979), 318-9. 

6Musâ„id Muslim „Abd al-Lâh Alî Ja‟far, Asrâr al-Tathawwur al-Fikr fî al-
Tafsîr (Beirut: Mu‟assasah al-Risâlah, 1984), 120. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 293 

menjelaskan nash al-Qur‟an. Ahmad al-Syirbâshî mendefinisikan 
isrâ‟îliyyât adalah berita yang diselundupkan oleh orang Yahudi, 
Nasrani, atau pun yang lainnya ke dalam Islam.7 

Memperhatikan definisi-definisi di atas, dapat dikatakan 
bahwa isrâ‟îliyyât adalah sebuah istilah yang bersifat “netral”. 
Artinya, dapat berupa kisah-kisah yang bersumber dari Yahudi 
dan Nasrani atau lainnya, serta dapat pula sejalan atau tidak 
sejalan dengan Islam. Tampaknya para ulama menganggap 
bahwa yang menjadi sumber utama isrâ‟îliyyât adalah Yahudi dan 
Nasrani dengan menekankan pada Yahudilah sumber utamanya 
sebagai cermin dari kata isrâ‟îliyyât . Namun, perlu diingat bahwa 
pada umumnya isrâ‟îliyyât adalah kisah yang bersumber dari 
nonmuslim yang kemudian masuk ke dalam Islam. Kalaupun 
ada yang sejalan dengan Islam, hal itu tidaklah terlalu urgen 
untuk dijadikan sebagai rujukan dalam penafsiran al-Qur‟an.  

Masuknya Isrâ’îliyyât dalam Penafsiran al-Qur’an 

Sejarah masuknya kisah isrâ‟îliyyât ke dalam wilayah 
penafsiran al-Qur‟an diawali dengan masuknya pengetahuan 
tentang isrâ‟îliyyât ke dalam pengetahuan bangsa Arab pra Islam. 
Pihak yang sangat berperan dalam kaitan ini adalah para ahl al-
kitâb, sebagian besar terdiri dari orang Yahudi, yang berimigrasi 
besar-besaran ke Jazirah Arabia pada tahun 70 M,8 dan orang-
orang Arab pra Islam sering melakukan perjalanan niaga ke 
negeri Yaman pada musim dingin dan ke negeri Syam pada 
musim panas.9 Di dua negeri itu banyak berdiam ahl al-kitâb yang 
sebagian besar dari kalangan Yahudi sehingga dapat dipastikan 
terjadi komunikasi yang cukup intensif di antara mereka. 

Setelah Islam datang dan berkembang hingga Rasulullah 
hijrah ke Madinah, kontak semacam itu tetap berlangsung. Di 
Madinah pun banyak berdiam kelompok Yahudi.10 Hal lain yang 

                                                 
7Ahmad al-Syirbâshî, Qishshah al-Tafsîr (Beirut: Dâr al-Qalam, 1972), 98. 
8Al-Husaynî, Al-Yahûdiyyah…, 5. Bandingkan dengan Muhammad 

Husayn al-Dzahabî, al-Isra‟îliyyah fî al-Tafsîr wa al-Hadîts (Kairo: Majma‟ al-
Islâmiyyah, 1971), 24. 

9Amîn al-Khullî, Manâhij al-Tajdîd (Kairo: Dâr al-Ma‟rifah, 1961), 277.  
10Ahmad Khalîl, Dirâsah fî al-Qur‟ân (Mesir: Dâr al-Ma‟rifah, 1973), 113. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

294  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

perlu diperhatikan adalah adanya midras.11 Di samping itu, 
masuknya sejumlah tokoh Yahudi ke dalam Islam, antara lain; 
„Abd al-Lâh ibn Salâm, „Abd al-Lâh ibn Sûriyâ, Ka‟ab al-Ahbâr, 
„Abd al-Lâh ibn Saba‟. Mereka memiliki peran penting dalam 
penyebaran isrâ‟îliyyât di kalangan kaum muslimin. Ada pula 
faktor lain yang ikut mendukung terserapnya kisah isrâ‟îliyyât itu 
ke dalam Islam, seperti alih bahasa kitab Taurat dari bahasa 
Ibrani ke dalam bahasa Arab yang, menurut Ibn al-Nazhîm, 
dilakukan oleh „Abd al-Lâh ibn Salâm.12  

Masuknya kisah isrâ‟îliyyât ke dalam tafsir al-Qur‟an sudah 
dimulai sejak zaman sahabat.13 Namun, hal ini dilakukan tidak 
lebih dari sekedar meminta penjelasan kepada mereka mengenai 
sebagian kisah al-Qur‟an yang bersifat mujmal disertai sikap 
tawaqquf, kehati-hatian, mengenai hal-hal yang mengandung 
kemungkinan benar atau dusta.14 Dapat dikatakan, dalam hal ini, 
para sahabat belum melanggar batas kebolehan yang mereka 
pahami dari petunjuk dalam dua sabda Rasulullah saw.:  

“Sampaikanlah apa yang kalian terima dari aku walaupun hanya satu 
ayat. Ceritakan apa yang kalian dengar dari bani Isra‟îl, dan itu tidak ada 
salahnya. Barangsiapa berdusta atas namaku maka bersiaplah untuk 

masuk neraka”.15 

“Janganlah kalian benarkan orang-orang ahl al-kitâb dan janganlah kalian 
(tergesa-gesa) mendustakannya. Hendaklah kalian katakan kepada 
mereka, kami beriman kepada Allah dan kepada apa yang diturunkan 
kepada kami serta kami beriman kepada apa yang diturunkan kepada 

kalian”.16 

                                                 
11Midras ialah semacam majelis pengajian di mana para ahl al-kitâb 

mengkaji pengetahuan keagamaan yang mereka warisi secara turun-temurun, 
baik yang bersumber dari kitab maupun dari pendeta mereka. Bahkan di 
antara para sahabat ada yang suka mendatangi majelis tersebut guna 
mendengarkan apa yang disajikan di sana. 

12Ibid., 144. 
13Tercatat beberapa orang sahabat yang terlibat dalam proses itu, 

seperti; Ibn „Abbâs, Abû Hurayrah, Ibn Mas„ûd, Amr bin al-„Âsh, dan lain-
lain. Lihat, al-Dzahabî, al-Isrâ‟iliyyâh..., 58. 

14Muhammad Husayn al-Dzahabî, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, juz 1 (Kairo: 
Dâr al-Kutub al-Hadîtsah, 1976), 169-70. 

15Al-Bukhârî, Shahîh al-Bukhârî, juz 3 (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.), 181. 
16Ibid., juz 3. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 295 

Dengan demikian, tuduhan Goldziher17 dan Ahmad Amîn18 
yang menyatakan bahwa para sahabat terlalu longgar dalam 
menerima isrâ‟îliyyât , khususnya tuduhan terhadap Ibn „Abbâs, 
perlu ditinjau kembali. Kehati-hatian para sahabat dalam 
menerima isrâ‟îliyyât ternyata tidak diikuti oleh generasi 
sesudahnya. Setelah masa sahabat, periwayatan isrâ‟îliyyât begitu 
meluas, hal ini berhubungan pula dengan semakin banyaknya 
kalangan ahl al-kitâb yang memeluk Islam.19 

Ibn Khaldûn menanggapi informasi mengenai meluasnya 
periwayatan isrâ‟îliyyât ini dengan mengembalikannya pada dua 
pertimbangan. Pertama, pertimbangan kemasyarakatan (al-i‟tibârât 
al-ijtimâ„iyyah), yakni karena kesederhanaan pemikiran orang-
orang Arab pada umumnya ketika itu, disamping 
kecenderungannya untuk mengetahui hal-hal yang menarik hati 
sebagai tuntutan jiwa kemanusiaan. Kedua, pertimbangan 
keagamaan (al-i‟tibârât al-dîniyyah), yakni karena cerita-cerita yang 
dinukilkan itu bukan masalah hukum yang membutuhkan 
penelitian dalam menguji nilai kebenarannya.20  

Penyebaran isrâ‟îliyyât setelah masa sahabat juga ikut 
disemarakan oleh juru-juru kisah yang mengambil masjid sebagai 

                                                 
17Diberitakan bahwa Ibn „Abbâs sering melontarkan persoalan kepada 

orang-orang Yahudi yang telah masuk Islam. Ia menerima pendapat mereka 
selama tidak bertentangan dengan al-Qur‟an. Dalam hal ini, Goldziher 
menyatakan bahwa Ibn „Abbâs terlalu mudah percaya dalam mengambil 
berita dari ahl al-kitâb dengan alasan bahwa mereka itu adalah orang-orang 
yang mampu memahami al-Qur‟an. Menurutnya, Ibn „Abbâs banyak 
dipengaruhi oleh Ka„ab al-Ahbâr dan „Abd al-Lâh Ibn Salâm dalam bidang 
tafsir. Lihat, Ignaz Goldziher, Madzâhib al-Tafsîr al-Islâmî, ter. „Abd. al-Halîm 
al-Najjr (Kairo: Maktabah al-Khanjî, 1955), 85-6. Kenyataan bahwa Ibn 
„Abbâs memerankan isrâ‟îliyyât sebagai sumber sekunder dapat diterima 
karena beberapa sumber menyatakan demikian, tetapi bila dikatakan bahwa 
dia terlalu mudah dan longgar dalam menerima itu patut diragukan karena 
dia adalah salah seorang sahabat Nabi yang sangat berhati-hati dalam 
menafsirkan al-Qur‟an. Pendapat di atas dibantah keras oleh al-Dzahabî. 
Lihat lebih jauh, al-Dzahabî, Al-Tafsîr…, 174. 

18Lihat, Ahmad Amîn, Fajr al-Islâm (Singapura: Lajnah al-Ta‟lîf wa al-
Tarjamah wa al-Nasr, 1965), 248.  

19Al-Dzahabî, Al-Isrâ‟îliyyâh…, 36. 
20Ibn Khaldûn, Muqaddimah (Mesîr: Dâr al-Bayân, t.t.), 439. Lihat juga 

komentar, al-Khullî, Manâhij…, 227. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

296  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

tempat mereka menceritakan kisah-kisah isrâ‟îliyyât pada 
masyarakat. Juru-juru kisah semacam ini sebagaimana 
dikemukakan al-Ghazâlî dengan mengutip riwayat Ibn Mâjah, 
bahwa yang demikian itu belum pernah dijumpai pada masa 
Rasulullah, Abu Bakar, maupun Umar. Hal itu baru muncul 
setelah terjadi kekacauan di kalangan kaum muslimin. Kehadiran 
mereka itu sangat mencemaskan karena dapat merusak 
pemikiran dan keyakinan masyarakat Islam.21 

Menurut Ahmad Khalîl, yang pertama kali memprakarsai 
dan mendorong penyebaran kisah-kisah isrâ‟îliyyât adalah 
penguasa Bani Umayyah, agar umat Islam tidak lagi tertarik 
untuk memikirkan masalah-masalah yang berkaitan dengan 
khalifah.22 Tidak mengherankan di kala itu para juru kisah dapat 
menarik opini masyarakat dan dalam beberapa hal dapat 
menggusur pengaruh ulama. Celakanya, para ulama bahkan 
menjadi korban kemarahan massa akibat keberanian mereka 
menyingkap kebohongan para juru kisah sebagaimana yang 
dialami oleh Amîr al-Sya„bî, Yahyâ ibn Ma„în, dan lain-lain.23  

Begitu meluasnya periwayatan isrâ‟îliyyât saat itu sehingga 
merambah ke dalam wilayah ilmu kalam, sebagaimana 
dikemukakan oleh Abû Manshûr al-Baghdâdî, bahwa orang-
orang Saba‟iyyah, salah satu di antara sekte Syi‟ah, mempercayai 
bahwa Ali bin Abi Thalib tidak terbunuh melainkan diangkat ke 
langit seperti halnya Nabi Isa as. Berita ini disusutkan oleh „Abd 
al-Lâh ibn Saba‟ yang sempat menyusup ke dalam golongan 
Syi‟ah.24 Atas dasar itulah, ada benarnya pendapat yang 
dikemukakan oleh Ahmad Khalîl, bahwa Syi‟ah merupakan salah 
satu jalan merembesnya pengaruh isrâ‟îliyyât . 

Sikap Para Ulama terhadap Isrâ’îliyyât  

Untuk lebih memperjelas alur pembahasan mengenai sikap 
para ulama tentang isrâ‟îliyyât ini, berikut akan ditampilkan peta 

                                                 
21Abû Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazâlî, Ihyâ „Ulûm al-

Dîn, juz 1 (Kairo: Dâr al-Sya‟bî, t.t.), 58. 
22Khalîl, Dirâsah…, 144. 
23Al-Dzahabî, Al-Isrâ‟îliyyah…, 45-6. 
24Abû Manshûr al-Baghdâdî, Al-Farq bayn al-Firâq (Beirut: Dâr al-Âfaq 

al-Jadîdah, 1973), 223. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 297 

pemikiran mereka dengan melihat klasifikasi ulama ke dalam 
kelompok salaf dan khalaf.25 Tentu saja sudut pandang seperti itu 
tidak berarti merupakan pemilahan kategori yang ketat, sebab 
boleh jadi seorang ulama salaf mempunyai pandangan yang 
dimiliki pula oleh ulama khalaf atau sebaliknya.  

Sikap Ulama Salaf 

Pada periode awal Islam, terutama di masa sahabat yang 
dikenal sebagai periode periwayatan, tafsir al-Qur‟an 
diriwayatkan sebagai bagian dari periwayatan hadis. Begitu pula 
masa tabi‟in yang dikenal sebagai masa awal pembukuan (tadwîn) 
sekitar akhir abad I H. atau awal abad II H., tafsir dimasukkan 
sebagai salah satu bab di antara bab-bab kitab hadis yang ada 
saat itu.26 Sementara itu, kisah-kisah isrâ‟îliyyât 27 yang tercantum 
di dalamnya, dengan menyebutkan secara lengkap sanad-
sanadnya terbatas hanya pada hal-hal yang sejalan dengan nash 
syariah, yang sebagiannya diriwayatkan dari Rasulullah dengan 
jalan yang sahih. Namun generasi setelahnya yang menulis tafsir 
dengan corak bi al-ma‟tsûr membuang sanad-sanad kisah 
isrâ‟îliyyât yang diambil dari kitab-kitab tafsir sebelumnya. Tafsir 
Muqâtil ibn Sulaymân (w. 150 H.) adalah termasuk ke dalam 
kategori tafsir ini.28 Melihat kenyataan yang memprihatinkan ini, 

                                                 
25Banyak pendapat mengenai siapa sebenarnya yang dimaksud dengan 

salaf dan khalaf. Sebagian ulama menjadikan skala zaman sebagai 
pembedanya. Pendapat ini membatasi ulama salaf sampai dengan abad III 
H., berdasarkan hadis Nabi yang berkaitan dengan kurun umat yang 
dianggap lebih baik dan utama. Selanjutnya ulama yang muncul setelahnya 
dikategorikan ke dalam ulama khalaf. Adapun pendapat yang membedakan 
dua kubu ulama itu dari segi “kualitas” pemikirannya menyatakan bahwa; 
ulama salaf berarti mereka yang belum menggunakan mantiq dalam sistem 
pemikirannya, sedangkan ulama khalaf sudah menggunakannya. Lihat, Abû 
Bakr, Salaf Islam dalam Islam Murni (Solo: Ramadani, 1979), 20. 

26Manna‟ al-Qaththân, Mabâhits fî „Ulûm al-Qur‟ân (Beirut: al-Syirkah al-
Muttahidah li al-Tawzî‟, 1993), 3. 

27Kisah-kisah israiliyyat pada saat itu dijadikan sebagai penjelas hanya 
dalam bidang-bidang tertentu yang ada persesuaiannya dengan al-Qur‟an dan 
dapat dijadikan sebagai bahan pengajaran dan suri teladan, di sertai dengan 
sikap hati-hati (tawaqquf) dalam hal-hal yang mengandung kemungkinan 
benar atau dusta. Lihat, al-Dzahabî, Al-Tafsîr…, 169. 

28Lihat, al-Dzahabî, Al-Isrâ‟îliyyah…, 37-8. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

298  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

sebagian ahli tafsir mulai melakukan kritik dan koreksinya. Di 
antara mufasir yang melakukan hal itu adalah Ibn Jarîr al-Thabârî 
(w. 310 H.)  

Pada periode berikutnya muncul Ibn al-„Arabî (w. 543 H.) 
dengan kitabnya Ahkâm al-Qur‟ân. Dalam kitab tersebut ia 
menegaskan sikapnya dalam menanggapi dan mengoreksi kisah 
isrâ‟îliyyât. Menurutnya, kisah dari ahl al-kitâb yang diperbolehkan 
untuk diriwayatkan hanyalah dalam hal cerita mereka yang 
menyangkut keadaan diri mereka, dalam hal ini dapat 
dimasukkan kriteria “min bâb al-iqrâr al-mar‟i „alâ nafsih aw 
qawmih”. Sedangkan riwayat mereka yang menyangkut lainnya, 
membutuhkan penelitian lebih cermat.29 

Pernyataan Ibn al-„Arabî di atas, khususnya mengenai 
kebolehan menerima riwayat ahl al-kitâb menyangkut hal ihwal 
mereka sendiri atau kaumnya, tampaknya tidak sepenuhnya 
dapat diterima, karena tidak ada jaminan bahwa mereka akan 
dapat memberikan informasi yang sebenarnya tentang diri 
mereka. Sementara menurut Ahmad Khalîl, gerakan kritik atau 
koreksi terhadap isrâ‟îliyyât baru menjelma dalam bentuk karya 
yang lebih cermat dan terarah adalah dengan tampilnya Ibn 
Katsîr (w. 774 H.) mengklasifikasikan kisah-kisah isrâ‟îliyyât 
menjadi tiga kelompok. Pertama, yang sesuai dengan syari‟at 
Islam, dalam hal ini cukuplah al-Qur‟an yang menjadi pegangan. 
Kedua, yang bertentangan dengan syari‟at, dalam hal ini riwayat 
isrâ‟îliyyât harus disingkirkan. Ketiga, isrâ‟îliyyât yang tidak 
termasuk bagian pertama maupun kedua, dalam hal ini boleh 
diriwayatkan dengan catatan tidak harus dipegangi tetapi hanya 
untuk isti‟nâs (sebatas diketahui).30  

Hanya saja harus diakui bahwa isrâ‟îliyyât jenis pertama tidak 
banyak dijumpai dalam kitab-kitab tafsir. Akan tetapi, walaupun 
sudah sejak lama kalangan ahli tafsir memperingatkan serta 
mengusahakan agar kisah-kisah isrâ‟îliyyât itu dihindari, terutama 
isrâ‟îliyyât jenis kedua dan ketiga, namun tidak semua mufasir 
dapat terhindar dari pengaruh kisah isrâ‟îliyyât tersebut. 

                                                 
29Ibn al-„Arabî, Ahkâm al-Qur‟ân, juz 1 (Mesir: al-Bâb al-Halâbî, 1977), 

23. 
30Khalîl, Dirâsah…, 150. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 299 

Sikap Ulama Khalaf 

Kisah memang perlu, karena itu Allah menginformasikan 
kisah masa lampau kepada umat Muhammad melalui al-Qur‟an 
hanya untuk diambil sebagai „ibrah bukan untuk dipertanyakan 
dan diwacanakan secara panjang lebar. Dengan demikian, tidak 
selayaknya umat Islam meninggalkan penjelasan yang jujur dan 
benar untuk lari kepada kisah isrâ‟îliyyât, sebagaimana tercantum 
pada sebagian kitab-kitab tafsir masa awal. 

Di antara ulama khalaf, Muhammad „Abduh adalah termasuk 
yang paling gencar mengkritik kebiasaan sebagian mufasir masa 
awal yang banyak menggunakan isrâ‟îliyyât sebagai penjelasan al-
Qur‟an. Bahkan, salah satu motivasi penulisan tafsirnya adalah 
untuk menghindari kebiasaan ulama masa lampau tentang itu.31 
„Abduh menolak validitas ulama tafsir generasi awal yang 
menghubungkan al-Qur‟an dengan isrâ‟îliyyât. Menurutnya, cara 
itu telah mendistorsikan pemahaman terhadap ajaran Islam.32 
Sikap keras serupa juga diperlihatkan oleh muridnya, 
Muhammad Rasyîd Ridlâ. Ia mengatakan bahwa, riwayat 
isrâ‟îliyyât yang secara ekstrim diriwayatkan oleh sebagian ulama 
sebenarnya telah keluar dari konteks al-Qur‟an.33 Begitu pula 
Ahmad Musthafâ al-Marâghî memandang bahwa sebagian kitab-
kitab tafsir telah dikotori oleh isrâ‟îliyyât yang tidak jelas 
kualitasnya. Menurutnya, isrâ‟îliyyât merupakan suatu cerita yang 
ditransfer ahl al-kitâb untuk menipu orang-orang Arab.34 

Sikap kontra isrâ‟îliyyât juga perlihatkan oleh Mahmûd 
Syalthût,35 dan menilainya dapat menghalangi umat Islam untuk 
menemukan petunjuk al-Qur‟an. Kesibukan dalam mempelajari 
dan mengumpulkan isrâ‟îliyyât itu telah memalingkan mereka dari 

                                                 
31Muhammad Abû Zahrah, “Taqdîm”, dalam „Abd al-Lâh Mahmûd 

Syihâtah, Manhaj al-Imâm Muhammad „Abduh fî Tafsîr al-Qur‟ân al-Karîm 
(Kairo: Nasyr al-Rasâil al-Jami‟iyyah, 1963), iii. 

32Jansen, The Interpretation…, 27. 
33Muhammad Rasyîd Ridlâ, Tafsîr al-Qur‟ân al-Hakîm, juz 1 (Beirut: Dâr 

al-Ma‟rifah, t.t.), 10. 
34Ahmad Musthafâ al-Marâghî, Tafsîr al-Marâghî, juz 9 (Beirut: Dâr al-

Fikr, t.t.), 24. 
35Mahmud Syalthut, Fatwa-Fatwa, ter. Bustami A. Gani (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1977), 95. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

300  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

“intan dan mutiara” yang terkandung di dalam al-Qur‟an. 
Menurut Abû Zahrah, sebagaimana dikutip Hasbi al-Shiddieqiy, 
seluruh isrâ‟îliyyât itu harus dibuang karena tidak berguna dalam 
memahami makna al-Qur‟an.36 „Abd al-Azîz Jawisyî, 
sebagaimana dikutip „Abd al-Rahmân Sulaymân al-Rûmî, bahwa 
isrâ‟îliyyât pada dasarnya telah menyesatkan akal dan menjauhkan 
umat Islam dari makna al-Qur‟an.37 Bahkan, al-Biqâ‟î 
mengatakan, sebagaimana dikutip al-Qasîmî, bahwa isrâ‟îliyyât 
merupakan sesuatu yang paling munkar.38 

Namun demikian, di balik penolakan para ulama khalaf 
terhadap isrâ‟îliyyât , ternyata di antara mereka juga terperangkap 
ke dalamnya walaupun dalam kadar yang sangat minim, 
Muhammad „Abduh adalah termasuk di antaranya. Bukti yang 
dapat ditunjukkan dalam kaitannya dengan itu adalah ketika ia 
menjelaskan firman Allah Allah (Qs. al-Naml [27]:40). „Abduh 
menyatakan, bahwa yang dimaksud dengan lafal: “Alladzî „indahu 
„ilm min al-kitâb” (yang memiliki ilmu dari ahl al-kitâb), namanya 
adalah „Ashîf.39 Walaupun pendapat „Abduh ini tidak 
dikemukakannya dalam suatu kitab tafsir, namun hal ini 
menunjukkan sikap inkonsistensinya tentang hal tersebut. Begitu 
pula muridnya, Sayyid Muhammad Rasyîd Ridlâ yang dengan 
gigih menolak dikemukakannya isrâ‟îliyyât, khususnya dalam 
menafsirkan al-Qur‟an, juga ditemukan sekian banyak isrâ‟îliyyât 
dalam tafsirnya. Hal ini dapat dijumpai antara lain dalam 
uraiannya ketika menafsirkan; Qs. al-An‟âm (6):157; Qs. al-A„râf 
(7):24, 80.40 Hanya saja bedanya dari yang lain, khususnya para 
mufasir terdahulu adalah: 1) isrâ‟îliyyât yang dikemukakannya 
bukan sebagai dasar penafsiran, tetapi sekedar sebagai tambahan 

                                                 
36Hasbi al-Siddieqy, Tafsir al-Bayan, jilid 1 (Bandung: Bulan Bintang, 

1977), 95. 
37„Abd Rahmân Sulaymân al-Rûmî, Manhaj al-Madrasah al-„Âliyyah al-

Hadîtsah fî al-Tafsîr (Mesir: Mu‟assasah al-Risâlah, 1981), 93. 
38Muhammad Jamâl al-Dîn al-Qâsimî, Mahasin al-Ta‟wîl, juz 1 (Beirut: 

Dâr al-Fikr, 1984), 45. 
39Lihat, M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung: 

Pustaka Hidayah, 1994), 55. Lihat juga, Syaikh Muhammad „Abduh, Risâlah 
al-Tawhîd (Kairo: Dâr al-Hilâl, 1963), 245. 

40Lihat, Muhammad Rasyîd Ridlâ, Tafsîr al-Qur‟ân al-Hakim, juz 7 
(Kairo: Dâr al-Hilâl, 1963), 245-6; juz 8, 205, 513. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 301 

penjelasan dalam rangkaian menguatkan penafsirannya; 2) 
kekhawatiran diterimanya isrâ‟îliyyât tersebut oleh kaum 
muslimin adalah sangat kecil karena secara tegas dinyatakan 
bersumber dari kitab-kitab Perjanjian Baru dan Lama. Sehingga 
secara pasti pembaca muslim akan bersikap hati-hati dalam 
menerimanya. Berbeda halnya bila riwayat tersebut dikutip tanpa 
menyebut sumbernya, sebagaimana yang sering dilakukan oleh 
para mufasir sebelumnya. 

Berdasarkan berbagai keterangan di atas dapat dikatakan 
bahwa hampir semua ulama khalaf memandang negatif terhadap 
isrâ‟îliyyât, walaupun mereka juga kadang-kadang terperosok ke 
dalamnya. 

Landasan Periwayatan Isrâ’îliyyât  

Di atas telah dikemukakan, bahwa pandangan para ulama 
terhadap periwayatan isrâ‟îliyyât secara garis besar terbagi ke 
dalam dua kelompok, pro dan kontra. Ulama yang kontra 
terhadap periwayatan isrâ‟îliyyât bertitik tolak dari beberapa 
keterangan Nabi saw. Pertama, hadis riwayat al-Bukhârî dari Abû 
Hurayrah yang mengatakan bahwa ahl al-kitâb membacakan kitab 
Taurat dengan mempergunakan bahasa lbrani dan 
menafsirkannya dengan bahasa Arab untuk dikonsumsi pemeluk 
Islam. Maka Rasulullah bersabda: “Janganlah kalian 
membenarkan ahl al-kitâb dan janganlah mendustakannya tetapi 
katakanlah, kami beriman kepada Allah dan terhadap apa yang 
telah diturunkan kepada kami”.41  

Kedua, hadis riwayat Imâm Ahmad dari Jâbir Ibn „Abd al-Lâh 
yang menyatakan, bahwa pada suatu saat „Umar Ibn al-
Khaththâb pernah mendatangi Rasul dengan membawa surat 
yang ditulis ahl al-kitâb, lalu Nabi membacakannya kemudian 
bersabda: “Apakah yang engkau ragukan dari surat ini hai Ibn al-
Khaththâb? Demi Allah, sungguh aku telah membawakan surat 
seperti ini dalam keadaan putih bersih. Jangan engkau bertanya 
kepada mereka tentang sesuatu, lalu mereka menceritakannya 
kepadamu dengan benar tetapi kalian mendustakannya atau 
mereka menceritakan kebohongan kemudian kalian 

                                                 
41Al-Bukhârî, Shahîh …, juz 4, 270. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

302  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

membenarkannya. Demi Allah, seandainya Nabi Musa masih 
hidup niscaya ia tidak akan memberikan kebebasan kecuali 
menyuruh untuk mengikuti jejakku”.42  

Ketiga, hadis riwayat Imâm al-Bukhârî dari „Abd al-Lâh ibn 
„Abbâs,43 yang artinya:  

“Wahai kaum muslimin, bagaimana kalian bertanya kepada ahl al-kitâb, 
padahal kitab kalian yang diturunkan melalui Nabi-Nya telah 
menceritakan berbagai hal yang bersumber dari Allah, kalian 
membacanya dan ia tidak akan berubah selamanya. Allah telah 
menceritakan kepada kalian bahwa ahl al-kitâb itu telah mengganti dan 
mengubah ketetapan Allah dengan tangan mereka sendiri, lalu mereka 
menyatakan bahwa itu dari sisi Allah agar mereka dapat menukarnya 
dengan harga yang sangat sedikit. Bukankah wahyu yang datang kepada 
kalian melarang menanyakan mengenai masalah mereka? Demi Allah, 
aku tidak melihat seorang pun dari mereka menanyakan tentang isi kitab 
yang diturunkan kepada kalian”. 

Para ulama yang memperbolehkan periwayatan isrâ‟îliyyât 
mengacu kepada keterangan-keterangan berikut ini: pertama, 
hadis riwayat Imâm al-Bukhârî dari „Abd al-Lâh ibn „Amr ibn al-
„Âsh tentang perintah Rasulullah yang berbunyi: “Ceritakanlah 
olehmu apa yang kalian dapatkan dariku, walau hanya satu ayat. 
Ceritakanlah tentang Bani Israil dan tidak ada salahnya. 
Barangsiapa yang berdusta atas namaku maka bersiaplah untuk 
masuk neraka”.44 Kedua, adanya sebagian sahabat yang bertanya 
kepada ahl al-kitâb, khususnya yang telah masuk Islam, di 
antaranya adalah Abû Hurayrah, Ibn „Abbâs, dan Ibn Mas‟ûd. 
Begitu pula „Abd al-Lâh ibn „Amr ibn al-„Âsh ketika terjadi 
perang Yarmuk bertemu dengan dua orang sahabat yang berasal 
dari ahl al-kitâb. Ia kemudian menerima banyak berita dari kedua 
orang itu.45 

Keterangan-keterangan di atas sebenarnya tidaklah saling 
bertentangan bila ditempatkan pada konteksnya masing-masing. 
Adapun larangan Nabi untuk meriwayatkan isrâ‟îliyyât yang 
dipahami ulama-ulama salaf sebenamya berkaitan dengan 

                                                 
42Lihat, Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Ahmad, juz 4 (Beirut: al-Maktabah 

al-„Ilm wa al-Mashâdir, t.t.), 198. 
43Lihat, al-Bukhârî, Shahîh…, juz 3, 181. 
44Ibid. 
45Ibid., 182. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 303 

isrâ‟îliyyât yang tidak sejalan dengan Islam. Sementara kebolehan 
untuk meriwayatkannya menurut pemahaman kelompok kedua 
berkaitan dengan isrâ‟îliyyât yang sejalan dengan Islam. 

Dengan demikian, kebolehan atau ketidakbolehan 
meriwayatkan isrâ‟îliyyât sangat bergantung pada jenisnya. Bila 
yang dimaksud adalah isrâ‟îliyyât yang sejalan dengan Islam sudah 
barang tentu tidak ada larangan. Bila yang dimaksud adalah 
isrâ‟îliyyât yang tidak sejalan dengan Islam, maka sudah pasti 
dilarang untuk meriwayatkannya. Selanjutnya bila yang dimaksud 
adalah yang belum diketahui kualitasnya (mawqûf), maka sikap 
yang sebaiknya diambil adalah tidak membenarkan dan tidak 
pula mendustakannya sebelum ada dalil yang memperlihatkan 
kebenaran dan kedustaannya. Dalam kaitan ini, al-Dimasyqî 
menetapkan dua standar pokok; pertama, tidak boleh 
menggunakan isrâ‟îliyyât untuk menjelaskan bagian-bagian al-
Qur‟an yang global apabila terdapat keterangan Nabi yang 
menjelaskan keglobalannya. Kedua, bila isrâ‟îliyyât tetap akan 
digunakan hendaknya bertujuan sebagai pelengkap (istisyhâd) 
semata atas kebenaran al-Qur‟an.46 

Pernyataan yang hampir senada juga dikemukakan oleh al-
Dzahabî. Menurutnya, dalam menyikapi isrâ‟îliyyât, para mufasir 
setidaknya harus benar-benar memperhatikan tiga hal yaitu; 
pertama, bersikap kritis terhadapnya dengan mempergunakan ruh 
al-Qur‟an secara tepat dan kejernihan akal. Kedua, tidak boleh 
menggunakannya bila Rasulullah telah menjelaskan keglobalan 
kisah-kisah tertentu. Ketiga, tidak boleh menggunakannya kecuali 
untuk kebutuhan yang sangat mendesak, seperti untuk 
pembenaran terhadap al-Qur‟an. Selanjutnya dikatakan bahwa, 
kalau memang terpaksa, dapat saja dikutip dengan “catatan” asal 
dijelaskan kualitas periwayatannya, tetapi sedapat mungkin 
hendaknya dihindari, sebab dikhawatirkan akan membawa kesia-
siaan yang pada akhirnya keluar dari maksud al-Qur‟an yang 
sebenamya.47 Karena, hakekat tafsir yang sebenamya adalah 
berupaya mengangkat pesan-pesan al-Qur‟an sesuai dengan 
tuntutan pokok dan kebutuhan dasar manusia. 

                                                 
46Muhammad Munîr al-Dimasyqî, Irsyâd al-Raghîb fî Kasyf Âyât al-Qur‟ân 

al-Mubîn (Damaskus: Idârah al-Thibâ‟ah al-Munîriyyah, t.t.), 35. 
47Al-Dzahabî, Al-Tafsîr…, 182-3. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

304  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Sikap Dasar Islam terhadap Isrâ’îliyyât  

Sikap dasar Islam48 terhadap isrâ‟îliyyât pada prinsipnya 
adalah sama dengan sikapnya terhadap Yahudi dan Nasrani 
karena dari kedua sumber itulah pada umumnya isrâ‟îliyyât itu 
berasal. Penelusuran terhadap sikap Islam itu tentunya harus 
melalui pisau analisis al-Qur‟an dan hadis. Konsepsi al-Qur‟an 
tentang umat-umat terdahulu, termasuk di dalamnya Yahudi dan 
Nasrani, dapat dilihat ketika al-Qur‟an berbicara tentang syari‟at 
yang pernah diturunkan kepada mereka, yaitu surat al-Syûrâ 
(42:13), di mana dalam ayat tersebut dijelaskan bahwa inti ajaran 
Islam yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. adalah 
sama dengan inti ajaran yang telah diturunkan kepada umat-
umat sebelumnya. Karena adanya kesamaan spiritual dengan 
nabi-nabi yang diutus sebelumnya, maka Nabi Muhammad 
benar-benar yakin akan keidentikan setiap risalah yang 
disampaikan oleh nabi-nabi terdahulu. Oleh karena itu, umat 
Islam diharuskan mempercayai setiap kitab Allah yang pernah 
diturunkan sebelum al-Qur‟an. 

Dalam kaitan ini, isrâ‟îliyyât yang bersumber dari ahl al-kitâb 
“seharusnya” diperlakukan sebagaimana inti ajaran yang terdapat 
dalam kitab Allah yang lain, dalam hal ini al-Qur‟an. Karena, 
kitab Taurat dan Injil yang menjadi pedoman komunitas agama 
itu juga merupakan kitab Allah. Namun, “keharusan” itu 
menjadi hilang manakala al-Qur‟an menyatakan bahwa kedua 
kitab itu telah diselewengkan oleh para pengikutnya.49 Oleh 
karena itu, umat Islam berhadapan dengan dua keadaan yang 
berlawanan sekaligus. Di satu sisi mereka dituntut untuk 
mengimani segala sesuatu yang bersumber dari kitab Allah, 
tetapi pada sisi lain mereka pun harus berhati-hati ketika 
berhadapan dengan isrâ‟îliyyât yang berasal dari ahl al-kitâb. 
Sebab, ketidakaslian sumber ajaran ritus mereka (Taurat dan 

                                                 
48Kata Islam di sini tidak mengacu kepada pengertian umum, tetapi 

mengacu kepada arti yang lebih khusus, yakni ajaran-ajaran yang diturunkan 
kepada Nabi Muhammad saw. dan umatnya. 

49Keterangan tentang perbuatan-perbuatan orang-orang Yahudi dan 
Nasrani yang mengubah sebagian isi kitab suci mereka dijelaskan secara 
tegas oleh Allah. Lihat, Qs. al-Baqarah (2):75, 79; Qs. al-Nisâ‟ (4):46; Qs. al-
Mâ‟idah (5):13, 41. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 305 

Injil) ditegaskan oleh al-Qur‟an sendiri, sebagian isinya, telah 
diubahnya. Bahkan al-Qur‟an juga menginformasikan tentang 
keawaman sebagian besar mereka terhadap isi kitab sucinya.50 

Sikap yang tegas terhadap persoalan isrâ‟îliyyât dalam 
kaitannya dengan kemungkinan kebohongan mereka, juga 
dinyatakan oleh Nabi sendiri sebagaimana riwayat Imâm al-
Bukhârî di atas: “Janganlah kalian membenarkan ahl al-kitâb dan 
jangan pula mendustakannya….”. Menurut al-Qaththân, sikap 
Nabi yang tidak membenarkan dan mendustakan ahl al-kitâb itu 
terkait dengan berita-berita yang mengandung kemungkinan 
benar dan salah.51 Perintah Nabi untuk tidak membenarkan 
berita-berita ahl al-kitâb karena dimungkinkan di dalamnya 
terdapat ajaran Allah yang diselewengkan. Nabi pun melarang 
mendustakannya sebab dimungkinkan apa yang dikemukakannya 
datang dari Allah dan tidak mengandung unsur penyimpangan. 
Implikasinya, bila terdapat keterangan-keterangan yang 
membenarkan atau mendustakannya, maka sikap dan keterangan 
yang berasal dari mereka tidak diperlukan lagi. 

Penggunaan riwayat isrâ‟îliyyât dalam menafsirkan al-Qur‟an 
perlu dijelaskan tujuannya. Dalam hubungan ini al-Syirbâshî 
menandaskan:  

“Kisah-kisah dalam al-Qur‟an tidak dimaksudkan sebagai uraian sejarah 
lengkap tentang kehidupan bangsa-bangsa atau pribadi-pribadi tertentu 
tetapi dimaksudkan sebagai bahan pelajaran umat manusia. Sebab di 
dalam kisah-kisah al-Qur‟an tersebut terdapat nasihat dan suriteladan 
bagi mereka yang mau berfikir.”52 

Dengan demikian, setiap penafsiran yang tidak menjurus 
kepada tujuan-tujuan di atas dipandang gagal mengungkapkan 
pesan-pesan suci al-Qur‟an yang sesungguhnya. Penggunaan 
kisah isrâ‟îliyyât tanpa disertai sikap kritis dan selektif dalam 
menafsirkan al-Qur‟an dikhawatirkan akan menyimpang dari 

                                                 
50“Sebagian dari mereka (Yahudi dan Nasarani) adalah orang-orang 

buta huruf yang sama sekali tidak mengetahui isi kitab mereka (ummî), 
perkataan mereka tidak lain kecuali dongeng-dongeng yang mengandung 
kebohongan yang hanya berdasarkan kepada dugaan-dugaan belaka”. Lihat 
Qs. al-Baqarah (2):78-9. 

51Al-Qaththân, Mabâhits…, 5. 
52Al-Syirbâshî, Qishshah…, 55. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

306  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

tujuan al-Qur‟an yang sesungguhnya sebagaimana ditandaskan 
Shihab: “Kisah-kisah yang bersumber dari ahl al-kitâb pada 
umumnya tidak sejalan dengan akal sehat”.53 Namun demikian 
tidak banyak di antara mufasir yang terbebas dari pengaruh kisah 
tersebut, termasuk mufasir era modern, dan bahkan terhadap 
mereka yang menentangnya sekali pun. 

Dampak Isrâ’îliyyât dalam Penafsiran al-Qur’an 

Sebagian dari kisah-kisah isrâ‟îliyyât mengandung unsur-unsur 
kebatilan, khurafat, tidak rasional, dan periwayatan yang dusta 
ketika dinisbatkan kepada Rasulullah saw. dan atau para 
sahabatnya. Tidak diragukan bahwa riwayat yang demikian itu 
mengandung bahaya yang besar bagi Islam dan kaum muslimin. 
Ada beberapa bahaya yang dapat ditimbulkannya. Pertama, dapat 
mengganggu akidah. Misalnya, isrâ‟îliyyât yang digunakan untuk 
menafsirkan firman Allah dalam surat al-A„râf (7:150). Di antara 
ulama yang menampilkan isrâ‟îliyyât untuk menafsirkan ayat 
tersebut adalah Ibn Jarir al-Thabariy. Riwayat itu diterimanya 
dari Basyr Ibn Mu‟âdz dari Yazîd, dari Sa„îd, dari Qatâdah, ia 
mengatakan bahwa ayat di atas di antaranya berbicara tentang 
kemarahan Nabi Musa yang diekspresikan dengan cara 
melempar alwâh (kitab suci).  

Kemarahan Nabi Musa menurut riwayat itu disebabkan iri 
dan merasa kecewa, setelah membaca alwâh tersebut, terhadap 
keunggulan-keunggulan umat Nabi Muhammad sebagai umat 
terbaik, terakhir diciptakan dan paling awal akan masuk surga, 
serta keunggulan lainnya. Dalam riwayat itu diceritakan bahwa 
Nabi Musa “merengek-rengek” agar umatnya pun diberi 
keunggulan sambil melemparkan alwâh tersebut.54  

Menurut Ibn Katsîr riwayat tesebut ditolak oleh Ibn 
„Athiyyah dan mayoritas ulama karena Qatâdah menerimanya 
dari ahl al-kitâb yang di antara mereka terdapat para pembohong 
dan pemalsu riwayat. Dikatakannya bahwa riwayat seperti itu, 
tidak pantas dinisbatkan kepada Nabi Musa.55 

                                                 
53M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 1992), 47. 
54Lihat, Al-Thabârî, Jami‟…, juz 6, 56. 
55Ibn Katsîr, Tafsîr…, juz 2, 248. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 307 

Kedua, dapat membawa image seakan-akan Islam itu adalah 
agama yang mengadung unsur khurafat dan tahayul yang 
menyesatkan. Misalnya, riwayat yang dikemukakan oleh al-
Qurthûbî dari Ibn „Abbâs tentang arti kata “ra‟dun”.56 Riwayat 
tersebut adalah sebagai berikut: 

“Pada suatu saat beberapa orang ahl al-kitâb mendatangi Nabi saw. dan 
menanyakan tentang guruh. Hai Muhammad apakah sebenarnya guruh 
itu? Nabi menjawab, guruh adalah malaikat yang bertugas menjaga awan 
dengan membawa alat-alat pembakar dari api yang digunakannya untuk 
mengendalikan awan menurut kehendak Allah. Kemudian mereka 
bertanya lagi, lalu suara yang kita dengar itu sebenamya apa? Nabi 
menjawab, suara itu adalah bentakan malaikat tadi ketika ia membentak 
awan (yang membandel) sehingga awan itu mengikuti kehendak Allah. 

Kemudian mereka berkata: engkau benar wahai Muhammad”.57 

Walaupun riwayat ini cukup menggelikan, terutama bagi ahli 
astronomi, namun menurut al-Qurthûbî riwayat tersebut banyak 
dipegang oleh para ulama. Demikian pula riwayatnya yang 
berasal dari Ibn „Abbâs dan Mujâhid ketika menafsirkan kata 
“shawâ„iq”58 sebagai berikut: 

“Manakala kemurkaan guruh telah memuncak, sedangkan ia adalah 
malaikat, maka meluncurlah api dari mulutnya dan api itulah yang 

merupakan petir (shawâ„iq)”.59 

Ketiga, dapat menurunkan kredibilitas ulama-ulama salaf yang 
saleh dari kalangan sahabat maupun tabi‟in, seperti Abû 
Hurayrah, Ibn „Abbâs, Ibnu Mas„ûd, Wahab ibn al-Munabbih, 
dan lain-lain. Sebagaimana yang dituduhkan oleh para orientalis, 
termasuk salah seorang orientalis Jerman, Ignaz Goldziher, dan 
beberapa mufasir abad modern. 

Keempat, Dapat memalingkan perhatian manusia dari tujuan 
utama diturunkan al-Qur‟an menuju pembahasan yang sama 
sekali tidak berfaidah. Sebagai contoh adalah riwayat tentang 
ukuran bahtera yang dibuat Nabi Nuh, warna anjing ashhab al-
Kahfi, hidangan, dan macam-macam makanan yang diturunkan 
kepada hawâriyyûn (umat Nabi Isa), dan lain-lain, sebagaimana 

                                                 
56Lihat, Qs. al-Baqarah (2):19; Qs. al-Ra„d (13):13. 
57Al-Qurthûbî, al-Jami‟ …, juz 1, 217. 
58Lihat, Qs. al-Baqarah (2):19; Qs. al-Ra„d (13):13. 
59Al-Qurtûbî, Al-Jâmi„…, juz 1, 219. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

308  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

telah dikemukakan di atas. Menurut Ibn Taimiyah, sebagaimana 
dikutip Ahmad Muhammad Syâkir, walaupun riwayat-riwayat 
semacam itu boleh ditampilkan tetapi tidak membawa faidah 
baik untuk urusan dunia maupun akherat, maka seyogyanya 
tidak dimasukkan dalam penafsiran al-Qur‟an.60 

Kelima, dapat menimbulkan sikap apriori terhadap hampir 
semua tafsir, terutama tafsir-tafsir masa-masa awal di kalangan 
sebagian peminat ilmu tafsir. Karena, boleh jadi tafsir-tafsir itu 
berasal dari sumber yang sama, sehingga tidak dianggap penting 
arti keberadaannya. Hal-hal semacam itu tidak menutup 
kemungkinan, bahkan sangat mungkin, terjadi di kalangan kaum 
muslimin bila para mufasir tidak secara kritis dan selektif 
menerima informasi-informasi yang terkait dengan isrâ‟îliyyât 
dalam penafsiran al-Qur‟an di era yang serba rasional seperti 
sekarang ini. 

Isrâ’îliyyât pada Era Kekinian 

Isrâ‟îliyyât, sebagaimana telah dikemukakan di bagian awal 
tulisan ini, dipahami sebagai pengaruh-pengaruh budaya Yahudi 
dan Nasrani yang masuk ke dalam wilayah penafsiran al-Qur‟an. 
Batasan pengertian ini menyiratkan bahwa yang dimaksud 
hanyalah terbatas bagi mereka yang hidup pada masa Rasulullah, 
sababat, generasi tabi‟in, serta tabi‟ al-tabi‟in, di mana berita-
berita yang dibawakannya berhasil menyusup ke dalam wilayah 
penafsiran al-Qur‟an. Batasan tersebut bila dilihat dengan 
“kacamata” yang lebih luas tampaknya tidak hanya sebatas yang 
dapat direkam pada masa itu, tetapi termasuk juga ke dalam 
kelompok isrâ‟îliyyât adalah informasi-informasi dan unsur-unsur, 
yang berhasil disusupkan selain dari kedua agama tersebut, 
seperti Hindu, Budha, Konghucu, bahkan Shinto. Hanya saja 
yang lebih dominan hingga sekarang dan lebih banyak bersuara 
serta menyoroti Islam dari kacamata mereka adalah kedua agama 
pertama di atas, khususnya Nasrani. 

Oleh karena itu, Islam tidak hanya berhadapan dengan 
isrâ‟îliyyât yang sudah mapan termuat dalam kitab-kitab tafsir 

                                                 
60Lihat, Ahmad Muhammad Syâkir, „Umdah al-Tafsîr „an al-Hafîzh Ibn 

Katsîr, juz 1 (Mesir: Dâr al-Mâ‟arif, 1966), 15-6.  



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 309 

terdahulu, tetapi juga dengan budaya-budaya dan pemikiran-
pemikiran mereka yang hidup di zaman kemajuan sekarang ini. 
Dengan demikian, para orientalis Barat baik yang pro maupun 
kontra terhadap Islam adalah termasuk dalam kategori isrâ‟îliyyât. 

Selama ini, sumber-sumber isrâ‟îliyyât di Barat, banyak yang 
berbicara tentang Islam dari berbagai aspeknya, mulai dari al-
Qur‟an, hadis, hukum, dan lain-lain. Begitu pula mereka banyak 
menyoroti tokoh-tokoh Islam, mulai dari pribadi Rasulullah, 
sahabat maupun ulama-ulama masa awal termasuk Imam 
Mujtahid yang empat, dengan berbagai pemikirannya. 
Pandangan-pandangan mereka tentang Islam, terutama dalam 
bentuk kritikan-kritikan banyak mendapat tanggapan dari 
sarjana-sarjana muslim, di antaranya adalah Fazlur Rahman dan 
lain-lain. Namun tidak sedikit dari sarjana-sarjana muslim dalam 
hal-hal tertentu dipengaruhi oleh pemikiran-pemkiran isrâ‟îliyyât 
era kekinian. Termasuk di antara tokoh Islam yang dipengaruhi 
pemikirannya oleh isrâ‟îliyyât Barat abad modern adalah 
Muhammad „Abduh. Keterpengaruhannya ini di antaranya 
terlihat ketika ia menafsirkan kata ûlî al-amri dalam surat al-Nisâ 
(4):59. 

Khusus penafsirannya mengenai kata ûlî al-amr Muhammad 
„Abduh mengemukakan berbagai pendapat di kalangan para 
ulama, mulai dari pendapat sahabat, tabi‟in, dan generasi ulama 
setelahnya, hingga ia berbicara tentang Trias Politika gagasan J. J. 
Rousseau, seorang pemikir Perancis abad modern, yang 
mengindikasikan sistem negara demokrasi, dengan adanya tiga 
lembaga yang saling bekerjasama dalam suatu pemerintahan 
negara, yaitu: legislatif, ekskutif, dan dilengkapi dengan yudikatif. 
Tampaknya, dari berbagai pendapat di atas mengenai maksud 
dari kata ûlî al-amri „Abduh cenderung kepada konsep pemikiran 
J. J. Rousseau. Jadi, yang dimaksud dengan ûlî al-amri 
menurutnya adalah meliputi tiga komponen dan ini harus diikuti 
oleh segenap komponen bangsa, yaitu; Lembaga Legislatif (al-
Hay‟ah al-Tasyrî‟iyyah), Lembaga Eksekutif (al-Hay‟ah al-
Tanfîdziyyah), dan Lembaga Pengawasan (Jamâ‟ah al-
Muhakkimîn).61 Begitu pula Ahmad Musthafâ al-Marâghî,62 

                                                 
61Lihat, Ridlâ, Tafsîr…, juz 5, 82-3. 
62Al-Marâghî, Tafsîr…, juz 2, 175. 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

310  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

dalam hal yang sama tampaknya mengikuti jejak gurunya, 
Muhammad „Abduh, yang dipengaruhi oleh konsep Trias Politika 
J. J. Rousseau di atas. 

Pada era kekinian tampak jelas bahwa pemikiran isrâ‟îliyyât 
era modern dari Barat sudah merambah ke pemikiran dunia 
Islam masa kini, sehingga tidak sedikit di antara para sarjana 
muslim yang terpengaruh dan terbawa arus olehnya. Hal ini 
sebenarnya tidak perlu menimbulkan kekhawatiran berlebihan 
selama permikiran mereka itu dapat “difilter” dengan baik, dan 
menjadi penggugah untuk mendalami serta menyingkap rahasia 
di balik ajaran yang dibawakan al-Qur‟an. Dengan demikian 
dapat dikatakan bahwa isrâ‟îliyyât baik yang sudah mapan termuat 
dalam kitab-kitab tafsir lama maupun yang tampil dalam bentuk 
“kemasan baru” yang muncul di era sekarang, dan mungkin 
hingga masa-masa berikutnya, dianggap sebagai bagian dari 
metode berpikir ilmiah dalam kajian keislaman. 

Namun demikian, isrâ‟îliyyât abad mutakhir ini yang 
dikatakan merupakan kelanjutan isrâ‟îliyyât yang sudah mapan 
dalam tafsir-tafsir terdahulu, walaupun dalam bentuk dan 
motivasi yang mungkin berbeda harus dicermati, diseleksi dan 
dikritisi agar tidak berdampak negatif terhadap kemurnian ajaran 
Islam. Dalam hal ini yang terpenting menjadi catatan bagi kaum 
muslimin adalah tidak perlu tergesa-gesa bersikap apriori secara 
berlebihan, sebagaimana juga tidak perlu tergesa-gesa menerima 
isrâ‟îliyyât itu sebelum mencermati secara proporsional “untung-
rugi” keberadaannya bagi Islam dan komunitas kaum muslimin 

Catatan Akhir 

Bila diperhatikan dengan cermat maka keberadaan isrâ‟îliyyât 
sebagai salah satu alat bantu para mufasir dalam menafsirkan 
sebagian ayat-ayat al-Qur‟an sebenarnya sudah dimulai, secara 
selektif-terbatas, sejak zaman sahabat, mengingat adanya sedikit 
persesuaian di samping perbedaan-perbedaan prinsip antara 
Taurat dan Injil dengan al-Qur‟an dalam mengetengahkan 
berbagai persoalan.  

Perbedaan prinsip dalam memahami teks al-Qur‟an dan 
hadis-hadis Nabi mengenai isrâ‟îliyyât, juga sikap selektif dan 
kehati-hatian para sahabat dalam menghadapi munculnnya 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 311 

isrâ‟îliyyât di zamannya yang tidak banyak diikuti oleh generasi 
berikutnya serta mengingat dampak yang dapat ditimbulkan di 
tengah-tengah masyarakat, akhirnya menimbulkan pro dan 
kontra antara ulama salaf dan khalaf dalam memosisikan 
isrâ‟îliyyât sebagai alat bantu menafsirkan al-Qur‟an. Wa al-Lâh 
a„lam bi al-shawâb.●  

 
Daftar Pustaka 

 
„Abd Rahmân Sulaimân al-Rûmî, Manhaj al-Madrasah al-„Âliyyah 

al-Hadîtsah fî al-Tafsîr (Mesir: Mu‟assasah al-Risâlah, 1981). 
A.J. Weinsinck, “Israil”, dalam Houtsma, et.al., Brill‟s First 

Encyclopedia of Islam 1913-1936, jilid 3 (Leiden: E.J. Brill, 
1987). 

Abû Bakr, Salaf Islam dalam Islam Murni (Solo: Ramadani, 1979). 
Abû Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazâlî, Ihyâ „Ulûm 

al-Dîn, juz 1 (Kairo: Dâr al-Sya‟bî, t.t.). 
Abû Manshûr al-Baghdâdî, al-Farq bayn al-Firâq (Beirut: Dâr al-

Âfaq al-Jadîdah, 1973). 
Ahmad al-Syirbâshî, Qishshah al-Tafsîr (Beirut: Dâr al-Qalam, 

1972). 
Ahmad Amîn, Fajr al-Islâm (Singapura: Lajnah al-Ta‟lîf wa al-

Tarjamah wa al-Nasr, 1965). 
Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Ahmad, juz 4 (Beirut: al-Maktabah 

al-„Ilm wa al-Mashâdir, t.t.). 
Ahmad Khalîl, Dirâsah fî al-Qur‟ân (Mesir: Dâr al-Ma‟rifah, 1973). 
Ahmad Muhammad Syâkir, „Umdah al-Tafsîr „an al-Hafîzh Ibn 

Katsîr, Juz 1 (Mesir: Dâr al-Mâ‟arif, 1966). 
Ahmad Musthafâ al-Marâghî, Tafsîr al-Marâghî, juz 9 (Beirut: Dâr 

al-Fikr, t.t.). 
Amîn al-Khullî, Manâhij al-Tajdîd (Kairo: Dâr al-Ma‟rifah, 1961). 
Hasbi al-Siddieqy, Tafsir al-Bayan, jilid 1 (Bandung: Bulan 

Bintang, 1977). 
Ibn al-‟Arabî, Ahkâm al-Qur‟ân, juz 1 (Mesir: al-Bâb al-Halâbî, 

1977). 
Ibn Khaldûn, Muqaddimah (Mesîr: Dâr al-Bayân, t.t.). 
Ibrâhîm „Abd Rahmân Muhammad Khalîfah, Dirâsah fî Manîhij 

al-Mufassirîn (Kairo: al-Makatabah al-Azhariyah, 1979). 



Usman, Memahami Isrâ‟îliyyât dalam Penafsiran al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

312  Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 

Ignaz Goldziher, Madzâhib al-Tafsîr al-Islâmî, ter. „Abd. al-Halîm 
al-Najjr (Kairo: Maktabah al-Khanjî, 1955). 

Ismâ‟îl al-Bukhârî, Shahîh al-Bukhârî, juz III (Beirut: Dâr al-Fikr, 
t.t.). 

J. J. Jansen, The Interpretation of The Koran in Modern Egypt (Leiden: 
E.J. Brill, 1984). 

Jalâl al-Dîn al-Mahallî dan Jalâl al-Dîn al-Sayûthî, Tafsîr al-Qur‟ân 
al-‟Azhîm (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.).  

Khalaf Muhammad al-Husainî, Al-Yahûdiyyah bayn al-Masîhiyyah 
wa al-Islâm (Mesir: Al-Mu‟assasah al-Misriyyah al-‟Âmmah, 
1974).  

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 
1992). 

____________, Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung: Pustaka 
Hidayah, 1994).  

Mahmûd Syaltût, Fatwa-fatwa, ter. Bustami A. Gani (Jakarta: 
Bulan Bintang, 1977). 

Manna‟ al-Qaththân, Mabâhits fî „Ulûm al-Qur‟ân (Beirut: al-
Syirkah al-Muttahidah li al-Tawzî‟, 1993). 

Muhammad „Abduh, Risâlah al-Tawhîd (Kairo: Dâr al-Hilâl, 
1963). 

Muhammad Abû Zahrah, “Taqdîm”, dalam „Abd al-Lâh 
Mahmûd Syihâtah, Manhaj al-Imâm Muhammad „Abduh fî Tafsîr 
al-Qur‟ân al-Karîm (Kairo: Nasyr al-Rasâil al-Jami‟iyyah, 
1963). 

Muhammad Husayn al-Dzahabî, Al-Isra‟îliyyat fî al-Tafsîr wa al-
Hadîts (Kairo: Majma‟ al-Islâmiyyah, 1971). 

____________, Al-Tafsîr wa al-Mufassirûn, juz 1 (Kairo: Dâr al-
Kûtub al-Hadîtsah, 1976). 

Muhammad Jamâl al-Dîn al-Qâsimî, Mahasin al-Ta‟wîl, juz 1 
(Beirut: Dâr al-Fikr, 1984). 

Muhammad Munîr al-Dimasyqî, Irsyîd al-Raghîb fî Kasyf Âyât al-
Qur‟ân al-Mubîn (Damaskus: Idârah al-Thibâ‟ah al-
Munîriyyah, t.t.). 

Muhammad Rasyîd Ridlâ, Tafsîr al-Qur‟ân al-Hakîm, juz 1, 7, 8 
(Beirut: Dâr al-Ma‟rifah, t.t.). 

Musâ‟id Muslim „Abd al-Lâh Alî Ja‟far, Asrâr al-Tathawwur al-Fikr 
fî al-Tafsîr (Beirut: Mu‟assasah al-Risâlah, 1984). 


	Daftar Isi UJSK.XV.2.2011.pdf
	Memahami Isrâ™îliyyât dalam Penafsiran al-Qur™an.pdf

