ISSN 1411-3457

[[LLUMUNG

Jurmal Studi Keislaman
Volume XV *No *Desember 2011

INSTITUT AGAMA 1SLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Aksin Wijaya
Nashuddin

Mhd. Syahnan

Abdul Mustaqim
Usman

Fahrurrozi

Nyayu Khodijah
Syaparuddin

Emawati

Liliek Channa Aw

INDEKS

ISI

Hermeneutika al-Qut’an: Memburu Pesan
Manusiawi dalam al-Qut’an e 205-228
Metode al-Qur’an Membaca Realitas:
Analisis Tafsir Sosial @ 229-248

I9az al-Qur’an in the Views of
al-Zamakhsyari and

Sayyid Quthb e 249-264

Kisah al-Qur’an: Hakekat, Makna,
dan Nilai-Nilai Pendidikannya e 265-290
Memahami Isra’iliyyat

dalam Penafsiran al-Qut’an e 291-312
Menyelami Aspek Kejurnalistikan
dalam Ekspresi Ayat-Ayat

al-Qur’an e 313-334

Perspektif al-Qur’an tentang Pemicu
Kekerasan e 335-252

Prinsip-Prinsip Dasar al-Qur’an
tentang Perilaku Konsumsi e 353-374
Hadis dan Sunnah sebagai Landasan
Tradisi dalam Islam: Analisis Historis
Terminologis ® 375-390

Memahami Makna Hadis

Secara Tekstual dan Kontekstual  391-
414



Arab

C o M 0o (r

C.

G

oo b b GGG

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

= f

S = 9

4 =k

J = 1

& = m

O = n

s = 0w

> = h

. = >

¢ = ¥

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 4 (upanjang)
s = aw

gl = ay



MEMAHAMI ISRA’ILIYYAT
DALAM PENAFSIRAN AL-QUR’AN

Usman*

Abstract: 1std’iliyyat, mostly, known as non-muslim based narration,
particularly Jewish, which is later inserted into Islamic tradition and
thoughts. Some mufassirs utilize this narration as a method of interpeting
Qur'an and it unavoidably arises controversy between the classic muslim
scholars and the modern one. However, the dispute between both groups
should be carefully discussed and wisely selected. In doing so, their debate
could contribute some positive and negative points for Islam and nuslim
developments.

Abstrak: Isra’lliyyat kerap dimaknai sebagai kisah yang bersumber
dari non-muslim dan masuk ke dalam ranab pemikiran Islam dengan
menekankan  Yahudilah  sebagai  sumber  untamanya.  Keberadaan
isrd’iliyyat oleb sebagian mufassir dijadikan sebagai salah satu “sarana”
penafsiran al-Qur’an, menimbulkan pro dan kontra antara ulama salaf
dan  kbalaf. Memperhatikan sikap pro dan kontra antara kedna
kelompok tersebut, kiranya perln disikapi dengan mempertimbangkan
aspek positif dan negatif bagi Islam dan umatnya, sehingga tidak perlu
tergesa-gesa bersikap apriori, sebagaimana juga perlu bersikap selektif dan
tidak bergegas menerimanya, merupakan sikap arif dalam menghadapi
dna sikap yang sama-sama sulit diterima atau ditolak.

Keywords: Isri’iliyyat, Penafsiran, al-Qur’an, Hadis, Islam,
Ulama, Salaf, Khalaf, Kisah.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Syariah IAIN Mataram, JL
Pendidikan 35 Mataram, N'TB. email: udalimin@yahoo.com.

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 291



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

ISRAILIYYAT sebagai salah satu alat penafsiran al-Qut’an bagi
sebagian para mufasir sudah sejak lama menjadi perhatian
peminat studi Islam, muslim maupun nonmuslim (orientalis). J.
J. Jansen misalnya mengatakan bahwa “kebanyakan muslim
modernis menolak tradisi memasukan cerita 7574 7yyat ke dalam
penafsiran al-Qur’an karena dianggap tidak rasional, janggal, dan
mengandung unsur khayali semata”.!

Pernyataan Jansen di atas dalam redaksi yang tidak jauh
berbeda, telah dikemukakan oleh ulama-ulama terdahulu. Untuk
mengetahui lebih jauh mengenai hal itu tentu membutuhkan
penelusuran terhadap komentar-komentar para ahli berikut
analisisnya untuk menemukan keberadaan s Zlzyyar itu sendiri
dalam posisinya sebagai penjelas al-Qur’an. Untuk itu perlu
dilihat hal-hal yang melatari masuknya z74d%7/yyat  dalam
penafsiran al-Qur’an, sikap para ulama, dampaknya terhadap
Islam, serta respons dalam konteks kekinian.

Pengertian Isrd’iliyyait

Isra’iliyyat  adalah istilah yang dinisbatkan kepada kata
“Isra’7l’. Kata tersebut berasal dari bahasa Ibrani yang secara
etimologi berarti “hamba Tuhan”.?2 Ungkapan tersebut dalam al-
Qur’an3 selalu merujuk kepada keturunan Nabi Ya’qub,* yang
kemudian dikenal dengan nama Yahudi> Secara terminologi,

menurut Ja‘far,® 7srdiliyydt adalah informasi yang berasal dari ab/
al-kitdb baik Yahudi maupun Nasrani yang digunakan untuk

UI. J. Jansen, The Interpretation of The Koran in Modern Egypt (Leiden: E.J.
Brill, 1984), 27.

2Khalaf Muhammad al-Husayni, A/~ Yabidiyyah bayn al-Masipiyyah wa al-
Islim (Mesir: Al-Mu’assasah al-Mistiyyah al-“Ammah, 1974),14.

3Q)s. al-Ma’idah (5):78; Qs. al-Ista’ (17):2, 4; Qs. al-Naml (27):76.

4Jalal al-Din al-Mahalll dan Jalal al-Din al-SayGthi, Tafsir al-Qur'an al-
"Azbim (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), 7. Lihat juga, A. J. Weinsinck, “Israil”,
dalam Houtsma, et.al., Brill’s First Encyclopedia of Islam 1913-1936, jilid 3
(Leiden: E. J. Brill, 1987), 555.

>Salah seorang dari dua belas putera Ya’qub bernama Yahuda; nama itu
kemudian menjadi sebutan bagi keturunan Nabi Ya’qub bin Ishaq bin
Ibrahim. Lihat Ibrahim ‘Abd Rahman Muhammad Khalifah, Dirdsah fi
Mandahij al-Mufassirin (Kairo: al-Maktabah al-Azhariyah, 1979), 318-9.

®Musa‘id Muslim ‘Abd al-Lah Ali Ja’far, Asrdr al-Tathawwnr al-Fikr fi al-
Tafsir (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1984), 120.

292 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

menjelaskan #zash al-Qur’an. Ahmad al-Syirbashi mendefinisikan
2srd’tliyyat adalah berita yang diselundupkan oleh orang Yahudi,
Nasrani, atau pun yang lainnya ke dalam Islam.”

Memperhatikan definisi-definisi di atas, dapat dikatakan
bahwa #srd’iliyyat adalah sebuah istilah yang bersifat “netral”.
Artinya, dapat berupa kisah-kisah yang bersumber dari Yahudi
dan Nasrani atau lainnya, serta dapat pula sejalan atau tidak
sejalan dengan Islam. Tampaknya para ulama menganggap
bahwa yang menjadi sumber utama 7574 7liyyat adalah Yahudi dan
Nasrani dengan menekankan pada Yahudilah sumber utamanya
sebagai cermin dari kata Zs7a #iyyat . Namun, perlu diingat bahwa
pada umumnya z7d’iliyyat adalah kisah yang bersumber dari
nonmuslim yang kemudian masuk ke dalam Islam. Kalaupun
ada yang sejalan dengan Islam, hal itu tidaklah terlalu urgen
untuk dijadikan sebagai rujukan dalam penafsiran al-Qur’an.

Masuknya Isrd’iliyy4t dalam Penafsiran al-Qur’an

Sejarah masuknya kisah zsd’iliyyir ke dalam wilayah
penafsiran al-Qur’an diawali dengan masuknya pengetahuan
tentang zri #lzyyat ke dalam pengetahuan bangsa Arab pra Islam.
Pihak yang sangat berperan dalam kaitan ini adalah para ab/ al-
kitdb, sebagian besar terdiri dari orang Yahudi, yang berimigrasi
besar-besaran ke Jazirah Arabia pada tahun 70 M, dan orang-
orang Arab pra Islam sering melakukan perjalanan niaga ke
negeri Yaman pada musim dingin dan ke negeri Syam pada
musim panas.’ Di dua negeri itu banyak berdiam ab/ al-kitib yang
sebagian besar dari kalangan Yahudi sehingga dapat dipastikan
terjadi komunikasi yang cukup intensif di antara mereka.

Setelah Islam datang dan berkembang hingga Rasulullah
hijrah ke Madinah, kontak semacam itu tetap berlangsung. Di
Madinah pun banyak berdiam kelompok Yahudi.!® Hal lain yang

"Ahmad al-Syirbashi, Qishshah al-Tafsir (Beirut: Dar al-Qalam, 1972), 98.

SAl-Husayni, A/-Yabidiyyah..., 5. Bandingkan dengan Muhammad
Husayn al-Dzahabl, atIsra’iliyyab fi al-Tafsir wa al-Hadits (Kairo: Majma’ al-
Islamiyyah, 1971), 24.

9Amin al-Khulli, Mandhij al-Tajdid (Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1961), 277.

WAhmad Khalil, Dirdsab fi al-Qur'an (Mesir: Dar al-Ma’rifah, 1973), 113.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 293



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

perlu diperhatikan adalah adanya widras!' Di samping itu,
masuknya sejumlah tokoh Yahudi ke dalam Islam, antara lain;
‘Abd al-Lah ibn Salam, ‘Abd al-Lah ibn Suriya, Ka’ab al-Ahbar,
‘Abd al-Lah ibn Saba’. Mereka memiliki peran penting dalam
penyebaran Zsrd’iliyyat di kalangan kaum muslimin. Ada pula
faktor lain yang ikut mendukung terserapnya kisah Zsvd liyyat ita
ke dalam Islam, seperti alih bahasa kitab Taurat dari bahasa
Ibrani ke dalam bahasa Arab yang, menurut Ibn al-Nazhim,
dilakukan oleh ‘Abd al-Lah ibn Salam.12

Masuknya kisah zsra’iliyyat ke dalam tafsir al-Qur’an sudah
dimulai sejak zaman sahabat.!> Namun, hal ini dilakukan tidak
lebih dari sekedar meminta penjelasan kepada mereka mengenai
sebagian kisah al-Qur’an yang bersifat mujmal disertai sikap
tawaqquf, kehati-hatian, mengenai hal-hal yang mengandung
kemungkinan benar atau dusta.!* Dapat dikatakan, dalam hal ini,
para sahabat belum melanggar batas kebolehan yang mereka
pahami dari petunjuk dalam dua sabda Rasulullah saw.:

“Sampaikanlah apa yang kalian terima dari aku walaupun hanya satu
ayat. Ceritakan apa yang kalian dengar dari bani Isra’Zl, dan itu tidak ada

salahnya. Barangsiapa berdusta atas namaku maka bersiaplah untuk

masuk neraka”.13

“Janganlah kalian benarkan orang-orang ah/ al-kitib dan janganlah kalian
(tergesa-gesa) mendustakannya. Hendaklah kalian katakan kepada
mereka, kami beriman kepada Allah dan kepada apa yang diturunkan
kepada kami serta kami beriman kepada apa yang diturunkan kepada
kalian”.10

UMidras ialah semacam majelis pengajian di mana para abl al-kitib
mengkaji pengetahuan keagamaan yang mereka warisi secara turun-temurun,
baik yang bersumber dari kitab maupun dari pendeta mereka. Bahkan di
antara para sahabat ada yang suka mendatangi majelis tersebut guna
mendengarkan apa yang disajikan di sana.

12]bid., 144.

3Tercatat beberapa orang sahabat yang terlibat dalam proses itu,
seperti; Ibn ‘Abbas, Abt Hurayrah, Ibn Mas‘Gd, Amr bin al—‘Ash, dan lain-
lain. Lihat, al-Dzahabi, a/-Isrd’ilyydb..., 58.

1“Muhammad Husayn al-Dzahabi, a~-Tafsir wa al-Mufassiriin, juz 1 (Kairo:
Dar al-Kutub al-Haditsah, 1976), 169-70.

15AL-Bukhard, Shabih al-Bukhari, juz 3 (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.), 181.

16]bid., juz 3.

294 Ulumunna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Dengan demikian, tuduhan Goldziher!” dan Ahmad Amin'®
yang menyatakan bahwa para sahabat terlalu longgar dalam
menerima za #lyyat , khususnya tuduhan terhadap Ibn ‘Abbas,
perlu ditinjau kembali. Kehati-hatian para sahabat dalam
menerima zraZliyyat  ternyata tidak ditkuti  oleh generasi
sesudahnya. Setelah masa sahabat, periwayatan Zsvd 7liyydt begitu
meluas, hal ini berhubungan pula dengan semakin banyaknya
kalangan ah/ al-kitab yang memeluk Islam.1®

Ibn Khaldin menanggapi informasi mengenai meluasnya
periwayatan zailiyyat ini dengan mengembalikannya pada dua
pertimbangan. Pertama, pertimbangan kemasyarakatan (a/-z tbarat
al-ijtimad yyah), yakni karena kesederhanaan pemikiran orang-
orang Arab pada umumnya ketika itu, disamping
kecenderungannya untuk mengetahui hal-hal yang menarik hati
sebagai tuntutan jiwa kemanusiaan. Kedna, pertimbangan
keagamaan (a/-i'tibarat al-diniyyah), yakni karena cerita-cerita yang
dinukilkan itu bukan masalah hukum yang membutuhkan
penelitian dalam menguji nilai kebenarannya.?0

Penyebaran zsrd’iliyyatr  setelah masa sahabat juga ikut
disemarakan oleh juru-juru kisah yang mengambil masjid sebagai

"Diberitakan bahwa Ibn ‘Abbas sering melontarkan persoalan kepada
orang-orang Yahudi yang telah masuk Islam. Ia menerima pendapat mereka
selama tidak bertentangan dengan al-Qur’an. Dalam hal ini, Goldziher
menyatakan bahwa Ibn ‘Abbés terlalu mudah percaya dalam mengambil
berita dati ah/ al-kitib dengan alasan bahwa mereka itu adalah orang-orang
yang mampu memahami al-Qur’an. Menurutnya, Ibn ‘Abbds banyak
dipengaruhi oleh Ka‘ab al-Ahbar dan ‘Abd al-Lah Ibn Salim dalam bidang
tafsir. Lihat, Ignaz Goldziher, Madzibib al-Tafsir al-Isiami, ter. ‘Abd. al-Halim
al-Najjr (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1955), 85-6. Kenyataan bahwa Ibn
‘Abbas memerankan isrd’ljyyat sebagai sumber sekunder dapat diterima
karena beberapa sumber menyatakan demikian, tetapi bila dikatakan bahwa
dia terlalu mudah dan longgar dalam menerima itu patut diragukan karena
dia adalah salah seorang sahabat Nabi yang sangat berhati-hati dalam
menafsirkan al-Qur’an. Pendapat di atas dibantah keras oleh al-Dzahabi.
Lihat lebih jauh, al-Dzahabi, A/-Tafsir. .., 174.

18] ihat, Ahmad Amin, Fajr al-Islim (Singapura: Lajnah al-T2’lif wa al-
Tarjamah wa al-Nasr, 1965), 248.

YAl-Dzahabi, A~Lsrid'iliyyéb. . ., 36.

21bn Khaldan, Mugaddimah (Mesir: Dar al-Bayan, t.t.), 439. Lihat juga
komentar, al-Khulli, Mandbi. .., 227.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 295



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

tempat mereka menceritakan kisah-kisah Zsd7liyyat  pada
masyarakat. Juru-juru kisah semacam ini sebagaimana
dikemukakan al-Ghazali dengan mengutip riwayat Ibn Majah,
bahwa yang demikian itu belum pernah dijumpai pada masa
Rasulullah, Abu Bakar, maupun Umar. Hal itu baru muncul
setelah terjadi kekacauan di kalangan kaum muslimin. Kehadiran
mereka itu sangat mencemaskan karena dapat merusak
pemikiran dan keyakinan masyarakat Islam.?!

Menurut Ahmad Khalil, yang pertama kali memprakarsai
dan mendorong penyebaran kisah-kisah Zsrd’iliyyat  adalah
penguasa Bani Umayyah, agar umat Islam tidak lagi tertarik
untuk memikirkan masalah-masalah yang berkaitan dengan
khalifah.?? Tidak mengherankan di kala itu para juru kisah dapat
menarik opini masyarakat dan dalam beberapa hal dapat
menggusur pengaruh ulama. Celakanya, para ulama bahkan
menjadi korban kemarahan massa akibat keberanian mereka
menyingkap kebohongan para juru kisah sebagaimana yang
dialami oleh Amir al-Sya‘bi, Yahya ibn Ma‘in, dan lain-lain.?3

Begitu meluasnya periwayatan z7diliyyat saat itu sehingga
merambah ke dalam wilayah imu kalam, sebagaimana
dikemukakan oleh AbG Manshar al-Baghdadi, bahwa orang-
orang Saba’iyyah, salah satu di antara sekte Syi’ah, mempercayai
bahwa Ali bin Abi Thalib tidak terbunuh melainkan diangkat ke
langit seperti halnya Nabi Isa as. Berita ini disusutkan oleh ‘Abd
al-Lah ibn Saba’ yang sempat menyusup ke dalam golongan
Sy’ah.?*  Atas dasar itulah, ada benarnya pendapat yang
dikemukakan oleh Ahmad Khalil, bahwa Syi’ah merupakan salah
satu jalan merembesnya pengaruh zsra Zliyyat .

Sikap Para Ulama terhadap Isrd’iliyyat

Untuk lebih memperjelas alur pembahasan mengenai sikap
para ulama tentang zs7aZlyyat ini, berikut akan ditampilkan peta

2IAbt Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali, Ipya Uliim al-
Din, juz 1 (Kairo: Dar al-Sya’bi, t.t.), 58.

2Khalll, Dirdsah. .., 144.

BAl-Dzahabi, Al-Lsrdilyyab. . ., 45-6.

24AbG Manshar al-Baghdadi, A/-Farg bayn al-Firag (Beirut: Dér al-Afaq
al-Jadidah, 1973), 223.

296 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

pemikiran mereka dengan melihat klasifikasi ulama ke dalam
kelompok salaf dan khalaf?> Tentu saja sudut pandang seperti itu
tidak berarti merupakan pemilahan kategori yang ketat, sebab
boleh jadi seorang ulama sa/af mempunyai pandangan yang
dimiliki pula oleh ulama &halaf atau sebaliknya.

Sikap Ulama Salaf

Pada periode awal Islam, terutama di masa sahabat yang
dikenal ~sebagai periode periwayatan, tafsir al-Qur’an
diriwayatkan sebagai bagian dari periwayatan hadis. Begitu pula
masa tabi’in yang dikenal sebagai masa awal pembukuan (Zadwin)
sekitar akhir abad I H. atau awal abad II H., tafsir dimasukkan
sebagai salah satu bab di antara bab-bab kitab hadis yang ada
saat itu.?0 Sementara itu, kisah-kisah zsrd7liyyat 27 yang tercantum
di dalamnya, dengan menyebutkan secara lengkap sanad-
sanadnya terbatas hanya pada hal-hal yang sejalan dengan nash
syariah, yang sebagiannya diriwayatkan dari Rasulullah dengan
jalan yang sahih. Namun generasi setelahnya yang menulis tafsir
dengan corak b/ al-ma’tsir membuang sanad-sanad kisah
zsrd’tliyyat yang diambil dari kitab-kitab tafsir sebelumnya. Tafsir
Mugqatil ibn Sulayman (w. 150 H.) adalah termasuk ke dalam
kategori tafsir ini.?8 Melihat kenyataan yang memprihatinkan ini,

%Banyak pendapat mengenai siapa sebenarnya yang dimaksud dengan
salaf dan  khalaf. Sebagian ulama menjadikan skala zaman sebagai
pembedanya. Pendapat ini membatasi ulama sa/af sampai dengan abad 111
H., berdasarkan hadis Nabi yang berkaitan dengan kurun umat yang
dianggap lebih baik dan utama. Selanjutnya ulama yang muncul setelahnya
dikategorikan ke dalam ulama &halaf. Adapun pendapat yang membedakan
dua kubu ulama itu dari segi “kualitas” pemikirannya menyatakan bahwa;
ulama salaf berarti mereka yang belum menggunakan mantiq dalam sistem
pemikirannya, sedangkan ulama khalaf sudah menggunakannya. Lihat, Aba
Bakr, Salaf Islam dalam Islam Murni (Solo: Ramadani, 1979), 20.

2Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi ‘Uliim al-Qur'an (Beirut: al-Syirkah al-
Muttahidah li al-Tawz?, 1993), 3.

27Kisah-kisah israiliyyat pada saat itu dijadikan sebagai penjelas hanya
dalam bidang-bidang tertentu yang ada persesuaiannya dengan al-Qur’an dan
dapat dijadikan sebagai bahan pengajaran dan suri teladan, di sertai dengan
sikap hati-hati (fawaqquf) dalam hal-hal yang mengandung kemungkinan
benar atau dusta. Lihat, al-Dzahabi, A+ Tafsir. .., 169.

28] ihat, al-Dzahabi, A~Lsrd iliyyab. . ., 37-8.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 297



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

sebagian ahli tafsir mulai melakukan kritik dan koreksinya. Di
antara mufasir yang melakukan hal itu adalah Ibn Jarir al-Thabari
(w. 310 H.)

Pada periode berikutnya muncul Ibn al-‘Arabi (w. 543 H.)
dengan kitabnya Apkdm al-Qur'dn. Dalam kitab tersebut ia
menegaskan sikapnya dalam menanggapi dan mengoreksi kisah
zsrd’tliyyat. Menurutnya, kisah dati ab/ al-kitib yang diperbolehkan
untuk diriwayatkan hanyalah dalam hal cerita mereka yang
menyangkut keadaan diri mereka, dalam hal ini dapat
dimasukkan kriteria “min bab al-igrar al-mari ‘ala  nafsih  aw
gawmih”. Sedangkan riwayat mereka yang menyangkut lainnya,
membutuhkan penelitian lebih cermat.?’

Pernyataan Ibn al-‘Arabi di atas, khususnya mengenai
kebolehan menerima riwayat ah/ al-kitib menyangkut hal ihwal
mereka sendiri atau kaumnya, tampaknya tidak sepenuhnya
dapat diterima, karena tidak ada jaminan bahwa mereka akan
dapat memberikan informasi yang sebenarnya tentang diri
mereka. Sementara menurut Ahmad Khalil, gerakan kritik atau
koreksi terhadap zsd’iliyyit baru menjelma dalam bentuk karya
yang lebih cermat dan terarah adalah dengan tampilnya Ibn
Katsir (w. 774 H.) mengklasifikasikan kisah-kisah iz 7liyyair
menjadi tiga kelompok. Pertama, yang sesuai dengan syari’at
Islam, dalam hal ini cukuplah al-Qur’an yang menjadi pegangan.
Kedna, yang bertentangan dengan syari’at, dalam hal ini riwayat
srd’fliyyar  harus  disingkirkan. Ketiga, srd’iliyyat yang tidak
termasuk bagian pertama maupun kedua, dalam hal ini boleh
diriwayatkan dengan catatan tidak harus dipegangi tetapi hanya
untuk zs# nds (sebatas diketahui).0

Hanya saja harus diakui bahwa zs747/yyat jenis pertama tidak
banyak dijumpai dalam kitab-kitab tafsir. Akan tetapi, walaupun
sudah sejak lama kalangan ahli tafsir memperingatkan serta
mengusahakan agar kisah-kisah zs747/yyat itu dihindari, terutama
zsrd’tliyyat jenis kedua dan ketiga, namun tidak semua mufasir
dapat terhindar dari pengaruh kisah iz Zlzyyat tersebut.

21bn al-‘Arabi, Abkdm al-Qur'an, juz 1 (Mesir: al-Bab al-Halabi, 1977),
23.
0Khalil, Dirdsah. .., 150.

298 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Sikap Ulama Khalaf

Kisah memang perlu, karena itu Allah menginformasikan
kisah masa lampau kepada umat Muhammad melalui al-Qur’an
hanya untuk diambil sebagai ‘Zbrah bukan untuk dipertanyakan
dan diwacanakan secara panjang lebar. Dengan demikian, tidak
selayaknya umat Islam meninggalkan penjelasan yang jujur dan
benar untuk lari kepada kisah #s7d 7liyyat, sebagaimana tercantum
pada sebagian kitab-kitab tafsir masa awal.

Di antara ulama £balaf, Muhammad ‘Abduh adalah termasuk
yang paling gencar mengkritik kebiasaan sebagian mufasir masa
awal yang banyak menggunakan 7 Ziyyit sebagai penjelasan al-
Qur’an. Bahkan, salah satu motivasi penulisan tafsirnya adalah
untuk menghindari kebiasaan ulama masa lampau tentang itu.’!
‘Abduh menolak wvaliditas ulama tafsir generasi awal yang
menghubungkan al-Qur’an dengan zsri Zlzyyar. Menurutnya, cara
itu telah mendistorsikan pemahaman terhadap ajaran Islam.3?
Sikap keras serupa juga diperlihatkan oleh muridnya,
Muhammad Rasyid Ridla. Ia mengatakan bahwa, riwayat
isrd’tliyyat yang secara ekstrim diriwayatkan oleh sebagian ulama
sebenarnya telah keluar dari konteks al-Qur’an.3> Begitu pula
Ahmad Musthafa al-Maraghi memandang bahwa sebagian kitab-
kitab tafsir telah dikotori oleh isd’iliyyitr yang tidak jelas
kualitasnya. Menurutnya, z747/iyyat merupakan suatu cerita yang
ditransfer ah/ al-kitib untuk menipu orang-orang Arab.3*

Sikap kontra #srd’iliyyat juga petlihatkan oleh Mahmud
Syalthut,® dan menilainya dapat menghalangi umat Islam untuk
menemukan petunjuk al-Qur’an. Kesibukan dalam mempelajari

AN

dan mengumpulkan 7s7d 7iyydt itu telah memalingkan mereka dari

3Muhammad AbG Zahrah, “Taqdim”, dalam ‘Abd al-Ldh Mahmud
Syihatah, Manbaj al-Imim Mubammad ‘Abdub fi Tafsir al-Qur'dn  al-Karim
(Kairo: Nasyr al-Rasail al-Jami’iyyah, 1963), iit.

2Jansen, The Interpretation. .., 27.

3Muhammad Rasyid Ridla, Tafsir al-Qur'an al-Hakim, juz 1 (Beirut: Dar
al-Ma’rifah, t.t.), 10.

3*Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Mardghi, juz 9 (Beirut: Dar al-
Fikr, t.t.), 24.

»Mahmud Syalthut, Fatwa-Fatwa, ter. Bustami A. Gani (Jakarta: Bulan
Bintang, 1977), 95.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 299



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

“intan dan mutiara” yang terkandung di dalam al-Qur’an.
Menurut Abt Zahrah, sebagaimana dikutip Hasbi al-Shiddieqiy,
seluruh Zsrd’iliyyat itu harus dibuang karena tidak berguna dalam
memahami  makna al-Qur’an3¢  ‘Abd  al-Aziz  Jawisyi,
sebagaimana dikutip ‘Abd al-Rahman Sulayman al-Rami, bahwa
zsrd’tliyyat pada dasarnya telah menyesatkan akal dan menjauhkan
umat Islam dari makna al-Qur'an®” Bahkan, al-Biqai
mengatakan, sebagaimana dikutip al-Qasimi, bahwa isrd Zyydir
merupakan sesuatu yang paling munkar.3®

Namun demikian, di balik penolakan para ulama &halaf
terthadap Zsvdiliyyat , ternyata di antara mereka juga terperangkap
ke dalamnya walaupun dalam kadar yang sangat minim,
Muhammad ‘Abduh adalah termasuk di antaranya. Bukti yang
dapat ditunjukkan dalam kaitannya dengan itu adalah ketika ia
menjelaskan firman Allah Allah (Qs. al-Naml [27]:40). ‘Abduh
menyatakan, bahwa yang dimaksud dengan lafal: “Aladzi indahu
W min al-kitah” (yang memiliki ilmu dari @b/ al-kitab), namanya
adalah  ‘Ashif.?? Walaupun pendapat ‘Abduh ini tidak
dikemukakannya dalam suatu kitab tafsir, namun hal ini
menunjukkan sikap inkonsistensinya tentang hal tersebut. Begitu
pula muridnya, Sayyid Muhammad Rasyid Ridla yang dengan
gigih menolak dikemukakannya zsd%/iyyat, khususnya dalam
menafsirkan al-Qur’an, juga ditemukan sekian banyak zsd 7liyydit
dalam tafsirnya. Hal ini dapat dijumpai antara lain dalam
uraiannya ketika menafsirkan; Qs. al-An’am (6):157; Qs. al-A‘raf
(7):24, 80.40 Hanya saja bedanya dari yang lain, khususnya para
mufasir terdahulu adalah: 1) zrd’Zlyyar yang dikemukakannya
bukan sebagai dasar penafsiran, tetapi sekedar sebagai tambahan

3Hasbi al-Siddieqy, Tafsir al-Bayan, jilid 1 (Bandung: Bulan Bintang,
1977), 95.

7Abd Rahman Sulayman al-Rami, Manhaj al-Madrasah al-‘Aliyyah al-
Haditsah 7 al-Tafsir (Mesir: Mu’assasah al-Risalah, 1981), 93.

3Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi, Mabasin al-Ta'wil, juz 1 (Beirut:
Dar al-Fikr, 1984), 45.

¥Lihat, M. Quraish Shihab, Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung:
Pustaka Hidayah, 1994), 55. Lihat juga, Syaikh Muhammad ‘Abduh, Risdlah
al-Tawhid (Kairo: Dar al-Hilal, 1963), 245.

40Lihat, Muhammad Rasyid Ridla, Tafsir al-Qur'an al-Hakim, juz 7
(Kairo: Dar al-Hilal, 1963), 245-6; juz 8, 205, 513.

300 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

penjelasan dalam rangkaian menguatkan penafsirannya; 2)
kekhawatiran  diterimanya  zsd iliyyit  tersebut oleh kaum
muslimin adalah sangat kecil karena secara tegas dinyatakan
bersumber dari kitab-kitab Perjanjian Baru dan Lama. Sehingga
secara pasti pembaca muslim akan bersikap hati-hati dalam
menerimanya. Berbeda halnya bila riwayat tersebut dikutip tanpa
menyebut sumbernya, sebagaimana yang sering dilakukan oleh
para mufasir sebelumnya.

Berdasarkan berbagai keterangan di atas dapat dikatakan
bahwa hampir semua ulama £balaf memandang negatif terhadap
zsrd’tliyyat, walaupun mereka juga kadang-kadang terperosok ke
dalamnya.

Landasan Periwayatan Isrd’iliyyat

Di atas telah dikemukakan, bahwa pandangan para ulama
tethadap periwayatan is7d’iliyyat secara garis besar terbagi ke
dalam dua kelompok, pro dan kontra. Ulama yang kontra
tethadap periwayatan Zsrd 7iyyar bertitik tolak dari beberapa
keterangan Nabi saw. Perfama, hadis riwayat al-Bukhari dari Aba
Hurayrah yang mengatakan bahwa ab/ al-kitib membacakan kitab
Taurat dengan  mempergunakan  bahasa  lbrani  dan
menafsirkannya dengan bahasa Arab untuk dikonsumsi pemeluk
Islam. Maka Rasulullah  bersabda: “Janganlah  kalian
membenarkan ah/ al-kitib dan janganlah mendustakannya tetapi
katakanlah, kami beriman kepada Allah dan terhadap apa yang
telah diturunkan kepada kami”.#!

Kedna, hadis riwayat Imam Ahmad dari Jabir Ibn ‘Abd al-Lah
yang menyatakan, bahwa pada suatu saat ‘Umar Ibn al-
Khaththab pernah mendatangi Rasul dengan membawa surat
yang ditulis @b/ al-kitib, lalu Nabi membacakannya kemudian
bersabda: “Apakah yang engkau ragukan dari surat ini hai Ibn al-
Khaththab? Demi Allah, sungguh aku telah membawakan surat
seperti ini dalam keadaan putih bersih. Jangan engkau bertanya
kepada mereka tentang sesuatu, lalu mereka menceritakannya
kepadamu dengan benar tetapi kalian mendustakannya atau
mereka  menceritakan  kebohongan  kemudian  kalian

4 Al-Bukhari, Shabih ..., juz 4, 270.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 301



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

membenarkannya. Demi Allah, seandainya Nabi Musa masih
hidup niscaya ia tidak akan memberikan kebebasan kecuali
menyuruh untuk mengikuti jejakku”.42
Ketiga, hadis riwayat Imam al-Bukhari dari ‘Abd al-Lah ibn
‘Abbas,® yang artinya:
“Wahai kaum muslimin, bagaimana kalian bertanya kepada ab/ al-kitib,
padahal kitab kalian yang diturunkan melalui Nabi-Nya telah
menceritakan berbagai hal yang bersumber dari Allah, kalian
membacanya dan ia tidak akan berubah selamanya. Allah telah
menceritakan kepada kalian bahwa ah/ al-kitib itu telah mengganti dan
mengubah ketetapan Allah dengan tangan mereka sendiri, lalu mereka
menyatakan bahwa itu dari sisi Allah agar mereka dapat menukarnya
dengan harga yang sangat sedikit. Bukankah wahyu yang datang kepada
kalian melarang menanyakan mengenai masalah mereka? Demi Allah,
aku tidak melihat seorang pun dari mereka menanyakan tentang isi kitab
yang diturunkan kepada kalian”.

Para ulama yang memperbolehkan periwayatan isra iliyyat
mengacu kepada keterangan-keterangan berikut ini: pertama,
hadis riwayat Imam al-Bukhari dari ‘Abd al-Lah ibn ‘Amr ibn al-
‘Ash tentang perintah Rasulullah yang berbunyi: “Ceritakanlah
olehmu apa yang kalian dapatkan dariku, walau hanya satu ayat.
Ceritakanlah tentang Bani Israil dan tidak ada salahnya.
Barangsiapa yang berdusta atas namaku maka bersiaplah untuk
masuk neraka”.# Kedua, adanya sebagian sahabat yang bertanya
kepada abl al-kitib, khususnya yang telah masuk Islam, di
antaranya adalah Aba Hurayrah, Ibn ‘Abbas, dan Ibn Mas™ad.
Begitu pula ‘Abd al-Lah ibn ‘Amr ibn al-‘Ash ketika terjadi
perang Yarmuk bertemu dengan dua orang sahabat yang berasal
dati abl al-kitib. 1a kemudian menerima banyak berita dari kedua
orang itu.*

Keterangan-keterangan di atas sebenarnya tidaklah saling
bertentangan bila ditempatkan pada konteksnya masing-masing.
Adapun larangan Nabi untuk meriwayatkan v ’Zlyyat yang
dipahami wulama-ulama sa/laf sebenamya berkaitan dengan

“Lihat, Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Abmad, juz 4 (Beirut: al-Maktabah
al-‘Ilm wa al-Mashadir, t.t.), 198.

4Lihat, al-Bukhati, Shabip..., juz 3, 181.

41 bid.

45]1bid., 182.

302 Ulumunna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

1srd’tliyyat yang tidak sejalan dengan Islam. Sementara kebolehan
untuk meriwayatkannya menurut pemahaman kelompok kedua
berkaitan dengan Zsrd iliyyat yang sejalan dengan Islam.

Dengan  demikian, kebolehan atau ketidakbolehan
meriwayatkan Zs7diliyyat sangat bergantung pada jenisnya. Bila
yang dimaksud adalah 774 7/zyyat yang sejalan dengan Islam sudah
barang tentu tidak ada larangan. Bila yang dimaksud adalah
isrd’tliyyat yang tidak sejalan dengan Islam, maka sudah pasti
dilarang untuk meriwayatkannya. Selanjutnya bila yang dimaksud
adalah yang belum diketahui kualitasnya (mawqif), maka sikap
yang sebaiknya diambil adalah tidak membenarkan dan tidak
pula mendustakannya sebelum ada dalil yang memperlihatkan
kebenaran dan kedustaannya. Dalam kaitan ini, al-Dimasyqi
menetapkan dua standar pokok; pertama, tidak boleh
menggunakan Zsdiliyyat untuk menjelaskan bagian-bagian al-
Qur’an yang global apabila terdapat keterangan Nabi yang
menjelaskan keglobalannya. Kedua, bila isra’iliyyat tetap akan
digunakan hendaknya bertujuan sebagai pelengkap (stisyhid)
semata atas kebenaran al-Qur’an.4¢

Pernyataan yang hampir senada juga dikemukakan oleh al-
Dzahabi. Menurutnya, dalam menyikapi z74 7liyyit, para mufasir
setidaknya harus benar-benar memperhatikan tiga hal yaitu;
pertama, bersikap kritis terhadapnya dengan mempergunakan ruh
al-Qur’an secara tepat dan kejernihan akal. Kedua, tidak boleh
menggunakannya bila Rasulullah telah menjelaskan keglobalan
kisah-kisah tertentu. Kefiga, tidak boleh menggunakannya kecuali
untuk kebutuhan yang sangat mendesak, seperti untuk
pembenaran terhadap al-Qur’an. Selanjutnya dikatakan bahwa,
kalau memang terpaksa, dapat saja dikutip dengan “catatan” asal
dijelaskan kualitas periwayatannya, tetapi sedapat mungkin
hendaknya dihindari, sebab dikhawatirkan akan membawa kesia-
siaan yang pada akhirnya keluar dari maksud al-Qur’an yang
sebenamya.#’ Karena, hakekat tafsir yang sebenamya adalah
berupaya mengangkat pesan-pesan al-Qur’an sesuai dengan
tuntutan pokok dan kebutuhan dasar manusia.

4Muhammad Munir al-Dimasydfi, Irsyad al-Raghib fi Kasyf Ayit al-Qur'an
al-Mubin (Damaskus: Idarah al-Thiba’ah al-Muniriyyah, t.t.), 35.
4TAl-Dzahabi, A/ Tafsir. .., 182-3.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 303



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Sikap Dasar Islam terhadap Israd’iliyyat

Sikap dasar Islam*® terhadap isri’Zliyyit pada prinsipnya
adalah sama dengan sikapnya terhadap Yahudi dan Nasrani
karena dari kedua sumber itulah pada umumnya Zsdliyyat itu
berasal. Penelusuran terhadap sikap Islam itu tentunya harus
melalui pisau analisis al-Qur’an dan hadis. Konsepsi al-Qur’an
tentang umat-umat terdahulu, termasuk di dalamnya Yahudi dan
Nasrani, dapat dilihat ketika al-Qur’an berbicara tentang syari’at
yang pernah diturunkan kepada mereka, yaitu surat al-Syhra
(42:13), di mana dalam ayat tersebut dijelaskan bahwa inti ajaran
Islam yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw. adalah
sama dengan inti ajaran yang telah diturunkan kepada umat-
umat sebelumnya. Karena adanya kesamaan spiritual dengan
nabi-nabi yang diutus sebelumnya, maka Nabi Muhammad
benar-benar yakin akan keidentikan setiap risalah yang
disampaikan oleh nabi-nabi terdahulu. Oleh karena itu, umat
Islam diharuskan mempercayai setiap kitab Allah yang pernah
diturunkan sebelum al-Qur’an.

Dalam kaitan ini, Zsvd #iyyat yang bersumber dari ah/ al-kitib
“seharusnya” diperlakukan sebagaimana inti ajaran yang terdapat
dalam kitab Allah yang lain, dalam hal ini al-Qur’an. Karena,
kitab Taurat dan Injil yang menjadi pedoman komunitas agama
itu juga merupakan kitab Allah. Namun, “keharusan” itu
menjadi hilang manakala al-Qur’an menyatakan bahwa kedua
kitab itu telah diselewengkan oleh para pengikutnya.*® Oleh
karena itu, umat Islam berhadapan dengan dua keadaan yang
berlawanan sekaligus. Di satu sisi mereka dituntut untuk
mengimani segala sesuatu yang bersumber dari kitab Allah,
tetapi pada sisi lain mereka pun harus berhati-hati ketika
berhadapan dengan #srd’iliyyat yang berasal dari abl al-kitib.
Sebab, ketidakaslian sumber ajaran ritus mereka (Taurat dan

#Kata Islam di sini tidak mengacu kepada pengertian umum, tetapi
mengacu kepada arti yang lebih khusus, yakni ajaran-ajaran yang diturunkan
kepada Nabi Muhammad saw. dan umatnya.

“Keterangan tentang perbuatan-perbuatan orang-orang Yahudi dan
Nasrani yang mengubah sebagian isi kitab suci mereka dijelaskan secara
tegas oleh Allah. Lihat, QQs. al-Bagarah (2):75, 79; Qs. al-Nisa’ (4):46; Qs. al-
Ma’idah (5):13, 41.

304 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Injil) ditegaskan oleh al-Qur’an sendiri, sebagian isinya, telah
diubahnya. Bahkan al-Qur’an juga menginformasikan tentang
keawaman sebagian besar mereka terhadap isi kitab sucinya.>

Sikap yang tegas terhadap persoalan zs7d’%liyyat dalam
kaitannya dengan kemungkinan kebohongan mereka, juga
dinyatakan oleh Nabi sendiri sebagaimana riwayat Imam al-
Bukhari di atas: “Janganlah kalian membenarkan ab/ al-kitib dan
jangan pula mendustakannya....”. Menurut al-Qaththan, sikap
Nabi yang tidak membenarkan dan mendustakan ab/ al-kitib itu
terkait dengan berita-berita yang mengandung kemungkinan
benar dan salah.>' Perintah Nabi untuk tidak membenarkan
berita-berita ab/ al-kitib karena dimungkinkan di dalamnya
terdapat ajaran Allah yang diselewengkan. Nabi pun melarang
mendustakannya sebab dimungkinkan apa yang dikemukakannya
datang dari Allah dan tidak mengandung unsur penyimpangan.
Implikasinya, bila  terdapat keterangan-keterangan  yang
membenarkan atau mendustakannya, maka sikap dan keterangan
yang berasal dari mereka tidak diperlukan lagi.

Penggunaan riwayat zs7diliyyatr dalam menafsirkan al-Qur’an
perlu dijelaskan tujuannya. Dalam hubungan ini al-Syirbashi
menandaskan:

“Kisah-kisah dalam al-Qur’an tidak dimaksudkan sebagai uraian sejarah
lengkap tentang kehidupan bangsa-bangsa atau pribadi-pribadi tertentu
tetapi dimaksudkan sebagai bahan pelajaran umat manusia. Sebab di
dalam kisah-kisah al-Qur’an tersebut terdapat nasihat dan suriteladan
bagi mereka yang mau berfikir.”>2

Dengan demikian, setiap penafsiran yang tidak menjurus
kepada tujuan-tujuan di atas dipandang gagal mengungkapkan
pesan-pesan suci al-Qur’an yang sesungguhnya. Penggunaan
kisah Zsrd’iliyyat tanpa disertai sikap kritis dan selektif dalam
menafsirkan al-Qur’an dikhawatirkan akan menyimpang dari

50“Sebagian dari mereka (Yahudi dan Nasarani) adalah orang-orang
buta huruf yang sama sekali tidak mengetahui isi kitab mereka (wmmi),
perkataan mereka tidak lain kecuali dongeng-dongeng yang mengandung
kebohongan yang hanya berdasarkan kepada dugaan-dugaan belaka”. Lihat
Qs. al-Baqarah (2):78-9.

S1Al-Qaththan, Mabahits. . ., 5.

2Al-Syirbashi, Qishshab. .., 55.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 305



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

tujuan al-Qur’an yang sesungguhnya sebagaimana ditandaskan
Shihab: “Kisah-kisah yang bersumber dari ah/ al-kitib pada
umumnya tidak sejalan dengan akal sehat”.>> Namun demikian
tidak banyak di antara mufasir yang terbebas dari pengaruh kisah
tersebut, termasuk mufasir era modern, dan bahkan terhadap
mereka yang menentangnya sekali pun.

AN

Dampak Isrd’iliyy4dt dalam Penafsiran al-Qur’an

Sebagian dari kisah-kisah zs7 7/7yyat mengandung unsur-unsur
kebatilan, khurafat, tidak rasional, dan periwayatan yang dusta
ketika dinisbatkan kepada Rasulullah saw. dan atau para
sahabatnya. Tidak diragukan bahwa riwayat yang demikian itu
mengandung bahaya yang besar bagi Islam dan kaum muslimin.
Ada beberapa bahaya yang dapat ditimbulkannya. Pertama, dapat
mengganggu akidah. Misalnya, Zs7d iliyyat yang digunakan untuk
menafsirkan firman Allah dalam surat al-A‘raf (7:150). Di antara
ulama yang menampilkan Zs7d7/yyar untuk menafsirkan ayat
tersebut adalah Ibn Jarir al-Thabariy. Riwayat itu diterimanya
dari Basyr Ibn Mu’adz dari Yazid, dari Sa‘id, dari Qatadah, ia
mengatakan bahwa ayat di atas di antaranya berbicara tentang
kemarahan Nabi Musa yang diekspresikan dengan cara
melempar a/wah (kitab suci).

Kemarahan Nabi Musa menurut riwayat itu disebabkan iri
dan merasa kecewa, setelah membaca a/wih tersebut, terhadap
keunggulan-keunggulan umat Nabi Muhammad sebagai umat
terbaik, terakhir diciptakan dan paling awal akan masuk surga,
serta keunggulan lainnya. Dalam riwayat itu diceritakan bahwa
Nabi Musa “merengek-rengek” agar umatnya pun diberi
keunggulan sambil melemparkan a/wib tersebut.>*

Menurut Ibn Katsir riwayat tesebut ditolak oleh Ibn
‘Athiyyah dan mayoritas ulama karena Qatadah menerimanya
dari abl al-kitib yang di antara mereka terdapat para pembohong
dan pemalsu riwayat. Dikatakannya bahwa riwayat seperti itu,
tidak pantas dinisbatkan kepada Nabi Musa.>>

3M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1992), 47.
34Lihat, Al-Thabati, Jami’..., juz 6, 56.
55]bn Katsir, Tafsir..., juz 2, 248.

306 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Kedna, dapat membawa image seakan-akan Islam itu adalah
agama yang mengadung unsur khurafat dan tahayul yang
menyesatkan. Misalnya, riwayat yang dikemukakan oleh al-
Qurthabi dari Ibn ‘Abbas tentang arti kata “ra’dun”.56 Riwayat
tersebut adalah sebagai berikut:

“Pada suatu saat beberapa orang ab/ al-kitib mendatangi Nabi saw. dan
menanyakan tentang guruh. Hai Muhammad apakah sebenarnya guruh
itu? Nabi menjawab, guruh adalah malaikat yang bertugas menjaga awan
dengan membawa alat-alat pembakar dari api yang digunakannya untuk
mengendalikan awan menurut kehendak Allah. Kemudian mereka
bertanya lagi, lalu suara yang kita dengar itu sebenamya apa? Nabi
menjawab, suara itu adalah bentakan malaikat tadi ketika ia membentak
awan (yang membandel) sehingga awan itu mengikuti kehendak Allah.

Kemudian mereka berkata: engkau benar wahai Muhammad”.>’

Walaupun riwayat ini cukup menggelikan, terutama bagi ahli
astronomi, namun menurut al-Qurthabi riwayat tersebut banyak
dipegang oleh para ulama. Demikian pula riwayatnya yang
berasal dari Ibn ‘Abbas dan Mujahid ketika menafsirkan kata
“shawd ‘iq””® sebagai berikut:

“Manakala kemurkaan guruh telah memuncak, sedangkan ia adalah

malaikat, maka meluncurlah api dari mulutnya dan api itulah yang

merupakan petir (shawd ‘ig)”.>°

Ketiga, dapat menurunkan kredibilitas ulama-ulama sa/af yang
saleh dari kalangan sahabat maupun tabi’in, seperti Abu
Hurayrah, Ibn ‘Abbas, Ibnu Mas‘Gd, Wahab ibn al-Munabbih,
dan lain-lain. Sebagaimana yang dituduhkan oleh para orientalis,
termasuk salah seorang orientalis Jerman, Ignaz Goldziher, dan
beberapa mufasir abad modern.

Keempat, Dapat memalingkan perhatian manusia dari tujuan
utama diturunkan al-Quf’an menuju pembahasan yang sama
sekali tidak berfaidah. Sebagai contoh adalah riwayat tentang
ukuran bahtera yang dibuat Nabi Nuh, warna anjing ashbab al-
Kahfi, hidangan, dan macam-macam makanan yang diturunkan
kepada pawdriyyiin (umat Nabi Isa), dan lain-lain, sebagaimana

>Lihat, Qs. al-Baqarah (2):19; Qs. al-Ra‘d (13):13.
STAL-Qurthabi, al-Jami’ ..., juz 1, 217.

8L ihat, Qs. al-Baqarah (2):19; Qs. al-Ra‘d (13):13.
9Al-Qurtibi, AkLfami‘.. ., juz 1, 219.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 307



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

telah dikemukakan di atas. Menurut Ibn Taimiyah, sebagaimana
dikutip Ahmad Muhammad Syakir, walaupun riwayat-riwayat
semacam itu boleh ditampilkan tetapi tidak membawa faidah
baik untuk urusan dunia maupun akherat, maka seyogyanya
tidak dimasukkan dalam penafsiran al-Qur’an.o

Kelima, dapat menimbulkan sikap apriori terhadap hampir
semua tafsir, terutama tafsir-tafsir masa-masa awal di kalangan
sebagian peminat ilmu tafsir. Karena, boleh jadi tafsir-tafsir itu
berasal dari sumber yang sama, schingga tidak dianggap penting
arti  keberadaannya. Hal-hal semacam itu tidak menutup
kemungkinan, bahkan sangat mungkin, terjadi di kalangan kaum
muslimin bila para mufasir tidak secara kritis dan selektif
menerima informasi-informasi yang terkait dengan isra iiyyir
dalam penafsiran al-Qur’an di era yang serba rasional seperti
sekarang ini.

Isrd’iliyydt pada Era Kekinian

Isra’iliyyat, sebagaimana telah dikemukakan di bagian awal
tulisan ini, dipahami sebagai pengaruh-pengaruh budaya Yahudi
dan Nasrani yang masuk ke dalam wilayah penafsiran al-Qur’an.
Batasan pengertian ini menyiratkan bahwa yang dimaksud
hanyalah terbatas bagi mereka yang hidup pada masa Rasulullah,
sababat, generasi tabi’in, serta tabi’ al-tabi’in, di mana berita-
berita yang dibawakannya berhasil menyusup ke dalam wilayah
penafsiran al-Qur’an. Batasan tersebut bila dilithat dengan
“kacamata” yang lebih luas tampaknya tidak hanya sebatas yang
dapat direkam pada masa itu, tetapi termasuk juga ke dalam
kelompok zsra #liyyat adalah informasi-informasi dan unsur-unsur,
yang berhasil disusupkan selain dari kedua agama tersebut,
seperti Hindu, Budha, Konghucu, bahkan Shinto. Hanya saja
yang lebih dominan hingga sekarang dan lebih banyak bersuara
serta menyoroti Islam dari kacamata mereka adalah kedua agama
pertama di atas, khususnya Nasrani.

Oleh karena itu, Islam tidak hanya berhadapan dengan
isrd’tliyyat yang sudah mapan termuat dalam kitab-kitab tafsir

00Lihat, Ahmad Muhammad Syakir, Umdah al-Tafsir ‘an al-Hafizh 1bn
Karsir, juz 1 (Mesir: Dar al-M#’arif, 1966), 15-0.

308 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

terdahulu, tetapi juga dengan budaya-budaya dan pemikiran-
pemikiran mereka yang hidup di zaman kemajuan sekarang ini.
Dengan demikian, para orientalis Barat baik yang pro maupun
kontra terhadap Islam adalah termasuk dalam kategori és7a 7iyyat.

Selama ini, sumber-sumber Zs7d iyt di Barat, banyak yang
berbicara tentang Islam dari berbagai aspeknya, mulai dari al-
Qur’an, hadis, hukum, dan lain-lain. Begitu pula mereka banyak
menyoroti tokoh-tokoh Islam, mulai dari pribadi Rasulullah,
sahabat maupun ulama-ulama masa awal termasuk Imam
Mujtahid yang empat, dengan berbagai pemikirannya.
Pandangan-pandangan mereka tentang Islam, terutama dalam
bentuk kritikan-kritikan banyak mendapat tanggapan dari
sarjana-sarjana muslim, di antaranya adalah Fazlur Rahman dan
lain-lain. Namun tidak sedikit dari sarjana-sarjana muslim dalam
hal-hal tertentu dipengaruhi oleh pemikiran-pemkiran isra #iyydit
era kekinian. Termasuk di antara tokoh Islam yang dipengaruhi
pemikirannya oleh #sra’iliyyir Barat abad modern adalah
Muhammad ‘Abduh. Keterpengaruhannya ini di antaranya
terlihat ketika ia menafsirkan kata #/4 al-amri dalam surat al-Nisa
(4):59.

Khusus penafsirannya mengenai kata 7/ a/-anr Muhammad
‘Abduh mengemukakan berbagai pendapat di kalangan para
ulama, mulai dari pendapat sahabat, tabi’in, dan generasi ulama
setelahnya, hingga ia berbicara tentang Trias Politika gagasan J. J.
Rousseau, seorang pemikir Perancis abad modern, yang
mengindikasikan sistem negara demokrasi, dengan adanya tiga
lembaga yang saling bekerjasama dalam suatu pemerintahan
negara, yaitu: legislatif, ekskutif, dan dilengkapi dengan yudikatif.
Tampaknya, dari berbagai pendapat di atas mengenai maksud
dari kata 7/7 al-amri ‘Abduh cenderung kepada konsep pemikiran
J. J. Rousseau. Jadi, yang dimaksud dengan 4k al-amri
menurutnya adalah meliputi tiga komponen dan ini harus diikuti
oleh segenap komponen bangsa, yaitu; Lembaga Legislatif (a/-
Hay'ah  al-Tasyri’tyyah), Lembaga Eksekutif (a/-Hay'ah al-
Tanfidziyyah), dan  Lembaga Pengawasan  (Jamd'ah  al-
Mubhakkimin).®1 Begitu pula Ahmad Musthata al-Maraghi,6?

01Lihat, Ridla, Tafsir..., juz 5, 82-3.
02Al-Maraghi, Tafsir..., juz 2, 175.

Ulnmnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 309



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

dalam hal yang sama tampaknya mengikuti jejak gurunya,
Muhammad ‘Abduh, yang dipengaruhi oleh konsep Trias Politika
J- J- Rousseau di atas.

Pada era kekinian tampak jelas bahwa pemikiran isra Zliyyat
era modern dari Barat sudah merambah ke pemikiran dunia
Islam masa kini, sehingga tidak sedikit di antara para satrjana
muslim yang terpengaruh dan terbawa arus olehnya. Hal ini
sebenarnya tidak perlu menimbulkan kekhawatiran berlebihan
selama permikiran mereka itu dapat “difilter” dengan baik, dan
menjadi penggugah untuk mendalami serta menyingkap rahasia
di balik ajaran yang dibawakan al-Qur’an. Dengan demikian
dapat dikatakan bahwa 774 7/yyat baik yang sudah mapan termuat
dalam kitab-kitab tafsir lama maupun yang tampil dalam bentuk
“kemasan baru” yang muncul di era sekarang, dan mungkin
hingga masa-masa berikutnya, dianggap sebagai bagian dari
metode berpikir ilmiah dalam kajian keislaman.

Namun demikian, #vd’iliyyat abad mutakhir ini yang
dikatakan merupakan kelanjutan zs7d’liyyat yang sudah mapan
dalam tafsir-tafsir terdahulu, walaupun dalam bentuk dan
motivasi yang mungkin berbeda harus dicermati, diseleksi dan
dikritisi agar tidak berdampak negatif terhadap kemurnian ajaran
Islam. Dalam hal ini yang terpenting menjadi catatan bagi kaum
muslimin adalah tidak perlu tergesa-gesa bersikap apriori secara
berlebihan, sebagaimana juga tidak perlu tergesa-gesa menerima
Zsrd’tliyyat itu sebelum mencermati secara proporsional “untung-
rugi” keberadaannya bagi Islam dan komunitas kaum muslimin

Catatan Akhir

Bila diperhatikan dengan cermat maka keberadaan s Zliyyat
sebagai salah satu alat bantu para mufasir dalam menafsirkan
sebagian ayat-ayat al-Qur’an sebenarnya sudah dimulai, secara
selektif-terbatas, sejak zaman sahabat, mengingat adanya sedikit
persesuaian di samping perbedaan-perbedaan prinsip antara
Taurat dan Injil dengan al-Quran dalam mengetengahkan
berbagai persoalan.

Perbedaan prinsip dalam memahami teks al-Qur’an dan
hadis-hadis Nabi mengenai isra7liyyat, juga sikap selektif dan
kehati-hatian para sahabat dalam menghadapi munculnnya

310 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



Usman, Memahami 1sra’iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

srd’iliyyat di zamannya yang tidak banyak diikuti oleh generasi
berikutnya serta mengingat dampak yang dapat ditimbulkan di
tengah-tengah masyarakat, akhirnya menimbulkan pro dan
kontra antara ulama salaf dan Akhalaf dalam memosisikan
zsrd’fliyyat sebagai alat bantu menafsirkan al-Qur’an. Wa al-Lab
a‘lam bi al-shawab.®

Daftar Pustaka

‘Abd Rahman Sulaimén al-Rami, Manhaj al-Madrasah al-‘Aliyyah
al-Haditsah fi al-Tafsir Mesir: Mu’assasah al-Risalah, 1981).
A.J. Weinsinck, “Israil”, dalam Houtsma, et.al., Bril’s First
Encyclopedia of Islam 1913-1936, jilid 3 (Leiden: E.J. Brill,
1987).

Abu Bakr, Salaf Isiam dalam Islanm Murni (Solo: Ramadani, 1979).

Abt Hamid Muhammad bin Muhammad al-Ghazali, 1hya ‘Uliim
al-Din, juz 1 (Kairo: Dar al-Sya’bi, t.t.).

Abt Manshar al-Baghdadi, a/-Farg bayn al-Firdg (Beirut: Dar al-
Afaq al-Jadidah, 1973).

Ahmad al-Syirbashi, Qishshah al-Tafsir (Beirut: Dar al-Qalam,
1972).

Ahmad Amin, Far al-Isiam (Singapura: Lajnah al-Ta’lif wa al-
Tarjamah wa al-Nasr, 1965).

Ahmad Ibn Hanbal, Musnad Abmad, juz 4 (Beirut: al-Maktabah
al-‘Ilm wa al-Mashadir, t.t.).

Ahmad Khalil, Dirdsab fi al-Qnr'dan (Mesir: Dar al-Ma’rifah, 1973).

Ahmad Muhammad Syakir, Umdab al-Tafsir ‘an al-Hafizh Ibn
Katsir, Juz 1 (Mesir: Dar al-Ma’arif, 1960).

Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Maraght, juz 9 (Beirut: Dar
al-Fikr, t.t.).

Amin al-Khulli, Manahij al-Tajdid (Kairo: Dar al-Ma’rifah, 1961).

Hasbi al-Siddieqy, Tafsir al-Bayan, jilid 1 (Bandung: Bulan
Bintang, 1977).

Ibn al-’Arabi, Abkdm al-Qur'dn, juz 1 (Mesir: al-Bab al-Halabi,
1977).

Ibn Khaldan, Mugaddimah (Mesir: Dar al-Bayan, t.t.).

Ibrahim ‘Abd Rahman Muhammad Khalifah, Dirisab fi Manihi
al-Mufassirin (Kairo: al-Makatabah al-Azhariyah, 1979).

Ulumuna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011 311



Usman, Memahami Isra'iliyyat dalam Penafsiran al-Qur'an

Ignaz Goldziher, Madzihib al-Tafsir al-Isiami, ter. ‘Abd. al-Halim
al-Najjr (Kairo: Maktabah al-Khanji, 1955).

Isma’il al-Bukhari, Shabih al-Bukhari, juz 111 (Beirut: Dar al-Fikr,
t.t.).

J. J. Jansen, The Interpretation of The Koran in Modern Egypt (Leiden:
E.J. Brill, 1984).

Jalal al-Din al-Mahalli dan Jalal al-Din al-Sayathi, Tafsir al-Qur'an
al-’Azhim (Beirut: Dar al-Fikr, t.t.).

Khalaf Muhammad al-Husaini, A~-Yahdidiyyah bayn al-Masihiyyah
wa al-Islim (Mesir: Al-Mu’assasah al-Misriyyah al->’Ammah,
1974).

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur'an (Bandung: Mizan,
1992).

, Studi Kritis Tafsir al-Manar (Bandung: Pustaka
Hidayah, 1994).

Mahmud SyaltGt, Fatwa-fatwa, ter. Bustami A. Gani (Jakarta:
Bulan Bintang, 1977).

Manna’ al-Qaththan, Mabapits fi Uliim al-Qur'an (Beirut: al-
Syirkah al-Muttahidah li al-Tawzi’, 1993).

Muhammad ‘Abduh, Risilah al-Tawhid (Kairo: Dar al-Hilal,
1963).

Muhammad Aba Zahrah, “Taqdim”, dalam ‘Abd al-Lah
Mahmtd Syihatah, Manhaj al-Imém Mubammad ‘Abdub fi Tafsir
al-Qur'an  al-Karim (Kairo: Nasyr al-Rasail al-Jami’iyyah,
1963).

Muhammad Husayn al-Dzahabi, AXLsra’iliyyat fi al-Tafsir wa al-
Hadits (Kairo: Majma’ al-Islamiyyah, 1971).

, Al-Tafsir wa al-Mufassiriin, juz 1 (Kairo: Dar al-
Kuatub al-Haditsah, 1976).

Muhammad Jamal al-Din al-Qasimi, Mabasin al-Ta’wil, juz 1
(Beirut: Dar al-Fikr, 1984).

Muhammad Munir al-Dimasyql, Irsyid al-Raghib fi Kasyf Ayit al-
Qur'an  al-Mubin ~ (Damaskus: Idarah al-Thiba’ah al-
Muniriyyah, t.t.).

Muhammad Rasyid Ridla, Tafsir al-Qur'an al-Hakim, juz 1, 7, 8
(Beirut: Dar al-Ma’rifah, t.t.).

Musa’id Muslim ‘Abd al-Lah Ali Ja’tar, Asrar al-Tathawwnr al-Fikr
7 al-Tafsir (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1984).

312 Ulumnna, Volume XV Nomor 2 Desember 2011



	Daftar Isi UJSK.XV.2.2011.pdf
	Memahami Isrâ™îliyyât dalam Penafsiran al-Qur™an.pdf

