
 

20 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

KONTROVERSI SEJARAH KEHADIRAN ISLAM DI BIMA 

M. Fachrir Rahman 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Islam did not reach simultaneously many areas in Indonesia in same time, but in very 
various and large time span depend on location and access way that the areas respectively 
has. This is why islamization process in one area or island differed in time of beginning 
and taking from others. Bima, used to be a Hindu Kingdom in Sumbawa island, received 
Islamic proselytizing in the beginning of 17th century. It was preached by some Moslem 
traders functioning as proselytizers or might be the proselytizers in origin but pretended as 
traders.  

Islam coming to Bima was welcomed and directly embraced by the royal family of 
Bima Kingdom. It took so great benefit in Islamic preach that almost all people followed 
them, embracing Islam. All the historical evidences lead us to a conclusion that Islam come 
to Bima peacefully and spread structurally in terms of it was embraced by the king first 
and later, following him, by his family and almost all of his people. Islam embraced by 
Bimanese people less or more has the same type as it embraced by the Makassar people. 
Some socio-cultural descriptions are presented in this article to explain the connection 
between the two people especially in the context of islamization in Bima.  

Keywords: Islam, Dakwah, Mubalig, Pedagang, Bangsawan, Perdagangan.  

_______________ 

KALAU dibandingkan dengan daerah-daerah lain di Indonesia, baik di pulau 
Jawa maupun pulau Sumatera maka Bima termasuk daerah yang agak 
terlambat dalam menerima pengaruh Islam. Sumatera, misalnya, sudah 
mendapat pengaruh Islam sekitar abad VII/VIII M, sedangkan di Bima baru 
mendapat pengaruh Islam pada sekitar abad XVII M.1 

Dalam menguraikan tentang proses islamisasi di Bima, perlu 
dikemukakan di sini faktor-faktor yang mendorong agama Islam masuk ke 
Bima yang sekaligus menjadi anutan mayoritas masyarakat Bima. Sampai 
sekarang agama Islam di Bima tetap menjadi agama masyarakat asli Bima, 
sedangkan agama-agama lain merupakan anutan para pendatang. Selain itu, 

                                              
1Ismail Ya’kub, Sejarah Islam di Indonesia (Jakarta:Wijaya, t.t.), 45. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  21 

perlu juga diungkapkan siapa sebenarnya yang pertama kali menyebarkan 
agama Islam ke Bima, dari mana asal usul agama Islam yang ke Bima, serta 
apa dan bagaimana cara atau saluran yang dipakai sehingga agama Islam di 
Bima dapat tersebar dengan cepat dan meluas. 

Faktor Pendorong Masuknya Islam  

Untuk menentukan faktor-faktor yang mendorong masuknya Islam ke 
Bima memang tidak mudah, tetapi dari fakta-fakta sejarah yang ada dapat 
dikemukakan bahwa rombongan-rombongan yang datang dari berbagai 
daerah Sulawesi Selatan, seperti orang-orang Luwu, Tallo, dan Bone adalah 
para pedagang Muslim yang sekaligus berperan sebagai mubaligh yang 
menyebarkan agama Islam. Kedatangan mereka adalah membawa barang-
barang dagangannya, seperti ci’lok dan kain Bugis, di samping membawa 
surat resmi dari penguasa Bone untuk penguasa Sape Bima waktu itu yang 
bergelar Ruma Jena. Surat itu menerangkan bahwa kedatangan delegasi dari 
Sulawesi itu untuk membawa agama Islam. Untuk jelasnya dapat diketahui 
sebagaimana yang tercatat dalam BO2 tanah Bima (Tambo) di bawah ini: 

Sanat 1028 sebelas hari bulan Jumadil Awal telah datang di pelabuhan Sape saudara 
Daeng Manggali di Bugis Sape dengan orang Luwu dan orang Talo dan orang Bone, 
kemudian menghadap Ruma Bumi Jara yang memegang Sape untuk menyampaikan 
ci’lok dan kain Bugis juga suratnya saudara sepupu Ruma Bumi Jara di Bone yang 
bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu mengabarkan bahwa orang-orang itu adalah 

pedagang ci’lok dan kain dan keris serta membawa agama Islam.3 

Dari kutipan di atas dapat diketahui bahwa faktor yang mendorong 
masuknya Islam ke Bima ialah karena dakwah Islamiyah. Sebab mereka yang 
datang di Sape merupakan utusan resmi yang sengaja dikirim oleh penguasa 
di Makasar untuk penguasa di Bima melalui pelabuhan Sape. Pelabuhan Sape 
waktu itu merupakan satu-satunya pelabuhan di Bima yang menghubungkan 
jalur utara, sehingga jalan perdagangannya menjadi ramai bahkan sejak dua 
tahun sebelum tibanya pedagang-pedagang yang membawa agama Islam ke 
Bima melalui pelabuhan Sape pada tahun 1025 H/1605 M. Sultan Alaudin 
sebagai penguasa Kerajaan Gowa waktu itu pernah mengirim surat untuk 

                                              
2BO adalah himpunan naskah tentang kerajaan Bima yang ditulis oleh petugas yang 

bergelar Bumi Parise atas perintah Sultan sejak masa kesultanan Bima (abad ke 17) secara 
turun temurun sampai pemerintahan sultan Bima yang ke 12 yaitu Sultan Ibrahim (1917-
1951). 

3BO Tanah Bima, 44 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

22 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

yang mempunyai tahta kerajaan Bima karena mereka sama-sama dalam 
Kerajaan berserikat.  

Isi pokok dari surat tersebut memberitahukan bahwa kerajaan Gowa dan 
Talo sudah menerima Islam. Secara lengkap bunyi surat tersebut sebagai 
berikut: 

Kemudian dari pada itu bersetuju dengan bunyi perjanjian dengan Kerajaan 
bersahabat, kakanda yang bertahta atas Kerajaan Gowa dan Talo menjadi kerajaan 
Islam, yaitu kerajaan yang berpegang atas keyakinan “tiada lain Tuhan yang disembah 
melainkan Allah, dan Muhammad itu Rasul-Nya” serta dalam memerintah kerajaan ini 
merasa wajib mencegah keburukan dan menjalankan kebenaran demikian adinda 
maklum adanya. Tertulis di kota Makasar di dalam Benteng Sombaopu pada sebelas hari 
bulan Muharam sanad 1025 H dan dibubuhi tanda tangan oleh I Manga’ Rangi Daeng 

Manra’, Ia bergelar Sultan Alaudin.4 

Dari data yang ada dapat ditarik kesimpulan bahwa faktor utama yang 
mendorong masuknya Islam ke Bima adalah dakwah Islamiyah atau seruan 
amr ma’rûf nahi munkar sebagai perwujudan dari tanggung jawab dan beban 
kewajiban untuk menjalankan kebenaran dan mencegah kemungkaran. 
Faktor lainnya, seperti perdagangan merupakan faktor alternatif dan 
pelengkap. 

Mengenai dakwah dengan tulisan dalam penyebaran Islam bukan hal 
yang baru. Rasullulah pun berdakwah dengan mengirim surat-surat kepada 
pembesar-pembesar dunia waktu itu, dan pada umumnya mendapat 
tanggapan positif dan mencapai sukses. M. Yunan Nasution menyebutkan 
tentang dakwah Rasullulah dengan surat, “bahwa di zaman jalur-jalur 
komunikasi belum seperti sekarang ini Rasullulah menyampaikan surat-surat 
yang merupakan seruan dalam bentuk tulisan kepada beberapa pembesar 
dunia pada waktu itu dan pada umumnya mendapat sambutan positif dan 
mencapai sukses”.5 

Dari uraian di atas dapat diketahui bahwa sarana penyampaian atau 
dakwah Islamiyah yang diterapkan oleh Sultan Alaudin sebagai penguasa 
Kerajaan Gowa yang ditujukan kepada penguasa Kerajaan Bima waktu itu 
sesuai dengan yang diterapkan oleh Rasullulah sendiri. Barangkali Sultan 
Alaudin mempunyai asumsi bahwa pengaruh dakwah dengan tulisan lebih 
sesuai dengan situasi dan kondisi waktu itu sehingga beliau mengajak 
penguasa Bima lewat surat.  

                                              
4A. Rahim, L. Masir, Transkripsi BO Tanah Mbojo (Bima: Lambila, 1977), 3. 
5M. Yunan Nasution, “Dakwah dengan Tulisan”, Panjimas, 249, 15 Juni 1978, 12.  



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  23 

Asal Usul dan Pembawa Islam ke Bima 

Di antara pertanyaan yang pelik, tapi memerlukan pemikiran baru 
sehubungan dengan awal kedatangan Islam ke Bima adalah siapakah 
pembawa Islam yang pertama ke Bima  dan dari mana asal usul mereka. 

Untuk menjawab pertanyaan tersebut memang tidak mudah, apalagi hal 
itu menyangkut peristiwa dan kejadian-kejadian yang telah lewat. Tetapi 
akses ke masa lalu itu masih mungkin dilakukan melalui warisannya. Sebab 
warisan atau peninggalan itu dapat di pandang sebagai komunikasi masa kini 
dengan masa lalu.6 Sedangkan menurut R. Moh. Ali wujud atau bentuk 
sumber-sumber historis terutama terdiri dari tulisan, prasasti terdapat pada 
batu atau logam, kitab-kitab atau tulisan, tulisan pada kulit, tulisan pada daun 
lontar, kertas lama, surat-surat kabar atau majalah.7 Jadi berdasarkan 
pendapat itu BO kesultanan Bima dapat dipandang sebagai salah satu sumber 
tertulis. Sebab BO merupakan peninggalan masa lalu yang ditulis dalam 
kertas lama dengan huruf Arab berbahasa Melayu. 

Berkaitan dengan masalah siapa pembawa Islam yang pertama ke Bima 
dalam BO diungkapkan sebagai berikut: 

Hijratun Nabi SAW Sanat 1028, 11 hari bulan Jumadil Awal telah datang di pelabuhan 
Sape saudara Daeng Malaba di Bugis dengan orang Luwu, dan Tallo, dan Bone untuk 
berdagang, kemudian pada malam hari datang menghadap Ruma Bumi Jara yang 
memegang Sape untuk menyampaikan Ci’lok dan kain Bugis juga suratnya saudara 
sepupu Ruma Bumi Jara di Bone bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu 
mengkhabarkan bahwa orang-orang itu adalah berdagang Ci’lok dan kain dan keris 

serta membawa agama Islam.8 

Berdasarkan sumber dalam BO tersebut dapat diketahui bahwa masuknya 
Islam ke Bima adalah tahun 1028 H/1608 M melalui pelabuhan Sape, yang  
merupakan tempat pertama yang didatangi pedagang dari Gowa Sulawesi 
Selatan. Mereka ini adalah para pedagang dan sebagai sebagai mubalig yang 
menyiarkan agama Islam di daerah-daerah yang mereka kunjungi. Peran ini 
barangkali didasarkan pada doktrin Islam yang mewajibkan kepada 
pemeluknya untuk melakukan dakwah. Karena setiap muslim adalah mubalig 
bagi ajarannya, yang harus selalu mendakwahkan ajaran agamanya itu.9  

                                              
6Sidi Gazalba, Pengantar Sejarah sebagai Ilmu (Jakarta: Bharata, 1966), 89. 
7R. Moh. Ali, Pengantar Ilmu Sejarah Indonesia (Jakarta: t.p., 1963), 9. 
8BO… ,44 
9Abubakar Aceh, Sekitar Masuknya Islam ke Indonesia (Semarang: t.p., 1979), 23. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

24 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Selain BO, juga ada catatan lain yang menjelaskan sebagai berikut: 

Pada waktu itulah saudara Daeng Mangalai yang bertempat tinggal di Bugis Sape, 
datang dengan perahu melalui pelabuhan Sape. Datang bersama utusan raja Luwu, 
Talo, dan Bone. Mereka berempat itu di samping datang untuk berdagang diwajibkan 
pula untuk menjadi guru agama Islam di Bima. Mereka membawa surat Daeng Malaba 
dari bugis untuk adiknya yang memimpin wilayah Kecamatan Sape, bernama 
Awaluddin yang dikenal dengan panggilan Ruma Bumi Jara. Raja Awaluddin itulah 
yang pertama kali memeluk agama Islam di Bima, kedua ialah Ruma Bicara Lambila 
Tua, ketiga ialah Raja Manuru Bata Dompu dan keempat ialah La Kai, setelah masuk 
Islam menggantikan namanya Sultan Abdul Kahir yang mempunyai makam di Danta 
Raha. Jadi keempat Mubaligh dari Sulawesi Selatan itulah yang pertama membawa 
agama Islam dan keempat keturunan bangsawan pulalah yang pertama menerima 

agama Islam.10 

Dari sumber-sumber di atas masih agak sulit untuk menentukan siapa 
nama mubalig yang pertama kali datang dan menyiarkan agama Islam ke 
Bima, karena tidak ada suatu bukti yang dengan tegas menyebutnya. Dalam 
catatan BO pun tidak disebutkan, tapi dalam sejarah Bima disebutkan bahwa 
pada tahun 1050 H/1640 M, setelah berlangsungnya perkawinan Sultan 
Bima pertama yang bernama Abdul Kahir dengan putri raja Gowa, ia 
kembali ke Bima dengan Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro. Di dalamnya 
dikemukakan sebagai berikut: 

Setelah persiapan telah Musta’id, beberapa lama kemudian setelah perkawinan maka 
didalam bulan Rabiul Awal tahun 1050 H/1640 M berangkatlah iring-iringan raja Bima 
Sultan Abdul Kahir menuju ke Bima. Baginda ditemani pula oleh dua orang gurunya 
dari raja Gowa yaitu Datuk dua bersaudara yang berasal dari Pagarujung 

(Minangkabau) dengan gelar Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro. 11 

Hamka juga menyebutkan bahwa masuknya agama Islam ke bagian Nusa 
Tenggara Barat, Sumbawa, Dompu, dan Bima dibawa oleh ketiga Datuk 
yang juga membawa agama Islam ke Sulawesi Selatan.12  Dari keterangan-
keterangan tersebut dapat diketahui bahwa kedua mubalig itulah yang 
setidak-tidaknya telah ikut berjasa dalam penyebaran agama Islam di Bima.13 
Tapi mereka bukanlah yang pertama kali sebab kedua ulama tersebut datang 
jauh setelah masuknya Islam ke Bima. Mereka juga tidak lama melakukan 

                                              
10Depdikbud Kabupaten Bima, Dokumen, (Bima: Depdikbud., t.t.), 2. 
11Ahmad Amin, Sejarah Bima (Bima: Depdikbud, 1971), 9. 
12Hamka, “Mesjid di Indonesia dan Profilnya”, Panjimas, no. 267, Juni 1978, 53. 
13Amin, Sejarah …,51 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  25 

aktifitasnya, karena—setelah lima tahun keduanya giat berdakwah dengan 
bantuan dan fasilitas yang besar dari sultan Bima—mereka dipanggil pulang 
ke Makassar. Makam Datuk Ri Banda terdapat di Tallo dan pada batu 
nisannya tertulis Khatib tunggal Datuk Ri Bandang berasal dari kota tengah 
Minangkabau.14 Sedangkan Datuk Ri Tiro dimakamkan di Bantang.15 

Selain kedua mubalig tersbut di atas, juga ada pendapat yang berkembang 
di kalangan masyarakat Bima yang menganggap bahwa Syekh Umar al-
Bantani merupakan pembawa Islam yang pertama kali di Bima. Anggapan itu 
memang didukung oleh bukti monumental berupa kuburan yang megah dan 
indah di Tolo Bali Bima. Tapi setelah penulis mengumpulkan data-data dan 
mewawancarai beberapa masyarakat, memang Syekh Umar al-Bantani 
pernah datang ke Bima pada periode selanjutnya yaitu pada masa 
pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin (1636-1681), sultan Bima yang 
kedua. Beliau diangkat sebagai mufti di istana. Adapun kuburan yang diduga 
oleh masyarakat Bima sebagai kuburannya ternyata makam Sultan Bima II 
Abdul Khair Sirajuddin. 

Tulisan yang tertera di batu nisannya16 menunjukkan bahwa Sultan Abdul 
Khair wafat hari Rabu 22 bulan Dzulhijjah tahun 1091 H/1681 M. dan tidak 
ada sama sekali kaitannya dengan Syekh Umar Al Bantani, sayang makam itu 
sekarang tinggal puing-puing saja. 

Dari sumber yang tercatat dalam BO disebutkan bahwa Islam pertama 
kali datang pada tanggal 11 Jumadil Awal tahun 1028 H atau tahun 1608 M. 
Pendapat ini berlawanan dengan pendapat Ahmad Amin yang mengatakan 
bahwa Islam mulai masuk ke Bima pada tahun 1050 H/1640 M.17 Jika 
dianalisis kedua informasi tersebut tidak bertentangan, karena Ahmad Amin 
menilai bahwa rombongan Sultan Bima I Abdul Kahir beserta kedua 
gurunya sebagaimana yang sudah diungkapkan di atas merupakan awal dari 
kedatangan Islam ke Bima. Dalam catatan BO disebutkan bahwa pada tahun 
1050 itu sebagai tahun pelantikan Sultan Abdul Kahir sebagai Sultan Bima 

                                              
14A. Hasjmy, Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia (Bandung: al-Ma’arif, 1981), 

71. 
15Saifudin Zuhri, Sejarah Kembangkitan Islam (Bandung: Al-Ma’arif, 1980), 432. 
16Wa ilahukum ilahu wahid la ilaha illa huwa al-hayyul qayyum la ta’khudhuhu sinatu wala 

naum. Al-hamdulillahi rabbil alamin wassholatu wassalamu ala sayyidina Muhammadin wa ala alihi 
wa shahbihi ajmain. Waffaqal lahu al-marhum al-mubarak Sultan Nuruddin Abubakar Ali Ibnu 
Sultan Abdul Khoir Sirajuddin Ibnu al-Sultan Abdul Qahir. Yaumul arba’ itsna wa isyrin min dhil 
hijjah ihda wa tis’in wa alf hijratun nubuwwah min darid dunya yaumal arba’. 

17Amin, Sejarah …, 10. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

26 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

yang pertama dan sekaligus peresmian berdirinya kesultanan Bima. Dalam 
BO tertulis: “Hijratun Nabi SAW 1050 genap pada lima belas hari bulan 
Rabiul Awal. Maka dinobatkanlah Ruma Mabata Wadu menjadi raja kerajaan 
Bima.”18  

Berdasarkan informasi dalam BO itu jelaslah bahwa tahun 1050 H/1640 
M, bukan sebagai awal kedatangan Islam ke Bima, tetapi merupakan tahun 
resmi perubahan Kerajaan Bima menjadi kerajaan Islam, Kesultanan Bima. 
Adapun masuknya Islam itu sendiri ke Bima diperkirakan terjadi jauh 
sebelum tahun tersebut. 

Ada pendapat lain yang mengatakan bahwa agama Islam mulai masuk ke 
Bima melalui pelabuhan Lawadue, yang dibawa oleh kedua Datuk dari Bugis. 
Konon cerita yang disampaikan orang tua dari keturunan Dari Ngaji yang 
berkewajiban mengingatkan dari keturunan yang satu kepada keturunan yang 
selanjutnya bahwa riwayat masuknya agama Islam ke daerah Bima ini mula-
mula dari kedua utusan Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro yang bernama 
Abdurrahman dan Abdurrahim. Keduanya berlayar dari Makassar dengan 
perahu Bugis menuju daerah Bima memasuki Lawadue.19 Keterangan di atas 
memberikan kesan kepada kita bahwa pembawa Islam yang mula-mula ke 
Bima adalah dua Datuk itu, dan pelabuhan yang pertama kali didatangi 
mereka adalah pelabuhan Lawadue. Hal ini kurang bisa diterima karena 
bertentangan dengan data yang tertulis dalam BO. Di dalam BO tercatat 
bahwa Islam pertama kali masuk ke Bima pada tahun 1028/1608 M.20 
Sedangkan kedatangan kedua Datuk tersebut terjadi pada tahun 1050 
H/1640 M.,21 jauh setelah Islam datang ke Bima. Demikian pula pelabuhan 
Lawadue bukan sebagai tempat yang pertama didatangi oleh Islam, tetapi 
pelabuhan Sape.22  

Dari manakah sumber atau asalnya agama Islam yang datang pertama kali   
ke Bima? Apakah Islam itu yang datang pertama kali itu dari Jawa atau dari 
Sulawesi? Untuk menjawab pertanyaan tersebut tidak gampang. Nugroho 
Notosusanto mengatakan tentang arah Islam yang datang ke Bima yaitu dari 
Jawa dan Sulawesi, sehingga agama Islam datang ke Bima dari dua arah 
secara bersamaan, seperti yang dinyatakannya: “Di Nusa Tenggara kerajaan 

                                              
18BO…, 44. 
19Mahfud Yahya, Perkembangan Yayasan Islam Kabupaten Bima (Bima: t.p., 1971), 2. 
20BO…, 44. 
21Amin, Sejarah …, 50. 
22BO…, 44. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  27 

Bima mempunyai arti penting. Di daerah ini Islam datang dari dua arah, yaitu 
dari Jawa dan Sulawesi Selatan.”23  

Ada beberapa catatan yang dapat dikemukakan terhadap pendapat 
Nugroho di atas. Kalau yang dimaksudkan oleh pernyataan itu adalah 
sebagai awal masuknya Islam ke Bima dan sumber datangnya, maka data 
yang ada banyak menunjukkan bahwa Islam masuk ke Bima bersumber dari 
Makassar dan lewat jalur utara. Dalam BO tercatat “sesudah genap dua tahun 
mak datanglah Duli yang dipertuan kita dari Makassar datang membawa 
Islam.”24 Selain data tertulis banyak juga bukti-bukti yang tidak tertulis yang 
menunjang pendapat yang menyatakan Islam di Bima bersumber dari 
Makassar seperti adanya pengaruh dalam bentuk bangunan (rumah 
tradisional Bima adalah rumah panggung, sama dengan di Sulawesi), bentuk 
bangunan makam, pakaian kebesaran kerajaan seperti “Baju Bodo”, dan 
kebahasaan, misalnya, adanya panggilan Daeng kepada seseorang baru 
dikenal. Hal ini dapat juga ditilik dari adanya beberapa persamaan kosa kata 
dalam bahasa daerah Bima dan Makassar sebagaimana tertera dalam contoh 
berikut: 

 

Bima Makassar Indonesia 

kadera kadera kursi 
Piso piso pisau 
Lampa lampa berjalan 
belanja belanja jual beli 
Ada ada budak/hamba 

 
Memang ada data yang menunjukkan bahwa mubalig-mubalig dari Jawa 

pernah datang menyebarkan agama Islam ke Bima. Tapi kedatangan itu jauh 
setelah Islam berkembang yaitu pada masa pemerintahan Sultan Bima II, 
Sultan Abdul Khair Sirajuddin (1638-1681). Salah seorang mubalig dari Jawa 
yang ikut menyebarkan agama Islam ke Bima Syekh Umar al-Bantani, yang 
wafat di Bima dan kuburannya ada di Tolo Bali Bima. Kuburan itu erat sekali 
hubungannya dengan sejarah perkembangan Islam di Bima. Ia datang ke 
Bima setelah mubalig-mubalig dari Gowa yang membawa agama Islam ke 
Bima. Kedatangan mubalig dari Jawa itu setelah Islam masuk ke Bima dan 
ikut mematangkan ajaran-ajaran Islam yang telah datang sebelumnya. 

                                              
23Nugroho Notosusanto, Sejarah Nasional (Jakarta: Balai Pustaka, 1979), 87. 
24BO…, 42. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

28 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Pada zaman kekuasaan kerajaan Islam Demak pada awal abad 16 M, 
Demak merupakan pusat penyebaran agama Islam sampai ke luar Jawa. 
Daerah-daerah penyiarannya sampai ke Sulawesi, Maluku, Nusa Tenggara 
dan Madura.25 Menurut catatan sejarawan, pada saat itu Demak sampai pula 
menundukkan Lombok dan Sumbawa,26 tapi sinar Islam rupanya tidak 
sampai ke Bima, karena berdasarkan data yang ada belum menunjukkan 
bahwa Islam waktu itu sampai ke Bima. Bahkan pada zaman itu Bima berada 
dalam pemerintahan seorang raja Hindu yang bernama Sangaji. Agama 
Hindu merupakan anutan masyarakat Bima sampai saat kedatangan Islam 
pada abad XVII M. Hingga abad XVI M—ketika kerajaan Islam Demak 
berjaya di Jawa—Bima diperintah oleh para Ncuhi,27 yaitu sosok kharismatik 
yang berfungsi sebagai pemimpin adat dan spiritual sekaligus—mempunyai 
kemampuan dan pengetahuan agama dan pemerintahan—yang dipatuhi dan 
diteladani oleh masyarakat yang dipimpinnya.28 

                                              
25Solihin Salam, Sekitar Wali Songo (Kudus: Menara Kudus, 1978), 37.  
26Utrech, Sejarah Hukum Internasional di Bali dan Lombok (Bandung: Sumur Bbg., 1962), 

93. 
27Kata ncuhi berasal dari kosakata bahasa Bima yang berarti “awal kehidupan”. Kata ini 

memiliki persamaan arti dengan kata ncuri dalam dunia tumbuhan yang artinya “awal 
pertumbuhan tunas muda yang keluar dari batang, cabang atau akar pohon”. Dalam 
ungkapan tradisional Bima tentang Ncuhi dikatakan: “Ndei tangara kai ncuhi ede du dumu dou, 
ina mpu’una ba weki ma rimpa, ndei batu wea lelena, ndei siri weata nggawona”, artinya “Yang disebutkan 
dengan nama ncuhi itu ialah orang mulia (kepala suku), cikal bakal kita semua untuk diteladani 
tingkah lakunya, numpang bernaung di bawah kebijaksanaannya”. Lihat Abdullah Tajib, Sejarah 
Bima Dana Mbojo (Jakarta: Harapan Masa PGRI, 1995), 48. M. Hilir Ismail mengartikan ungkapan 
“Ncuhi adalah manusia utama, penghulu masyarakat seasal (serumpun), untuk diikuti arah 
condongnya, diharapkan pengayomannya”. M. Hilir Ismail, Peran Kesultanan Bima dalam Perjalanan 
Sejarah Nusantara (Mataram: Lengge, 2004), 25. 

28Sebelum abad ke-14 daerah Bima belum merupakan daerah kerajaan, akan tetapi sudah 
mengenal tatacara mengatur masyarakat yang terdiri dari berbagai suku yang mendiami lima bagian 
daerah Bima, yakni di bagian selatan, barat, utara, timur, dan tengah yang masing-masing dipimpin 

oleh seorang Ncuhi, yaitu: Ncuhi Parewa yang menguasai daerah bagian selatan, Ncuhi Bolo yang 
menguasai daerah bagian barat, Ncuhi Bangka Pupa yang menguasai daerah bagian utara, 
Ncuhi Dorowoni yang menguasai daerah bagian timur, dan Ncuhi Dara yang menguasai daerah 
bagian tengah. Ncuhi Dara adalah yang menjadi kepala dari semua Ncuhi yang ada dan 
berkedudukan di kampung Dara yang kemudian menjadi tempat kedudukan pusat 
pemerintahan Kerajaan Bima. Wilayah Ncuhi Dara inilah yang disebut dengan Rasa Mbojo 
atau Negeri Mbojo yang mempunyai batas kewenangan ke selatan sampai Ni’u, ke timur 
sampai Oi Fo’o, dan ke utara sampai Torotampa, dan ke barat berbatasan dengan laut 
(Teluk Bima). Lihat Siti Maryam R. Salahuddin, Sejarah dan Sistem Pemerintahan Kerajaan 
Bima (Mataram: Samparaja, 2005), 7. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  29 

Jika yang dimaksud oleh pernyataan Nugroho Notosusanto itu adalah 
Jawa sebagai asal masuknya Islam ke Bima untuk pertama kali maka, hal itu 
tidak sesuai dengan data yang ada baik yang tertulis dalam BO maupun 
pengaruh yang berkembang dalam masyarakat Bima seperti dalam adat 
istiadat, bahasa, dan bentuk bangunan makam atau rumah. Pada puncak 
kejayaan Kerajaan Gowa pada awal abad XVII M(1616) disebutkan bahwa 
Bima sebagai salah satu daerah pengaruhnya. Di bawah pemerintahan Sultan 
Alauddin Kerajaan Gowa meluaskan kekuasaanya melalui penyebaran Islam 
ke luar daerah Sulawesi, di antaranya ke Bima dan Pulau Sumbawa pada 
tahun 1616 M.29 

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Sulawesi merupakan sumber 
pertama agama Islam yang datang ke Bima.  Gelombang Islam yang dating 
berikutnya bersumber dan dibawa oleh para mubalig dari Jawa. Mereka 
dipandang sebagai aktor ikut mendukung dan memapankan perkembangan 
agama Islam di Bima. Demikian juga mengenai pembawa Islam yang 
pertama kalinya tidak dapat diketahui secara pasti. Informasi dalam BO 
menunjuk dua nama penting, yaitu Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro 
sebagai pembawa-awal Islam ke Bima. Syekh Umar al-Bantany termasuk di 
antara para mubalig yang berjasa dalam penyebaran agama Islam di Bima, 
tapi mereka itu bukan yang pertama kali, sebab kedatangan mereka sudah 
memasuki periode kesultanan, yaitu sejak 1050 H/1640 M. Pembawa Islam 
ke Bima periode selanjutnya adalah para mubalig yang berasal dari daerah-
daerah, baik di Sulawesi maupun Jawa.  

Cara Masuknya Islam ke Bima 

Secara umum dapat diketahui bahwa masuknya Islam ke Indonesia 
adalah dengan jalan damai. Hal ini disebabkan sebelum masuknya Islam ke 
Indonesia masyarakatnya sudah mengenal kepercayaan, yaitu Hindu dan 
Buddha. Bahkan sebelum Hindu dan Buddha datang ke Indonesia penduduk 
Nusantara ini sudah mempunyai kepercayaan yaitu Animisme dan 
Dinamisme. Begitu pula masuknya Islam ke Bima, juga dengan jalan damai 
pula. Karena yang membawa Islam ialah pedagang Muslim yang mempunyai 
prinsip-prinsip damai, bijaksana, dan tanpa pemaksaan dalam penyebaran 
Islam sebagai pencerminan firman Allah dalam Qs. al-Nahl (16):125,30 dan 

                                              
29Said Raksakasumah, Perjuangan Rakyat Sulsel (Bandung: Sanggar Buana, 1978), 20. 
30Terjemahnya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan jalan hikmah, dan 

pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

30 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Qs. al-Baqarah (2):256.31 Kedua ayat itu menjadi inspirator dalam misi 
dakwah para pembawa Islam ke Bima bahwa seseorang masuk Islam harus 
atas dasar kesadaran sendiri dan keyakinan akan kebenaran Islam, bukan 
karena bujukan materi apalagi paksaan. Prinsip damai dan tidak ada paksaan 
dalam agama, benar-benar dipraktikkan oleh mubalig dan atau pedagang 
Muslim dari Gowa dalam rangka mengislamkan masyarakat Bima pada 
periode awal masuknya Islam. 

Hal ini tercatat dalam BO sebagai berikut: 

“Hijratun Nabi SAW sanat 1028 sebelas hari bulan Jumadil Awal telah datang di 
labuhan Sape saudara Daeng Manggali di Bugis dengan orang Luwu, Tallo, dan Bone 
untuk berdagang. Kemudian pada malam hari menghadap Ruma Bumi Jara yang 
memegang Sape untuk menyampaikan ci’lok dan kain Bugis dan suratnya saudara 
sepupu Ruma Bumi Jara di Bone bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu 
mengabarkan bahwa orang-orang itu adalah berdagang ci’lok dan kain dan membawa 

agama Islam.”32 

Dengan memperhatikan keterangan yang ada dalam BO di atas dapat 
diperoleh kesimpulan bahwa penyebaran Islam ke Bima melalui jalur 
perdagangan yang dibawa oleh mubalig-mubalig yang merangkap menjadi 
pedagang, atau pedagang-pedagang yang merangkap sebagai/menjadi 
mubalig. Ciri yang demikian itu merupakan pertanda yang khas penyiaran 
agama Islam di Indonesia.  

Berita tentang datangnya mubalig dari Gowa yang disebut di atas itu 
tersebar luas ke desa-desa di pedalaman Sape. Dua tahun kemudian empat 
orang keluarga raja sebagai orang-orang yang pertama memeluk agama Islam 
di Bima, dengan tidak terburu-buru bahkan lebih dulu mereka mempelajari 
agama Islam. Kejadian tersebut dicatat dalam BO sebagai berikut:  

“Maka pada 10 lima hari bulan Rabiul Awal sanat 1030 genap raja berempat itu 
mengucapkan Syahadat dengan saksi empat gurunya mubalig.” 

Keempat keluarga kerajaan tersebut setelah masuk Islam mengubah 
namanya masing-masing sebagai berikut: 

                                              
Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang 
lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.” 

31Terjemahnya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam) sesungguhnya 
telah jelas jalan yang benar dari pada jalan yang salah.” 

32BO …, 44. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  31 

1. Ruma Bumi Jara mengubah nama dengan Awaluddin. Makamnya 
terletak di Doro Saninu Tonggo Risa Bima.  

2. Rumata ma Bata Wadu alias La Kai mengubah namanya menjadi 
Abdul Kahir. Dialah yang kemudian menjadi Sultan Bima I dalam 
sejarah Kesultanan Bima. Makamnya terletak di Doro Danta Raha. 

3. La Mbila Manuru Suntu mengubah nama dengan Jalaludin. 
Makamnya terletak dimuka SDN 3 Suntu Bima. 

4. Ruma Manuru Bata tidak jelas namanya setelah memeluk Islam, 
kemungkinan menjadi Sultan di Dompu yang pertama.33 

Setelah selesai diislamkan, keempat keluarga raja tersebut kembali ke 
Desa Kalodu dan di sana mereka mendirikan mesjid yang pertama dalam 
sejarah pendirian mesjid di daerah Kabupaten Bima. Mesjid di Kalodu ini 
berbentuk segi empat, bertiang delapan dan segi delapan. Menurut tradisi 
lisan masyarakat setempat, angka delapan tersebut sebagai pertanda atas 
pengislaman keempat keluarga raja itu dan untuk mengingatkan keempat 
orang gurunya dari Gowa yang mengislamkan mereka. Bahkan sampai 
sekarang tiang bendera bekas kesultanan Bima juga bersegi delapan, 
demikian pula tiang-tiang rumah rakyat kebanyakan bersegi delapan. Hal ini 
tiada lain untuk melanjutkan tradisi sebelumnya.34 

Berita Islamnya keempat keluarga raja Bima Sangaji tersebut meluas ke 
pelosok masyarakat pedalaman sehingga mereka berbondong-bondong ingin 
mengetahui ajaran baru itu dan sekaligus menerimanya sebagai agama 
mereka. 

                                              
33Abdulah Tayib, Perjuangan Bersejarah di Bima (Bima: Depdikbud, 1980), 6. 
34Angka delapan juga berhubungan dengan falsafah tradisional masyarakat Bima 

tentang kepribadian yang sempurna yang dikenal dengan Nggusu Waru (Nggusu berarti 
“bersusun membentuk satu kesatuan”, Waru berarti “delapan”). Nggusu Waru berarti 
delapan karakteristik pribadi yang sempurna yang dapat dijadikan sebagai pemimpin dan 
teladan orang banyak, yang meliputi: (1) dou ma dei ro paja ilmu, artinya orang yang dalam 
dan luas ilmunya; (2) dou ma dahu di ndai Ruma, artinya orang yang takut pada Tuhan; (3) dou 
ma taho ruku ro rawi, artinya orang yang baik budi dan perilakunya; (4) dou ma taho ntanda ba 
dou londo ro maina, orang yang berasal dari keturunan terpandang dan disegani; (5) dou  ma 
dodo tando tambari kontu, tengi angi labo dou toi, orang yang memperhatikan kepentingan rakyat 
di manapun mereka berada, berpihak pada rakyat jelata; (6) dou ma mbeca wombona, orang 
berada; (7) dou ma sabua nggahi labo rawi, orang yang satu kata dengan perbuatannya; (8) dou 
ma disakai ma poda, dahukai ma dapoda, orang yang berani semata-mata atas dasar kebenaran. 
Kandungan Nggusu Waru sarat dengan nilai-nilai ajaran Islam. Lihat Mukhlis, Jawharat al-
Ma‘ârif (Permata Kearifan dari Khazanah Naskah Kuno Kesultanan Bima (Mataram: Samparaja, 
2005), 76-86 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

32 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

“Tersiarlah berita kepedalaman Sape atas kedatangan utusan dari Gowa (Bugis) dan 
timbullah keinginan untuk mengetahui yang diterima oleh penduduk di Buncu Sape. 
Dengan perantaraan orang, diberitakanlah kebaikan ajaran utusan itu dengan panjang 
lebar. Rupanya rakyat pedalaman Sape tertarik atas semua cerita itu dan berduyun-
duyunlah datang menjemput utusan tersebut dengan menerimanya ajaran yang dibawa 
oleh utusan itu”.35 

Selain tertarik pada ajaran yang dibawa oleh saudagar atau utusan itu, 
ternyata pesona pribadi mereka pun juga menimbulkan ketertarikan 
masyarakat sehingga mendukung kesuksesan misi mereka. Mereka 
memandang orang yang mendatanginya sebagai saudara kandungnya. 
Mereka telah menyebarkan agama Islam dengan perkataan dan perbuatan. 
Pergaulan mereka yang tidak menyisihkan diri, sambil mengajak dengan 
lemah lembut, sampai tertanam suka dan cinta dalam hati. Kemudian 
berangsur-angsur menghilangkan keragu-raguan dalam hati mereka, dan 
membawa kepada sifat-sifat yang cerdas, segera menunjukkan jalan yang baik 
dengan tidak perlu terlebih dahulu memburuk-burukkan kebiasaan mereka 
dan mencela kebiasaan mereka. Cara-cara seperti ini lebih menarik dari pada 
terus menunjukkan perbuatan mereka yang buruk.36 

Sikap dan tindakan mubalig seperti itulah yang menyebabkan masyarakat 
cepat tertarik kepada ajaran yang dibawa oleh utusan dari Gowa (Bugis). 
Perkembangan Islam di Bima semakin lancar dan pesat karena agama ini 
dianut juga oleh raja sehingga rakyat Bima pun, dikarenakan oleh kepatuhan 
mereka terhadap pemimpinnya, ikut menganut agama Islam yang dianut 
rajanya. Pola kepatuhan seperti ini telah berlangsung lama semenjak Islam 
belum menyentuh wilayah Bima. Pada zaman Ncuhi masyarakat Bima 
menganut faham animisme dan dinamisme, karena Ncuhi (kepala kelompok) 
menganut faham tersebut. Demikian pula pada zaman Sangaji mereka 
menganut agama Hindu karena Sangaji beragama Hindu.  

“Sudah menjadi kebiasaan bahwa di samping pengertian dan kesadarannya sendiri, 
maka apabila raja telah menganut suatu agama rakyat pun turut menganut agama 
tersebut. Demikian pula halnya dengan rakyat Bima pada masa itu mereka seluruhnya 
memeluk agama Islam kecuali sebagian kecil yang menolak dan terdesak 
menghindarkan diri ke pegunungan, mereka itu adalah orang-orang Donggo yang 
terkenal dangan sebutan Dou Donggo (dou = orang, donggo = gunung)”.37 

                                              
35Yahya, Perkembangan …, 2. 
36Hamka, “Dakwah Islamiyah”, Panjimas, no.269, Januari 1978, 21. 
37Amin, Sejarah …, 50. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005  33 

Jadi dengan dianutnya suatu agama oleh pimpinan/raja masyarakatnya 
pun ikut, sebab mereka mengikuti apa yang dilakukan oleh rajanya, bila 
rajanya memeluk agama Islam maka masyarakat pun mengikutinya. Secara 
psikologis hal itu menunjukkan kepatuhan dan kataatan rakyat terhadap 
pemimpinnya.  

Secara kejiwaan maka rakyat umumnya memandang pemimpin-pemimpin dan 
bangsawan-bangsawanya sebagai contoh-contoh yang baik utuk diikuti dan demikian 
pula apabila seorang pemimpin atau bangsawan mereka memeluk agama Islam maka 
rakyat secara keseluruhannya mengikutinya.38 

Memang ada informasi yang berkembang dalam masyarakat menjelang 
Islam masuk ke Bima, sedang terjadi kekacauan dalam istana kerajaan, akibat 
raja Salisi bergelar Ruma Ta Mantau Asi Peka mengantikan raja Bima 
bergelar Ruma Ta Mantau Asi Sawo dengan cara menyisihkan dan 
membunuh putera mahkota yang sah (Jena Teke). Peristiwa yang terjadi 
dalam istana kerajaan tersebut bila dikaitkan dengan kondisi Islam masuk ke 
Bima bukan sebagai alat penyebaran Islam tapi hal itu terjadi di kalangan 
keluarga raja-raja yang bermotifkan politik dalam perebutan kekuasaan. Hal 
ini dapat dipahami dari ungkapan Uka Tjandra Sasmita, sebagai berikut: 

“…apabila situasi politik dikerajaan-kerajaan itu mengalami kekacauan dan kelemahan-
kelemahan disebabkan perebutan kekuasaan dikalangan raja-raja, maka agama Islam 
dijadikan alat politik bagi golongan bangsawan atau raja-raja yang menghendaki 
kekuasaan itu.”36  

Jadi, konflik yang terjadi pada pusat kekuasaan (istana kerajaan) adalah 
skandal bermotifkan politik, perebutan kekuasaan antar keluarga raja. 

Penutup  

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa faktor utama masuknya 
Islam ke Bima ialah dakwah Islamiyah atau seruan amar ma’ruf nahi mungkar, 
sebagaimana yang dapat dipahami dari isi surat penguasa kerajaan Gowa 
yang merasa berkewajiban untuk menjalankan kebenaran dan mencegah 
kemungkaran. Adapun faktor perdagangan merupakan sarana yang 
digunakan untuk mendukung tercapainya tujuan dakwah. 

                                              
38Tjandra Sasmita, Sejarah …, 108. 
36Ibid., 99. 



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Islam di Bima 
______________________________________________________________________ 

34 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Agama Islam yang datang ke Bima pertama kali adalah dari Sulawesi baru 
kemudian disusul oleh mubalig dari Jawa yang ikut mematangkan dan 
mengembangkan agama Islam di Bima. Proses masuknya agama Islam ialah 
dengan cara damai, ajakan dan seruan yang dilakukan oleh saudagar-saudagar 
dan atau mubaligh-mubaligh dari Gowa. Dengan penampilan para utusan 
tersebut yang menyenangkan dan lemah lembut, di samping dari segi ajaran 
agama Islam itu sendiri menyebabkan masyarakat Bima merasa tertarik dan 
memeluk Islam. Apalagi Islam pertama kali masuk ke Bima diterima oleh 
para pemimpin (bangsawan) sehingga membawa pengaruh yang besar 
dikalangan masyarakat Bima untuk memeluk agama baru ini. 

Adapun siapa pembawa Islam pertama kalinya tidak dapat diketahui 
dengan pasti. Hanya diketahui Datuk Ri Banta dan Datuk Ri Tiro demikian 
juga Umar al-Bantani termaksud mubalig-mubalig yang berjasa dalam 
penyebaran Islam di Bima. 

Penyebaran agama Islam yang dilakukan oleh saudagar/mubaligh dari 
Gowa pada priode awal berjalan dengan aman dan damai, karena saluran 
yang dipakai oleh mereka itu melalaui jalan perdagangan. Demikianlah apa 
yang diungkapkan dalam tulisan ini semoga berguna, paling tidak upaya awal 
dalam penulisan sejarah lokal di Nusa Tenggara terutama di Bima. Wa al-Lâh 
a‘lamu bi al-shawâb.● 


