KONTROVERSI SEJARAH KEHADIRAN ISLAM DI BIMA
M. Fachrir Rahman

Abstract

Islam did not reach simultaneonsly many areas in Indonesia in same time, but in very
various and large time span depend on location and access way that the areas respectively
has. This is why islamization process in one area or island differed in time of beginning
and taking from others. Bima, used to be a Hindu Kingdom: in Sumbawa island, received
Islamic proselytizing in the beginning of 17% century. It was preached by some Moslem
traders functioning as proselytizers or might be the proselytizers in origin but pretended as
traders.

Islam coming to Bima was welcomed and directly embraced by the royal family of
Bima Kingdom. It took so great benefit in Islamic preach that almost all people followed
them, embracing Islam. All the historical evidences lead us to a conclusion that Islam come
to Bima peacefully and spread structurally in terms of it was embraced by the king first
and later, following him, by bis family and almost all of his people. Islam embraced by
Bimanese people less or more has the same type as it embraced by the Makassar people.
Some socio-cultural descriptions are presented in this article to explain the connection
between the two people especially in the context of islamization in Bima.

Keywords: Islam, Dakwah, Mubalig, Pedagang, Bangsawan, Perdagangan.

KALAU dibandingkan dengan daerah-daerah lain di Indonesia, baik di pulau
Jawa maupun pulau Sumatera maka Bima termasuk daerah yang agak
terlambat dalam menerima pengaruh Islam. Sumatera, misalnya, sudah
mendapat pengaruh Islam sekitar abad VII/VIII M, sedangkan di Bima baru
mendapat pengaruh Islam pada sekitar abad XVII M.!

Dalam menguraikan tentang proses islamisasi di Bima, perlu
dikemukakan di sini faktor-faktor yang mendorong agama Islam masuk ke
Bima yang sekaligus menjadi anutan mayoritas masyarakat Bima. Sampai
sekarang agama Islam di Bima tetap menjadi agama masyarakat asli Bima,
sedangkan agama-agama lain merupakan anutan para pendatang. Selain itu,

Usmail Ya’kub, Se¢jarah Islam di Indonesia (Jakarta:Wijaya, t.t.), 45.

20 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

perlu juga diungkapkan siapa sebenarnya yang pertama kali menyebarkan
agama Islam ke Bima, dari mana asal usul agama Islam yang ke Bima, serta
apa dan bagaimana cara atau saluran yang dipakai sehingga agama Islam di
Bima dapat tersebar dengan cepat dan meluas.

Faktor Pendorong Masuknya Islam

Untuk menentukan faktor-faktor yang mendorong masuknya Islam ke
Bima memang tidak mudah, tetapi dari fakta-fakta sejarah yang ada dapat
dikemukakan bahwa rombongan-rombongan yang datang dari berbagai
daerah Sulawesi Selatan, seperti orang-orang Luwu, Tallo, dan Bone adalah
para pedagang Muslim yang sekaligus berperan sebagai mubaligh yang
menyebarkan agama Islam. Kedatangan mereka adalah membawa barang-
barang dagangannya, seperti «’/ok dan kain Bugis, di samping membawa
surat resmi dari penguasa Bone untuk penguasa Sape Bima waktu itu yang
bergelar Ruma Jena. Surat itu menerangkan bahwa kedatangan delegasi dari
Sulawesi itu untuk membawa agama Islam. Untuk jelasnya dapat diketahui
sebagaimana yang tercatat dalam BO? tanah Bima (Tambo) di bawah ini:

Sanat 1028 sebelas hari bulan Jumadil Awal telah datang di pelabuhan Sape saudara

Daeng Manggali di Bugis Sape dengan orang Luwu dan orang Talo dan orang Bone,

kemudian menghadap Rwma Bumi Jara yang memegang Sape untuk menyampaikan

’lok dan kain Bugis juga suratnya saudara sepupu Ruma Bumi Jara di Bone yang

bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu mengabarkan bahwa orang-orang itu adalah
Y . . 3

pedagang ¢/’/ok dan kain dan keris serta membawa agama Islam.

Dari kutipan di atas dapat diketahui bahwa faktor yang mendorong
masuknya Islam ke Bima ialah karena dakwah Islamiyah. Sebab mereka yang
datang di Sape merupakan utusan resmi yang sengaja dikirim oleh penguasa
di Makasar untuk penguasa di Bima melalui pelabuhan Sape. Pelabuhan Sape
waktu itu merupakan satu-satunya pelabuhan di Bima yang menghubungkan
jalur utara, sehingga jalan perdagangannya menjadi ramai bahkan sejak dua
tahun sebelum tibanya pedagang-pedagang yang membawa agama Islam ke
Bima melalui pelabuhan Sape pada tahun 1025 H/1605 M. Sultan Alaudin
sebagai penguasa Kerajaan Gowa waktu itu pernah mengirim surat untuk

2BO adalah himpunan naskah tentang kerajaan Bima yang ditulis oleh petugas yang
bergelar Bumi Parise atas perintah Sultan sejak masa kesultanan Bima (abad ke 17) secara
turun temurun sampai pemerintahan sultan Bima yang ke 12 yaitu Sultan Ibrahim (1917-
1951).

3BO Tanah Bima, 44

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 21



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

yang mempunyai tahta kerajaan Bima karena mereka sama-sama dalam
Kerajaan berserikat.

Isi pokok dari surat tersebut memberitahukan bahwa kerajaan Gowa dan
Talo sudah menerima Islam. Secara lengkap bunyi surat tersebut sebagai
berikut:

Kemudian dari pada itu bersetuju dengan bunyi perjanjian dengan Kerajaan
bersahabat, kakanda yang bertahta atas Kerajaan Gowa dan Talo menjadi kerajaan
Islam, yaitu kerajaan yang berpegang atas keyakinan “tiada lain Tuhan yang disembah
melainkan Allah, dan Muhammad itu Rasul-Nya” serta dalam memerintah kerajaan ini
merasa wajib mencegah keburukan dan menjalankan kebenaran demikian adinda
maklum adanya. Tertulis di kota Makasar di dalam Benteng Sombaopu pada sebelas hari
bulan Mubaram sanad 1025 H dan dibubuhi tanda tangan oleh I Manga’ Rangi Daeng

Manra’, Ia bergelar Sultan Alaudin.*

Dari data yang ada dapat ditarik kesimpulan bahwa faktor utama yang
mendorong masuknya Islam ke Bima adalah dakwah Islamiyah atau seruan
amr ma’rif nabi munkar sebagai perwujudan dari tanggung jawab dan beban
kewajiban untuk menjalankan kebenaran dan mencegah kemungkaran.
Faktor lainnya, seperti perdagangan merupakan faktor alternatif dan
pelengkap.

Mengenai dakwah dengan tulisan dalam penyebaran Islam bukan hal
yang baru. Rasullulah pun berdakwah dengan mengirim surat-surat kepada
pembesar-pembesar dunia waktu itu, dan pada umumnya mendapat
tanggapan positif dan mencapai sukses. M. Yunan Nasution menyebutkan
tentang dakwah Rasullulah dengan surat, “bahwa di zaman jalur-jalur
komunikasi belum seperti sekarang ini Rasullulah menyampaikan surat-surat
yang merupakan seruan dalam bentuk tulisan kepada beberapa pembesar
dunia pada waktu itu dan pada umumnya mendapat sambutan positif dan
mencapai sukses”.>

Dari uraian di atas dapat diketahui bahwa sarana penyampaian atau
dakwah Islamiyah yang diterapkan oleh Sultan Alaudin sebagai penguasa
Kerajaan Gowa yang ditujukan kepada penguasa Kerajaan Bima waktu itu
sesuai dengan yang diterapkan oleh Rasullulah sendiri. Barangkali Sultan
Alaudin mempunyai asumsi bahwa pengaruh dakwah dengan tulisan lebih
sesuai dengan situasi dan kondisi waktu itu sehingga beliau mengajak
penguasa Bima lewat surat.

*A. Rahim, L. Masir, Transkripsi BO Tanah Mbojo (Bima: Lambila, 1977), 3.
SM. Yunan Nasution, “Dakwah dengan Tulisan”, Panjimas, 249, 15 Juni 1978, 12.

22 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Asal Usul dan Pembawa Islam ke Bima

Di antara pertanyaan yang pelik, tapi memerlukan pemikiran baru
schubungan dengan awal kedatangan Islam ke Bima adalah siapakah
pembawa Islam yang pertama ke Bima dan dari mana asal usul mereka.

Untuk menjawab pertanyaan tersebut memang tidak mudah, apalagi hal
itu menyangkut peristiwa dan kejadian-kejadian yang telah lewat. Tetapi
akses ke masa lalu itu masih mungkin dilakukan melalui warisannya. Sebab
warisan atau peninggalan itu dapat di pandang sebagai komunikasi masa kini
dengan masa lalu.® Sedangkan menurut R. Moh. Ali wujud atau bentuk
sumber-sumber historis terutama terdiri dari tulisan, prasasti terdapat pada
batu atau logam, kitab-kitab atau tulisan, tulisan pada kulit, tulisan pada daun
lontar, kertas lama, surat-surat kabar atau majalah.” Jadi berdasarkan
pendapat itu BO kesultanan Bima dapat dipandang sebagai salah satu sumber
tertulis. Sebab BO merupakan peninggalan masa lalu yang ditulis dalam
kertas lama dengan huruf Arab berbahasa Melayu.

Berkaitan dengan masalah siapa pembawa Islam yang pertama ke Bima

dalam BO diungkapkan sebagai berikut:

Hijratun Nabi SAW Sanat 1028, 11 hari bulan Jumadil Awal telah datang di pelabuhan
Sape saudara Daeng Malaba di Bugis dengan orang Luwu, dan Tallo, dan Bone untuk
berdagang, kemudian pada malam hari datang menghadap Ruma Bumi Jara yang
memegang Sape untuk menyampaikan Cilok dan kain Bugis juga suratnya saudara
sepupu Ruma Bumi Jara di Bone bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu
mengkhabarkan bahwa orang-orang itu adalah berdagang Ci’lok dan kain dan keris
serta membawa agama Islam.®

Berdasarkan sumber dalam BO tersebut dapat diketahui bahwa masuknya
Islam ke Bima adalah tahun 1028 H/1608 M melalui pelabuhan Sape, yang
merupakan tempat pertama yang didatangi pedagang dari Gowa Sulawesi
Selatan. Mereka ini adalah para pedagang dan sebagai sebagai mubalig yang
menyiarkan agama Islam di daerah-daerah yang mereka kunjungi. Peran ini
barangkali didasarkan pada doktrin Islam yang mewajibkan kepada
pemeluknya untuk melakukan dakwah. Karena setiap muslim adalah mubalig
bagi ajarannya, yang harus selalu mendakwahkan ajaran agamanya itu.’

Sidi Gazalba, Pengantar Sejarab sebagai Imn (Jakarta: Bharata, 19606), 89.

"R. Moh. Ali, Pengantar 1lmn Sejarah Indonesia (Jakarta: t.p., 1963), 9.

8BO... ,44

°Abubakar Aceh, Sekitar Masuknya Islam ke Indonesia (Semarang: t.p., 1979), 23.

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 23



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Selain BO, juga ada catatan lain yang menjelaskan sebagai berikut:

Pada waktu itulah saudara Daeng Mangalai yang bertempat tinggal di Bugis Sape,
datang dengan perahu melalui pelabuhan Sape. Datang bersama utusan raja Luwu,
Talo, dan Bone. Mereka berempat itu di samping datang untuk berdagang diwajibkan
pula untuk menjadi guru agama Islam di Bima. Mereka membawa surat Daeng Malaba
dari bugis untuk adiknya yang memimpin wilayah Kecamatan Sape, bernama
Awaluddin yang dikenal dengan panggilan Ruma Bumi Jara. Raja Awaluddin itulah
yang pertama kali memeluk agama Islam di Bima, kedua ialah Ruma Bicara Lambila
Tua, ketiga ialah Raja Manuru Bata Dompu dan keempat ialah La Kai, setelah masuk
Islam menggantikan namanya Sultan Abdul Kahir yang mempunyai makam di Danta
Raha. Jadi keempat Mubaligh dari Sulawesi Selatan itulah yang pertama membawa
agama Islam dan keempat keturunan bangsawan pulalah yang pertama menerima
agama Islam.10

Dari sumber-sumber di atas masih agak sulit untuk menentukan siapa
nama mubalig yang pertama kali datang dan menyiarkan agama Islam ke
Bima, karena tidak ada suatu bukti yang dengan tegas menyebutnya. Dalam
catatan BO pun tidak disebutkan, tapi dalam sejarah Bima disebutkan bahwa
pada tahun 1050 H/1640 M, sectelah betrlangsungnya perkawinan Sultan
Bima pertama yang bernama Abdul Kahir dengan putri raja Gowa, ia
kembali ke Bima dengan Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro. Di dalamnya
dikemukakan sebagai berikut:

Setelah persiapan telah Musta’id, beberapa lama kemudian setelah perkawinan maka
didalam bulan Rabiul Awal tahun 1050 H/1640 M berangkatlah iring-iringan raja Bima
Sultan Abdul Kahir menuju ke Bima. Baginda ditemani pula oleh dua orang gurunya
dari raja Gowa yaitu Datuk dua bersaudara yang berasal dari Pagarujung

(Minangkabau) dengan gelar Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro. 11

Hamka juga menyebutkan bahwa masuknya agama Islam ke bagian Nusa
Tenggara Barat, Sumbawa, Dompu, dan Bima dibawa oleh ketiga Datuk
yang juga membawa agama Islam ke Sulawesi Selatan.!? Dari keterangan-
keterangan tersebut dapat diketahui bahwa kedua mubalig itulah yang
setidak-tidaknya telah ikut berjasa dalam penyebaran agama Islam di Bima.!?
Tapi mereka bukanlah yang pertama kali sebab kedua ulama tersebut datang
jauh setelah masuknya Islam ke Bima. Mereka juga tidak lama melakukan

Depdikbud Kabupaten Bima, Dokumen, (Bima: Depdikbud., t.t.), 2.

"Ahmad Amin, S¢jarah Bima (Bima: Depdikbud, 1971), 9.

12Hambka, “Mesjid di Indonesia dan Profilnya”, Panjimas, no. 267, Juni 1978, 53.
BAmin, Sejarah ...,51

24 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

aktifitasnya, karena—setelah lima tahun keduanya giat berdakwah dengan
bantuan dan fasilitas yang besar dari sultan Bima—mereka dipanggil pulang
ke Makassar. Makam Datuk Ri Banda terdapat di Tallo dan pada batu
nisannya tertulis Khatib tunggal Datuk Ri Bandang berasal dari kota tengah
Minangkabau-14 Sedangkan Datuk Ri Tiro dimakamkan di Bantang.1>

Selain kedua mubalig tersbut di atas, juga ada pendapat yang berkembang
di kalangan masyarakat Bima yang menganggap bahwa Syekh Umar al-
Bantani merupakan pembawa Islam yang pertama kali di Bima. Anggapan itu
memang didukung oleh bukti monumental berupa kuburan yang megah dan
indah di Tolo Bali Bima. Tapi setelah penulis mengumpulkan data-data dan
mewawancarai beberapa masyarakat, memang Syekh Umar al-Bantani
pernah datang ke Bima pada periode selanjutnya yaitu pada masa
pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin (1636-1681), sultan Bima yang
kedua. Beliau diangkat sebagai mufti di istana. Adapun kuburan yang diduga
oleh masyarakat Bima sebagai kuburannya ternyata makam Sultan Bima II
Abdul Khair Sirajuddin.

Tulisan yang tertera di batu nisannyal® menunjukkan bahwa Sultan Abdul
Khair wafat hari Rabu 22 bulan Dzulhijjah tahun 1091 H/1681 M. dan tidak
ada sama sekali kaitannya dengan Syekh Umar Al Bantani, sayang makam itu
sekarang tinggal puing-puing saja.

Dari sumber yang tercatat dalam BO disebutkan bahwa Islam pertama
kali datang pada tanggal 11 Jumadil Awal tahun 1028 H atau tahun 1608 M.
Pendapat ini berlawanan dengan pendapat Ahmad Amin yang mengatakan
bahwa Islam mulai masuk ke Bima pada tahun 1050 H/1640 M.'7 Jika
dianalisis kedua informasi tersebut tidak bertentangan, karena Ahmad Amin
menilai bahwa rombongan Sultan Bima I Abdul Kahir beserta kedua
gurunya sebagaimana yang sudah diungkapkan di atas merupakan awal dari
kedatangan Islam ke Bima. Dalam catatan BO disebutkan bahwa pada tahun
1050 itu sebagai tahun pelantikan Sultan Abdul Kahir sebagai Sultan Bima

“A. Hasjmy, Masuk dan Berkembangnya Islam di Indonesia (Bandung: al-Ma’arif, 1981),
71.

1Saifudin Zuhri, S¢jarab Kembangkitan Islam (Bandung: Al-Ma’arif, 1980), 432.

Wa ilabukum ilabn wahid la ilaba illa huwa al-hayynl qayynm la ta’kbudbubu sinatn wala
naum. Al-hamdulillabi rabbil alamin wassholatu wassalamn ala sayyidina Mubammadin wa ala alibi
wa shahbibi ajmain. Waffagal labu al-marbum al-mubarak Sultan Nuruddin Abubakar Ali Ibnn
Sultan Abdul Khoir Sirajuddin 1bnu al-Sultan Abdul Qabir. Yaumnl arba’ itsna wa isyrin min dbil
hijjab ibda wa tis’in wa alf bijratun nubuwwab min darid dunya yaumal arba’.

Y Amin, Sejarah ..., 10.

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 25



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

yang pertama dan sekaligus peresmian berdirinya kesultanan Bima. Dalam
BO tertulis: “Hijratun Nabi SAW 1050 genap pada lima belas hari bulan
Rabiul Awal. Maka dinobatkanlah Ruma Mabata Wadu menjadi raja kerajaan
Bima.”18

Berdasarkan informasi dalam BO itu jelaslah bahwa tahun 1050 H/1640
M, bukan sebagai awal kedatangan Islam ke Bima, tetapi merupakan tahun
resmi perubahan Kerajaan Bima menjadi kerajaan Islam, Kesultanan Bima.
Adapun masuknya Islam itu sendiri ke Bima diperkirakan terjadi jauh
sebelum tahun tersebut.

Ada pendapat lain yang mengatakan bahwa agama Islam mulai masuk ke
Bima melalui pelabuhan Lawadue, yang dibawa oleh kedua Datuk dari Bugis.
Konon cerita yang disampaikan orang tua dari keturunan Dari Ngaji yang
berkewajiban mengingatkan dari keturunan yang satu kepada keturunan yang
selanjutnya bahwa riwayat masuknya agama Islam ke daerah Bima ini mula-
mula dari kedua utusan Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro yang bernama
Abdurrahman dan Abdurrahim. Keduanya berlayar dari Makassar dengan
perahu Bugis menuju daerah Bima memasuki Lawadue.!” Keterangan di atas
memberikan kesan kepada kita bahwa pembawa Islam yang mula-mula ke
Bima adalah dua Datuk itu, dan pelabuhan yang pertama kali didatangi
mereka adalah pelabuhan Lawadue. Hal ini kurang bisa diterima karena
bertentangan dengan data yang tertulis dalam BO. Di dalam BO tercatat
bahwa Islam pertama kali masuk ke Bima pada tahun 1028/1608 M.
Sedangkan kedatangan kedua Datuk tersebut terjadi pada tahun 1050
H/1640 M.,2! jauh setelah Islam datang ke Bima. Demikian pula pelabuhan
Lawadue bukan sebagai tempat yang pertama didatangi oleh Islam, tetapi
pelabuhan Sape.??

Dari manakah sumber atau asalnya agama Islam yang datang pertama kali
ke Bima? Apakah Islam itu yang datang pertama kali itu dari Jawa atau dari
Sulawesi? Untuk menjawab pertanyaan tersebut tidak gampang. Nugroho
Notosusanto mengatakan tentang arah Islam yang datang ke Bima yaitu dari
Jawa dan Sulawesi, sehingga agama Islam datang ke Bima dari dua arah
secara bersamaan, seperti yang dinyatakannya: “Di Nusa Tenggara kerajaan

18BO..., 44.

YMahfud Yahya, Perkembangan Yayasan Islam Kabupaten Bima (Bima: t.p., 1971), 2.
20BO..., 44.

21 Amin, Se¢arab ..., 50.

2B0..., 44.

26 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Bima mempunyai arti penting. Di daerah ini Islam datang dari dua arah, yaitu
dari Jawa dan Sulawesi Selatan.”?3

Ada beberapa catatan yang dapat dikemukakan terhadap pendapat
Nugroho di atas. Kalau yang dimaksudkan oleh pernyataan itu adalah
sebagai awal masuknya Islam ke Bima dan sumber datangnya, maka data
yang ada banyak menunjukkan bahwa Islam masuk ke Bima bersumber dari
Makassar dan lewat jalur utara. Dalam BO tercatat “sesudah genap dua tahun
mak datanglah Duli yang dipertuan kita dari Makassar datang membawa
Islam.”?* Selain data tertulis banyak juga bukti-bukti yang tidak tertulis yang
menunjang pendapat yang menyatakan Islam di Bima bersumber dari
Makassar seperti adanya pengaruh dalam bentuk bangunan (rumah
tradisional Bima adalah rumah panggung, sama dengan di Sulawesi), bentuk
bangunan makam, pakaian kebesaran kerajaan seperti “Baju Bodo”, dan
kebahasaan, misalnya, adanya panggilan Daeng kepada seseorang baru
dikenal. Hal ini dapat juga ditilik dari adanya beberapa persamaan kosa kata
dalam bahasa daerah Bima dan Makassar sebagaimana tertera dalam contoh
berikut:

Bima Makassar Indonesia
kadera kadera kursi
Piso piso pisau
Lampa lampa berjalan
belanja belanja jual beli
Ada ada budak/hamba

Memang ada data yang menunjukkan bahwa mubalig-mubalig dari Jawa
pernah datang menyebarkan agama Islam ke Bima. Tapi kedatangan itu jauh
setelah Islam berkembang yaitu pada masa pemerintahan Sultan Bima II,
Sultan Abdul Khair Sirajuddin (1638-1681). Salah seorang mubalig dari Jawa
yang ikut menyebarkan agama Islam ke Bima Syekh Umar al-Bantani, yang
wafat di Bima dan kuburannya ada di Tolo Bali Bima. Kuburan itu erat sekali
hubungannya dengan sejarah perkembangan Islam di Bima. Ia datang ke
Bima setelah mubalig-mubalig dari Gowa yang membawa agama Islam ke
Bima. Kedatangan mubalig dari Jawa itu setelah Islam masuk ke Bima dan
ikut mematangkan ajaran-ajaran Islam yang telah datang sebelumnya.

2Nugroho Notosusanto, S¢arah Nasional (Jakarta: Balai Pustaka, 1979), 87.
2BO..., 42.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 27



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Pada zaman kekuasaan kerajaan Islam Demak pada awal abad 16 M,
Demak merupakan pusat penyebaran agama Islam sampai ke luar Jawa.
Daerah-daerah penyiarannya sampai ke Sulawesi, Maluku, Nusa Tenggara
dan Madura.?> Menurut catatan sejarawan, pada saat itu Demak sampai pula
menundukkan Lombok dan Sumbawa,?¢ tapi sinar Islam rupanya tidak
sampai ke Bima, karena berdasarkan data yang ada belum menunjukkan
bahwa Islam waktu itu sampai ke Bima. Bahkan pada zaman itu Bima berada
dalam pemerintahan seorang raja Hindu yang bernama Sangaji. Agama
Hindu merupakan anutan masyarakat Bima sampai saat kedatangan Islam
pada abad XVII M. Hingga abad XVI M—ketika kerajaan Islam Demak
berjaya di Jawa—DBima diperintah oleh para Ne#bhi,?” yaitu sosok kharismatik
yang berfungsi sebagai pemimpin adat dan spiritual sekaligus—mempunyai
kemampuan dan pengetahuan agama dan pemerintahan—ryang dipatuhi dan
diteladani oleh masyarakat yang dipimpinnya.?8

2Solihin Salam, Sekitar Wali Songo (Kudus: Menara Kudus, 1978), 37.

26Utrech, Sejarah Hukum Internasional di Bali dan Lombok (Bandung: Sumur Bbg., 1962),
93.

27Kata neubi berasal dari kosakata bahasa Bima yang berarti “awal kehidupan”. Kata ini
memiliki persamaan arti dengan kata neri dalam dunia tumbuhan yang artinya “awal
pertumbuhan tunas muda yang keluar dari batang, cabang atau akar pohon”. Dalam
ungkapan tradisional Bima tentang Neubi dikatakan: “Ndei tangara kai ncuhi ede dn dumn don,
ina mpu’'una ba weki ma rimpa, ndei batn wea lelena, ndei siri weata nggawona”, artinya “Yang disebutkan
dengan nama neubi itu ialah orang mulia (kepala suku), cikal bakal kita semua untuk diteladani
tingkah lakunya, numpang bernaung di bawah kebijaksanaannya”. Lihat Abdullah Tajib, S¢arab
Bima Dana Mbojo (Jakarta: Harapan Masa PGRI, 1995), 48. M. Hilir Ismail mengartikan ungkapan
“Neubi adalah manusia utama, penghulu masyarakat seasal (serumpun), untuk diikuti arah
condongnya, diharapkan pengayomannya”. M. Hilir Ismail, Peran Kesultanan Bima dalam Perjalanan
Sejarah Nusantara (Mataram: Lengge, 2004), 25.

28Sebelum abad ke-14 daerah Bima belum merupakan daerah kerajaan, akan tetapi sudah
mengenal tatacara mengatur masyarakat yang terdiri dari berbagai suku yang mendiami lima bagian
daerah Bima, yakni di bagian selatan, barat, utara, timur, dan tengah yang masing-masing dipimpin
oleh seorang Ncuhi, yaitu: Neuhi Parewa yang menguasai daerah bagian selatan, Newhi Bolo yang
menguasal daerah bagian barat, Neubi Bangka Pupa yang menguasai daerah bagian utara,
Neuhi Dorowoni yang menguasai daerah bagian timur, dan Nebi Dara yang menguasai daerah
bagian tengah. Newhi Dara adalah yang menjadi kepala dari semua Nerhi yang ada dan
berkedudukan di kampung Dara yang kemudian menjadi tempat kedudukan pusat
pemerintahan Kerajaan Bima. Wilayah Ncuhi Dara inilah yang disebut dengan Rasa Mbojo
atau Negeri Mbojo yang mempunyai batas kewenangan ke selatan sampai Ni’u, ke timur
sampai Oi Fo’o, dan ke utara sampai Torotampa, dan ke barat berbatasan dengan laut
(Teluk Bima). Lihat Siti Maryam R. Salahuddin, Sejarab dan Sistems Pemerintaban Kerajaan
Bima (Mataram: Samparaja, 2005), 7.

28 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Jika yang dimaksud oleh pernyataan Nugroho Notosusanto itu adalah
Jawa sebagai asal masuknya Islam ke Bima untuk pertama kali maka, hal itu
tidak sesuai dengan data yang ada baik yang tertulis dalam BO maupun
pengaruh yang berkembang dalam masyarakat Bima seperti dalam adat
istiadat, bahasa, dan bentuk bangunan makam atau rumah. Pada puncak
kejayaan Kerajaan Gowa pada awal abad XVII M(1616) disebutkan bahwa
Bima sebagai salah satu daerah pengaruhnya. Di bawah pemerintahan Sultan
Alauddin Kerajaan Gowa meluaskan kekuasaanya melalui penyebaran Islam
ke luar daerah Sulawesi, di antaranya ke Bima dan Pulau Sumbawa pada
tahun 1616 M.»

Dari uraian di atas dapat disimpulkan bahwa Sulawesi merupakan sumber
pertama agama Islam yang datang ke Bima. Gelombang Islam yang dating
berikutnya bersumber dan dibawa oleh para mubalig dari Jawa. Mereka
dipandang sebagai aktor ikut mendukung dan memapankan perkembangan
agama Islam di Bima. Demikian juga mengenai pembawa Islam yang
pertama kalinya tidak dapat diketahui secara pasti. Informasi dalam BO
menunjuk dua nama penting, yaitu Datuk Ri Banda dan Datuk Ri Tiro
sebagai pembawa-awal Islam ke Bima. Syekh Umar al-Bantany termasuk di
antara para mubalig yang berjasa dalam penyebaran agama Islam di Bima,
tapi mereka itu bukan yang pertama kali, sebab kedatangan mereka sudah
memasuki periode kesultanan, yaitu sejak 1050 H/1640 M. Pembawa Islam
ke Bima periode selanjutnya adalah para mubalig yang berasal dari daerah-
daerah, baik di Sulawesi maupun Jawa.

Cara Masuknya Islam ke Bima

Secara umum dapat diketahui bahwa masuknya Islam ke Indonesia
adalah dengan jalan damai. Hal ini disebabkan sebelum masuknya Islam ke
Indonesia masyarakatnya sudah mengenal kepercayaan, yaitu Hindu dan
Buddha. Bahkan sebelum Hindu dan Buddha datang ke Indonesia penduduk
Nusantara ini sudah mempunyai kepercayaan vyaitu Animisme dan
Dinamisme. Begitu pula masuknya Islam ke Bima, juga dengan jalan damai
pula. Karena yang membawa Islam ialah pedagang Muslim yang mempunyai
prinsip-prinsip damai, bijaksana, dan tanpa pemaksaan dalam penyebaran
Islam sebagai pencerminan firman Allah dalam Qs. al-Nahl (16):125,30 dan

2Said Raksakasumah, Perjuangan Rakyat Sulse/ (Bandung: Sanggar Buana, 1978), 20.
MTerjemahnya: “Serulah (manusia) kepada jalan Tuhanmu dengan jalan hikmah, dan
pelajaran yang baik dan bantahlah mereka dengan cara yang baik. Sesungguhnya Tuhanmu

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 29



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Qs. al-Baqarah (2):256.3! Kedua ayat itu menjadi inspirator dalam misi
dakwah para pembawa Islam ke Bima bahwa seseorang masuk Islam harus
atas dasar kesadaran sendiri dan keyakinan akan kebenaran Islam, bukan
karena bujukan materi apalagi paksaan. Prinsip damai dan tidak ada paksaan
dalam agama, benar-benar dipraktikkan oleh mubalig dan atau pedagang
Muslim dari Gowa dalam rangka mengislamkan masyarakat Bima pada
periode awal masuknya Islam.
Hal ini tercatat dalam BO sebagai berikut:

“Hijratun Nabi SAW sanat 1028 sebelas hari bulan Jumadil Awal telah datang di
labuhan Sape saudara Daeng Manggali di Bugis dengan orang Luwu, Tallo, dan Bone
untuk berdagang. Kemudian pada malam hari menghadap Ruma Bumi Jara yang
memegang Sape untuk menyampaikan ¢%£& dan kain Bugis dan suratnya saudara
sepupu Ruma Bumi Jara di Bone bernama Daeng Malaba. Adapun surat itu

mengabarkan bahwa orang-orang itu adalah berdagang ¢’ok dan kain dan membawa

agama Islam.”32

Dengan memperhatikan keterangan yang ada dalam BO di atas dapat
diperoleh kesimpulan bahwa penyebaran Islam ke Bima melalui jalur
perdagangan yang dibawa oleh mubalig-mubalig yang merangkap menjadi
pedagang, atau pedagang-pedagang yang merangkap sebagai/menjadi
mubalig. Ciri yang demikian itu merupakan pertanda yang khas penyiaran
agama Islam di Indonesia.

Berita tentang datangnya mubalig dari Gowa yang disebut di atas itu
tersebar luas ke desa-desa di pedalaman Sape. Dua tahun kemudian empat
orang keluarga raja sebagai orang-orang yang pertama memeluk agama Islam
di Bima, dengan tidak terburu-buru bahkan lebih dulu mereka mempelajari
agama Islam. Kejadian tersebut dicatat dalam BO sebagai berikut:

“Maka pada 10 lima hari bulan Rabiul Awal sanat 1030 genap raja berempat itu
mengucapkan Syahadat dengan saksi empat gurunya mubalig.”

Keempat keluarga kerajaan tersebut setelah masuk Islam mengubah
namanya masing-masing sebagai berikut:

Dialah yang lebih mengetahui tentang siapa yang tersesat dari jalan-Nya dan Dialah yang
lebih mengetahui orang-orang yang mendapat petunjuk.”
MTerjemahnya: “Tidak ada paksaan untuk (memasuki) agama (Islam) sesungguhnya

telah jelas jalan yang benar dari pada jalan yang salah.”
2BO0 ..., 44.

30 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

1. Ruma Bumi Jara mengubah nama dengan Awaluddin. Makamnya
terletak di Doro Saninu Tonggo Risa Bima.

2. Rumata ma Bata Wadu alias L.a Kai mengubah namanya menjadi
Abdul Kahir. Dialah yang kemudian menjadi Sultan Bima I dalam
sejarah Kesultanan Bima. Makamnya terletak di Doro Danta Raha.

3. La Mbila Manuru Suntu mengubah nama dengan Jalaludin.
Makamnya terletak dimuka SDN 3 Suntu Bima.

4. Ruma Manuru Bata tidak jelas namanya setelah memeluk Islam,
kemungkinan menjadi Sultan di Dompu yang pertama.33

Setelah selesai diislamkan, keempat keluarga raja tersebut kembali ke
Desa Kalodu dan di sana mereka mendirikan mesjid yang pertama dalam
sejarah pendirian mesjid di daerah Kabupaten Bima. Mesjid di Kalodu ini
berbentuk segi empat, bertiang delapan dan segi delapan. Menurut tradisi
lisan masyarakat setempat, angka delapan tersebut sebagai pertanda atas
pengislaman keempat keluarga raja itu dan untuk mengingatkan keempat
orang gurunya dari Gowa yang mengislamkan mereka. Bahkan sampai
sekarang tiang bendera bekas kesultanan Bima juga bersegi delapan,
demikian pula tiang-tiang rumah rakyat kebanyakan bersegi delapan. Hal ini
tiada lain untuk melanjutkan tradisi sebelumnya.?*

Berita Islamnya keempat keluarga raja Bima Sangaji tersebut meluas ke
pelosok masyarakat pedalaman sehingga mereka berbondong-bondong ingin
mengetahui ajaran baru itu dan sekaligus menerimanya sebagai agama
mereka.

3Abdulah Tayib, Perjuangan Bersejarah di Bima (Bima: Depdikbud, 1980), 6.

MAngka delapan juga berhubungan dengan falsafah tradisional masyarakat Bima
tentang kepribadian yang sempurna yang dikenal dengan Nggusu Warn (INggusu berarti
“bersusun membentuk satu kesatuan”, Waru berarti “delapan”). Ngousu Warn berarti
delapan karakteristik pribadi yang sempurna yang dapat dijadikan sebagai pemimpin dan
teladan orang banyak, yang meliputi: (1) dou ma dei 1o paja ilmn, artinya orang yang dalam
dan luas ilmunya; (2) dou ma dabu di ndai Ruma, artinya orang yang takut pada Tuhan; (3) dou
ma taho ruku ro rawi, artinya orang yang baik budi dan perilakunya; (4) dou ma taho ntanda ba
don londo ro maina, orang yang berasal dari keturunan terpandang dan disegani; (5) dou ma
dodo tando tambari kontu, tengi angi labo dou toi, orang yang memperhatikan kepentingan rakyat
di manapun mereka berada, berpihak pada rakyat jelata; (6) dou ma mbeca wombona, orang
berada; (7) dou ma sabua nggabi labo rawi, orang yang satu kata dengan perbuatannya; (8) dou
ma disakai ma poda, dabukai ma dapoda, orang yang berani semata-mata atas dasar kebenaran.
Kandungan Nggusn Warn sarat dengan nilai-nilai ajaran Islam. Lihat Mukhlis, Jawharat al-
Ma'arif (Permata Kearifan dari Khaganah Naskah Kuno Kesultanan Bima (Mataram: Samparaja,
2005), 76-86

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 31



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

“Tersiarlah berita kepedalaman Sape atas kedatangan utusan dari Gowa (Bugis) dan
timbullah keinginan untuk mengetahui yang diterima oleh penduduk di Buncu Sape.
Dengan perantaraan orang, diberitakanlah kebaikan ajaran utusan itu dengan panjang
lebar. Rupanya rakyat pedalaman Sape tertarik atas semua cerita itu dan berduyun-
duyunlah datang menjemput utusan tersebut dengan menerimanya ajaran yang dibawa
oleh utusan itu”.%

Selain tertarik pada ajaran yang dibawa oleh saudagar atau utusan itu,
ternyata pesona pribadi mereka pun juga menimbulkan ketertarikan
masyarakat schingga mendukung kesuksesan misi mereka. Mereka
memandang orang yang mendatanginya sebagai saudara kandungnya.
Mereka telah menyebarkan agama Islam dengan perkataan dan perbuatan.
Pergaulan mereka yang tidak menyisihkan diri, sambil mengajak dengan
lemah lembut, sampai tertanam suka dan cinta dalam hati. Kemudian
berangsur-angsur menghilangkan keragu-raguan dalam hati mereka, dan
membawa kepada sifat-sifat yang cerdas, segera menunjukkan jalan yang baik
dengan tidak perlu terlebih dahulu memburuk-burukkan kebiasaan mereka
dan mencela kebiasaan mereka. Cara-cara seperti ini lebih menarik dari pada
terus menunjukkan perbuatan mereka yang buruk.3¢

Sikap dan tindakan mubalig seperti itulah yang menyebabkan masyarakat
cepat tertarik kepada ajaran yang dibawa oleh utusan dari Gowa (Bugis).
Perkembangan Islam di Bima semakin lancar dan pesat karena agama ini
dianut juga oleh raja sehingga rakyat Bima pun, dikarenakan oleh kepatuhan
mereka terhadap pemimpinnya, ikut menganut agama Islam yang dianut
rajanya. Pola kepatuhan seperti ini telah berlangsung lama semenjak Islam
belum menyentuh wilayah Bima. Pada zaman Nwhi masyarakat Bima
menganut faham animisme dan dinamisme, karena Neubi (kepala kelompok)
menganut faham tersebut. Demikian pula pada zaman Sangaji mereka
menganut agama Hindu karena Sangaji beragama Hindu.

“Sudah menjadi kebiasaan bahwa di samping pengertian dan kesadarannya sendiri,
maka apabila raja telah menganut suatu agama rakyat pun turut menganut agama
tersebut. Demikian pula halnya dengan rakyat Bima pada masa itu mereka seluruhnya
memeluk agama Islam kecuali sebagian kecil yang menolak dan terdesak
menghindarkan diri ke pegunungan, mereka itu adalah orang-orang Donggo yang
terkenal dangan sebutan Do Donggo (don = orang, donggo = gunung)”.>’

%Yahya, Perkenbangan ..., 2.
3Hamka, “Dakwah Islamiyah”, Panjimas, n0.269, Januari 1978, 21.
37 Amin, Sejarab ..., 50.

32 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Jadi dengan dianutnya suatu agama oleh pimpinan/raja masyarakatnya
pun ikut, sebab mereka mengikuti apa yang dilakukan oleh rajanya, bila
rajanya memeluk agama Islam maka masyarakat pun mengikutinya. Secara
psikologis hal itu menunjukkan kepatuhan dan kataatan rakyat terhadap
pemimpinnya.

Secara kejiwaan maka rakyat umumnya memandang pemimpin-pemimpin dan
bangsawan-bangsawanya sebagai contoh-contoh yang baik utuk diikuti dan demikian
pula apabila seorang pemimpin atau bangsawan mereka memeluk agama Islam maka
rakyat secara keseluruhannya mengikutinya.’

Memang ada informasi yang berkembang dalam masyarakat menjelang
Islam masuk ke Bima, sedang terjadi kekacauan dalam istana kerajaan, akibat
raja Salisi bergelar Ruma Ta Mantau Asi Peka mengantikan raja Bima
bergelar Ruma Ta Mantau Asi Sawo dengan cara menyisihkan dan
membunuh putera mahkota yang sah (Jena Teke). Peristiwa yang terjadi
dalam istana kerajaan tersebut bila dikaitkan dengan kondisi Islam masuk ke
Bima bukan sebagai alat penyebaran Islam tapi hal itu terjadi di kalangan
keluarga raja-raja yang bermotifkan politik dalam perebutan kekuasaan. Hal
ini dapat dipahami dari ungkapan Uka Tjandra Sasmita, sebagai berikut:

“...apabila situasi politik dikerajaan-kerajaan itu mengalami kekacauan dan kelemahan-
kelemahan disebabkan perebutan kekuasaan dikalangan raja-raja, maka agama Islam
dijadikan alat politik bagi golongan bangsawan atau raja-raja yang menghendaki
kekuasaan itu.”3¢

Jadi, konflik yang terjadi pada pusat kekuasaan (istana kerajaan) adalah
skandal bermotifkan politik, perebutan kekuasaan antar keluarga raja.

Penutup

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa faktor utama masuknya
Islam ke Bima ialah dakwah Islamiyah atau seruvan amar ma'ruf nabi mungkar,
sebagaimana yang dapat dipahami dari isi surat penguasa kerajaan Gowa
yang merasa berkewajiban untuk menjalankan kebenaran dan mencegah
kemungkaran. Adapun faktor perdagangan merupakan sarana yang
digunakan untuk mendukung tercapainya tujuan dakwah.

3Tjandra Sasmita, Se¢arab ..., 108.
36]bid., 99.

Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 33



M. Fachrir Rahman, Kontroversi Sejarah Kehadiran Isiam di Bima

Agama Islam yang datang ke Bima pertama kali adalah dari Sulawesi baru
kemudian disusul oleh mubalig dari Jawa yang ikut mematangkan dan
mengembangkan agama Islam di Bima. Proses masuknya agama Islam ialah
dengan cara damai, ajakan dan seruan yang dilakukan oleh saudagar-saudagar
dan atau mubaligh-mubaligh dari Gowa. Dengan penampilan para utusan
tersebut yang menyenangkan dan lemah lembut, di samping dari segi ajaran
agama Islam itu sendiri menyebabkan masyarakat Bima merasa tertarik dan
memeluk Islam. Apalagi Islam pertama kali masuk ke Bima diterima oleh
para pemimpin (bangsawan) sehingga membawa pengaruh yang besar
dikalangan masyarakat Bima untuk memeluk agama baru ini.

Adapun siapa pembawa Islam pertama kalinya tidak dapat diketahui
dengan pasti. Hanya diketahui Datuk Ri Banta dan Datuk Ri Tiro demikian
juga Umar al-Bantani termaksud mubalig-mubalig yang berjasa dalam
penyebaran Islam di Bima.

Penyebaran agama Islam yang dilakukan oleh saudagar/mubaligh dari
Gowa pada priode awal berjalan dengan aman dan damai, karena saluran
yang dipakai oleh mereka itu melalaui jalan perdagangan. Demikianlah apa
yang diungkapkan dalam tulisan ini semoga berguna, paling tidak upaya awal
dalam penulisan sejarah lokal di Nusa Tenggara terutama di Bima. Wa a/-Lah
a'lamu bi al-shawab.®

34 Ulumuna, Nolume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



