
Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 367 

TASAWUF DALAM PERADABAN ISLAM: 
APRESIASI DAN KRITIK 

Kautsar Azhari Noer* 
__________________________________________________ 

Abstract 

 It is undeniable that Islamic mysticism (tasawuf) has important 
contribution to   Islamic civilization development. But, its complicated and 
‘wilderness’ teaching makes it always becomes the object of criticism 
especially from the scholars of fiqh.  

Using historic-conceptual trace, this writing reveals the role of Islamic 
mysticism in developing Islamic civilization such as in philosophy, education, 
psychology, literature, dance and music. The fundamental concept of sufi 
wahdah al-Wujûd (the oneness of Being) gives contribution to solve problems 
related to modern science especially physic. Islamic mysticism like modern 
physic, teaches the awareness of unity and interrelationship among all things 
and events, occurrence of all phenomena in this universe as a manifestation 
of a basic unity.  

However, its intricate teachings which is difficult to accept by ordinary 
people   frequently lead to misunderstanding. To make thing worst, some 
practitioners of Islamic mysticism  commercialize the spiritual value of the 
Islamic mysticism for a little price. 

Keywords: Wahdah al-Wujûd, Paradoksikalitas, Samâ„, Psikologi 
Sufi, Teori Medan Quantum, Tasawuf Sunni, Tasawuf Filosofi. 

______________ 

APABILA Islam dipandang sebagai agama tauhid yang 
memadukan aspek esoterik dan aspek eksoterik, maka tasawuf 
sebagai bagian dari peradaban Islam lebih menekankan aspek 

                                                 
*Penulis adalah Guru Besar bidang Tasawuf dan dosen Pascasarjana 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. email: kautsar_noer@yahoo.com 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

368  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

esoteriknya. Tasawuf, bagaikan jantung manusia, adalah sumber 
kehidupan batiniah dan pusat yang mengatur keseluruhan 
organisme keagamaan Islam. Jika Islam diibaratkan sebagai 
tubuh, maka tasawuf adalah jantungnya. Itulah mengapa para 
pembela tasawuf mengatakan bahwa tasawuf adalah “jantung 
risalah Islam”1  atau “jantung Islam”.2  

Sebagai sebuah disiplin keilmuan Islam tradisional, tasawuf 
baru muncul pada pada abad II H/ XIII M, atau paling tidak 
dalam bentuk lebih jelas pada abad III H/ X M. Namun, sebagai 
pengalaman spiritual, tasawuf telah ada sejak adanya manusia. 
Usianya setua usia kebangkitan kesadaran manusia. Semua rasul, 
nabi, dan wali adalah sufi, yang tidak lain dari manusia sempurna 
(insân kâmil). Nabi Muhammad adalah sufi terbesar karena beliau 
adalah manusia sempurna yang paling sempurna. Tasawuf 
bersumber dari al-Qur‟an dan al-Sunnah. Tasawuf tidak dapat 
dipisahkan dari Islam karena tasawuf adalah jantung Islam. 

Tasawuf sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari 
peradaban Islam patut mendapat apresiasi karena ia telah 
memberikan sumbangan besar bagi peradaban Islam. Namun 
demikian, tasawuf tidak bisa lepas dari kritik karena ia telah 
menderita cacat-cacat yang membuat citra dirinya buruk yang 
merugikan peradaban Islam. Tulisan ini adalah sebuah upaya 
untuk memberikan apresiasi dan sekaligus kritik tehadap tasawuf 
sebagai tradisi Islam yang telah berusia berabad-abad.  

Apresiasi: Sumbangan Tasawuf bagi Pengembangan 
Peradaban Islam 

Apresiasi pantas diberikan terhadap tasawuf karena 
sumbangan-sumbangannya yang sangat bernilai bagi 

                                                 
1Seyyed Hossein Nasr, Ideals and Realities of Islam (London: Unwin 

Paperbacks, 1979), 121.   
2Shaykh Fadhlalla Haeri, The Elements of Sufism (Shaftesbury, Dorset: 

Element, 1990), vii; Syekh Khaled Bentounès, Tasawuf Jantung Islam: Nilai-
nilai Universal Tasawuf, ter. Andityas P. (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 2003), 21.  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 369 

pengembangan peradaban Islam. Sumbangan itu dapat dilihat 
dalam  berbagai bidang seperti filsafat, sastra, musik, tarian, 
psikologi, dan sains modern.  

Bidang Filsafat Islam 

Tasawuf memiliki sumbangan yang besar dalam 
pengembangan filsafat Islam, khususnya metafisika, yang 
mencakup konsep-konsep ontologis, teologis, kosmologis, dan 
antropologis. Konsep filosofis kunci sufi yang besar 
sumbangannya bagi metafisika adalah  wahdah al-Wujûd 
(Kesatuan Wujud). Wahdah al-Wujûd3 adalah doktrin bahwa tidak 
ada sesuatu pun dalam wujud kecuali Tuhan; hanya ada Satu 
Wujud Hakiki, yaitu Tuhan, yang oleh Ibn „Arabî sering disebut 
al-Haqq. Segala sesuatu selain Tuhan tidak ada pada dirinya 
sendiri; ia hanya ada sejauh memanifestasikan Wujud Tuhan. 
Alam adalah lokus penampakan diri Tuhan. Manusia Sempurna 
(al-insân al-kâmil) adalah mikrokosmos, yang merupakan lokus 
penampakan diri Tuhan yang paling sempurna. Di dalam sistem 
Ibn „Arabî penampakan diri (tajallî) Tuhan merupakan salah satu 
ajaran sentral. Alam tidak mempunyai wujud sendiri kecuali 
wujud pinjaman, wujud yang berasal, “melimpah” atau 
“memancar,” dari Tuhan. Al-Haqq (Tuhan) dan al-khalq (alam) 
adalah satu tetapi bukan satu, identik tetapi bukan identik. 
Doktrin wahdah al-Wujûd tidak hanya sisi tasybîh (similarity, 
keserupaan), tetapi juga sisi tanzîh (incomparability, ketidak-dapat-
dibandingkan). 

Sumbangan tasawuf bagi pengembangan metafisika Islam 
dapat ditemukan pada tasawuf mazhab wahdat al-wujūd yang 
dianggap didirikan oleh Ibn „Arabî. Sekalipun Ibn „Arabî adala 
seorang Sunni, pandangan-pandangan mistis-filosofisnya telah 
membuatnya lebih dekat kepada Syi„ah. Secara formal ia tidak 

                                                 
3Penjelasan tentang wahdat al-wujûd Ibn „Arabî dapat ditemukan dalam 

karya Kautsar Azhari Noer, Ibn al-‘Arabi: Wahdat al-Wujûd dalam Perdebatan 
(Jakarta: Paramadina, 1995).  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

370  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

pernah beralih kepada Syi„ah, tetapi pandangan-pandangannya 
itu diadopsi oleh banyak ulama Syi„i. Bahkan sampai hari ini, 
metafisika Ibn „Arabî bersama dengan metafisika Suhrawardi, 
Guru Iluminasi (Syaikh al-Isyrâq), membentuk dasar pandangan 
dunia filsafat gnostik para intelektual Muslim Iran. Misalnya, 
sumbangan metafisika Ibn „Arabî dapat ditemukan pada 
pengaruhnya terhadap Mulla Sadra, filsuf terbesar Syi„i.  

Bidang Seni Sastra 

Di antara para ulama Islam, para sufi adalah kelompok yang 
paling menghargai dan paling besar perhatiannya terhadap seni 
dan sastra. Cinta, penghargaan, dan perhatian para sufi terhadap 
seni dan sastra telah mendorong mereka menciptakan karya-
karya seni dan sastra yang tidak ternilai harganya. Kreativitas 
mereka itu telah menempatkan tasawuf sebagai unsur yang 
memperkaya peradaban Islam dalam bidang seni dan sastra. 
Dalam bidang sastra yang dikembangkan para sastrawan sufi, 
khususnya para penyair sufi,  sebagai ekspresi pengalaman 
spiritual dan sekaligus sebagai media untuk menyampaikan pesan 
moral sufi, syair adalah bentuk yang lebih menonjol dan karena 
itu lebih terkenal daripada prosa.4  

Syair sufi telah digubah dalam berbagai bahasa. Pada 
mulanya, pada abad IX M bahasa Arab telah digunakan sebagai 
media untuk menyampaikan ekspresi mistis dalam syair, yang 

                                                 
4Carl W. Ernst, seorang pakar studi-studi keislamam dan pernah 

menjadi Guru Besar pada Departemen Studi Keagamaan, University of  
North Carolina, Chapel Hill, Amerika Serikat, mengatakan bahwa dari 
semua produk sufi, sejauh ini yang paling terkenal dan dianggap paling 
bernilai adalah warisan syair sufi, serta musik dan tarian yang biasanya 
dipertunjukkan bersama-sama selama beratus-ratus tahun. Ketika para 
sarjana Eropa “menemukan” tasawuf pada akhir abad XVIII M, pada 
dasarnya syair sufi-lah yang menarik dan membuat mereka yakin bahwa 
mereka telah menemukan sesuatu yang luar biasa dalam budaya Timur. Carl 
W. Ernst, Ajaran dan Amaliah Tasawuf: Sebuah Pengantar, ter. Arif Anwar 
(Jogjakarta: Pustaka Sufi, 2003), 187. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 371 

diikuti oleh bahasa Persia sejak abad XI M. Kemudian para sufi 
mulai menggubah syair dalam bahasa Turki dan India kuno pada 
abad ke X111 M. Begitu juga bahasa-bahasa di Afrika dan Asia 
digunakan oleh para sufi sebagai media untuk mengarang syair 
secara terus-menerus hingga saat ini.5  

Rabi„a al-„Adawiyah adalah sufi perempuan yang 
menuangkan rasa cintanya yang bergelora kepada Tuhan sebagai 
satu-satunya Kekasih. Bait-bait syairnya sering dikutip oleh para 
pengagumnya sampai hari ini. Di antara bait-bait itu adalah: 

Ya Allah, jika aku menyembah-Mu, 
karena takut pada neraka, bakarlah aku di dalamnya 
Dan jika aku menyembah-Mu, 
karena mengharap surga, campakkanlah aku darinya 
Tetapi, jika aku menyembah-Mu, 
demi Engkau semata, janganlah Engkau enggan 
memperlihatkan keindahan wajah-Mu 
yang  abadi padaku. 

Rabi„ah tidak hanya unggul dalam syair, tetapi juga dalam 
doa-doa prosadik. Karena penyesalannya akan kehidupan 
sebelumnya yang penuh dosa, ia tetap terbakar dalam api Cinta 
Ilahi hingga kematiannya pada usia 87 tahun. 

Syair-syair al-Hallâj yang cerdas dan penuh gairah terkenal 
karena daya pesonanya yang kuat. Beberapa syairnya memaknai 
cinta sebagai penyatuan diri dengan Tuhan, seperti ucapannya: 

Aku adalah Dia yang kucintai,  
dan Dia yang kucintai adalah aku, 
kami adalah dua roh yang bertempat dalam satu tubuh 
Jika engkau melihat aku, engkau melihat-Nya, 
Jika engkau melihat-Nya, engkau melihat kami 

Sebagian besar karya al-Hallâj telah hilang, kecuali Dîwân dan 
Kitâb al-Thawâsîn yang tetap bertahan sebagai kesaksian atas 
keterampilan puitisnya yang luar biasa. 

                                                 
5Ibid., 189-90. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

372  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Bagaimanapun, nama Jalâl al-Dîn Rumi tidak boleh 
dilupakan karena ia adalah penyair sufi Persia terbesar. Ia adalah 
penulis korpus syair lirik terbesar dalam sastra Persia, Dîwân-i 
Syams-i Tabriz, dan epik mistis, Matsnawî. Karya Rumi yang 
paling terkenal, Matsnawî, yang disebut oleh Jami sebagai “al-
Qur‟an dalam bahasa Persia,” telah menginspirasi banyak karya 
dalam bahasa-bahasa Turki sampai Sindhi, bahkan seluruh 
sekolah-sekolah musik menyanyikan bait-baitnya yang 
menghipnotis. Reynold A. Nicholson, yang menghabiskan 
seluruh hidupnya untuk menerjemahkan seluruh karya Rumi 
dalam bahasa Inggris, menyebut Rumi sebagai penyair sufi 
terbesar yang pernah hidup.6 

Bait-bait awal pembukaan untuk Matsnawî mengungkapkan 
tema karya terbesanya itu dalam bahasa simbolik. 

Dengarlah nyanyi Seruling Bambu 
Mendesah selalu, sejak direnggut 
Dari rumpunnya yang dulu, alunan  
Lagu pedih dan cinta membara. 

“Rahasia nyanyianku, meski dekat, 
Tak seorang pun bisa mendengar dan melihat 
Oh, andai ada teman tahu isyarat 
Mendekap segenap jiwanya dengan jiwaku! 

Ini nyala Cinta yang membakarku, 
Ini anggur Cinta mengilhamiku. 
Sudilah pahami betapa para pencinta terluka, 
Dengar, dengarkanlah rintihan Seruling!” 

  “Nyanyian” seruling yang berasal dari peraduannya adalah 
kerinduan jiwa manusia yang terpisah dari Sumbernya. Bait-bait 
ini membimbing jiwa untuk kembali ke Tempat Asal, tempat 
yang selalu ia rindukan dan kepadanyalah pada akhirnya ia akan 
kembali. Nada seruling yang juga menjadi ciri khas musik tarekat 

                                                 
6Seyyed Hossein Nasr dan Jalal Matini, “Perian Literature,” dalam Islamic 

Spirituality: Manifestations, ed. Seyyed Hossein Nasr (London: SCM Press, 
1991), 338. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 373 

Maulawiyah  memunculkan kenangan akan kampung halaman 
asal, sebuah kenangan paling dalam yang dirasakan oleh orang-
orang yang didorong oleh daya tarik surga dalam kehidupan ini 
dan orang-orang yang tetap mendapat bimbingan utama Rumi.7  

Musik dan Tari 

Sumbangan lain tasawuf bagi peradaban Islam yang patut 
mendapat apresiasi adalah musik dan tarian. Konser musik 
spiritual yang disertai pembacaan syair, pujian, atau doa disebut 
samâ‘ (yang secara harfiah berarti “pendengaran”). Pada akhir 
abad ke 1X M, samâ‘  telah menjadi praktik yang dilakukan oleh 
sebagian para sufi, dan secara tipikal disertai oleh tarian. 
Sebagian besar ahli fikih dan sebagian para sufi memandang 
musik dan tarian sebagai praktik yang diharamkan oleh hukum 
syariat. Sebaliknya, para sufi yang mempraktikkan samâ‘ 
memberikan berbagai argumen syariat untuk membuktikan 
keabsahahannya. Tetapi alasan dasar keabsahan praktik samâ‘  
bagi para sufi adalah “membangkitkan zikir kepada Allah dalam 
hati.” Ada sesuatu dalam musik, menurut mereka, yang bisa 
membawa manusia ke dalam alam yang tidak dapat dilihat, 
kepada asal mereka sendiri dalam “ketiadaan,” ke dalam alam 
tempat Allah masih mengatakan kata azali-Nya kepada mereka.8  

Tujuan samâ‘ adalah memperkuat zikir kepada Allah dan 
mengobarkan nyala api yang membakar habis segala sesuatu 
kecuali Sang Kekasih. Bagi anggota perkumpulan samâ‘ musik 
adalah bahasa rahasia  tanda-tanda Tuhan bersinar yang dapat 
didengar. Ketika mendengar bahasa rahasia itu, jiwa manusia 
mengingat tempat kediaman asalnya pada hari Alastu ketika 
kedekatan kepada Tuhan adalah rumah alaminya. Jiwa 
mengingat Perjanjian Alastu ketika Tuhan mengadakan 
perjanjian dengan Adam dan keturunannya, dengan mengatakan, 

                                                 
7Nasr dan Matini, “Persian Literature,” 338-40.  
8William C. Chittick, Sufism: A Short Introduction (Oxford: Oneworld, 

2000), 78.  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

374  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

“Bukankah Aku (Alastu) Tuhanmu?,” yang dijawab oleh mereka 
dengan jawaban, “Ya! Kami bersaksi.” (Q 7:1172).9 Musik bagi 
para sufi bukanlah tujuan, tetapi adalah cara membangkitkan 
gairah kalbu untuk mengingat Tuhan.       

Di banyak wilayah dunia Islam para sufi mengembangkan 
musik dengan warna masing-masing yang berbeda, yang 
dipengaruhi oleh warna-warna musik dari berbagai wilayah dan 
lokal. Jean-Louis Michon, seorang sarjana Perancis yang 
memiliki keahlian tentang Islam di Afrika Utara, seni Islam, dan 
tasawuf, mengungkapkan bahwa di Turki, misalnya, musik 
spiritual dari jenis musik klasik mewarisi tidak hanya mode-mode 
melodi Arab, Byzantium, dan Persia, tetapi juga mengambil 
suara-suara dan ritme-ritme yang berasal dari padang-padang 
rumput Asia dan selama berabad-abad  banyak menyerap hal-hal 
yang berhubungan dengan dunia mistikal.10  

Di India bagian utara, unsur Hindu dan unsur Islam telah 
menjadi suatu sintesis penting dalam seni musik yang dimulai 
sejak perkembangan Islam di India pada abad ke XII dan ke 
XIII M. Tradisi musik sufi India dan Pakistan yang paling 
terkenal adalah musik tarekat Chistiyah. Musik tarekat ini lebih 
dikenal dengan sebutan qawwâlî (dari kata Arab qawwâl yang 
berarti “yang banyak berkata”). Ernst melaporkan bahwa 

                                                 
9Ibid., 80. 
10Jean-Louis Michon, “Sacred Music and Dance in Islam,” dalam Islamic 

Spirituality: Manifestationsi, ed. Seyyed Hossein Nasr (London: SCM Press, 
1991), 498. Musik sufi yang paling terkenal di Turki, dan mungkin juga di 
seluruh dunia Islam, adalah musik dari tarekat Maulawiyah dalam upacara 
samâ‘ yang telah menjadikan para anggotanya dinamakan “Para Darwis yang 
Berpusing,” “Para Darwis yang Berputar-putar” (Whirling Dervishes). Upacara 
ini telah dipraktikkan sejak masa Rumi meskipun pada masanya upacara 
samâ‘ belum merupakan pertunjukan yang terstruktur. Ketika tarekat ini 
berkembang, suatu struktur pertunjukan yang formal mulai terbentuk, yang 
di dalamnya syair-syair Persia Rumi dinyanyikan dengan iringan musik 
bersama syair-syair yang berisi pujian-pujian kepada Nabi saw, dan ayat-ayat 
al-Qur‟an. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 375 

biasanya penampilan qawwâlî merupakan ritual yang sangat 
terstruktur, yang dilaksanakan di ribath-ribath sufi pada peringatan 
wafatnya para wali terkenal atau pada perayaan besar hari 
keagamaan lain. Kamis sore biasanya adalah saat yang baik untuk 
mengunjungi ribath-ribath Chisti jika para pengunjung ingin 
melihat penampilan qawwâlî.11  

Bidang Psikologi 

Sumbangan tasawuf bagi peradaban Islam yang tidak kalah 
penting adalah sumbangannya bagi perkembangan psikologi, 
yang dapat disebut psikologi sufi atau psikologi spiritual. 
Tasawuf dapat dipandang sebagai penyucian jiwa atau hati untuk 
mendekatkan diri kepada Tuhan. Ini berarti bahwa tasawuf 
berkaitan langsung dengan jiwa atau hati. Berbeda dengan 
psikologi pada umumnya, psikologi sufi berkaitan tidak hanya 
dengan jiwa (nafs, psyche) atau persoalan-persoalan kejiwaan tetapi 
juga dengan roh (rûh, spirit) atau persoalan-persoalan kerohanian. 
Karena itu, lebih tepat jika psikologi sufi disebut “psikologi 
spiritual” atau “spiritologi.” Ia lebih merupakan “spiritologi,” 
atau “ruhologi,” ketimbang “psikologi,” atau “nafsiologi.”12 

Tasawuf memberikan sebuah pendekatan yang benar-benar 
holistik terhadap psikologi spiritual yang membuat roh 
menghindari bahaya-bahaya linear dan hirarkis yang banyak 
ditemukan dalam banyak sistem spiritual, model-model yang 
telah banyak digunakan untuk membenarkan penindasan 
terhadap para perempuan dan para minoritas. Di dalam tasawuf, 
secara mutlak tidak ada pembedaan-pembedaan spiritual antara 
para laki-laki dan para perempuan, atau antara ras-ras atau 
kebangsaan-kebangsaan yang berbeda.13  

Model psikologi sufi memadukan aspek-aspek fisik, 
psikologis, dan spiritual. Aspek fisik kehidupan kita ditopang 

                                                 
11 Ernst, Ajaran..., 240-1. 
12 Frager, Heart…, 4. 
13Ibid.  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

376  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

oleh kearifan roh-roh mineral, nabati, hewani sejak dahulu kala. 
Keberfungsian psikologis kita berakar pada roh personal, yang 
terletak pada otak dan merupakan tempat kediaman ego dan 
kecerdasan. Natur spiritual kita adalah lompatan kualitatif 
melampaui natur-natur fisik dan psikis (yang kedua-duanya 
berakar pada tubuh fisik dan eksistensi material kita). Roh insani, 
roh rahasia, dan roh rahasia dari rahasia terdapat dalam hati 
spiritual nonmaterial. Roh insani adalah tempat kediaman kasih 
saying dan kreativitas. Roh rahasia adalah tempat zikir kepada 
Tuhan, dan roh rahasia dari rahasia adalah yang tidak terbatas, 
percikan Ilahi di dalam diri kita.14  

Semua guru sufi adalah psikiater spiritual, dokter yang 
mengobati penyakit spiritual. Apabila praktik tasawuf adalah 
obat, maka guru sufi adalah dokternya. Lalu, pasiennya siapa? 
Pasien adalah para darwis yang melakukan praktik tasawuf di 
bawah bimbingan guru. Sebenarnya siapa pun menderita 
penyakit spiritual sejauh ia tidak hidup sesuai dengan potensial-
potensialnya sebagai manusia. Sayangnya, kebanyakan orang 
tidak sadar bahwa mereka menderita penyakit spiritual, dan, 
karena itu, mereka merasa tidak membutuhkan obat untuk 
menyembuhkan diri mereka dari penyakit itu. Manusia yang 
sehat secara spiritual adalah manusia yang hidup sesuai dengan 
potensial-potensialnya sebagai manusia. Manusia yang sehat 
secara spiritual adalah manusia yang selalu mengingat Tuhan 
dalam semua keadaan, di mana saja dan kapan saja. Dengan kata 
lain, manusia yang sehat secara spiritual adalah manusia yang 
hidup senantiasa dalam kehadiran Tuhan. Akar penyakit spiritual 

                                                 
14Ibid. Sufi-sufi seperti Abû Nashr al-Sarrâj,  Abû Thâlib al-Makkî, Abû 

al-Qâsim al-Qusyairî, Abû Hâmid al-Ghazâlî, Ibn „Arabî, dan Jalîl al-Dîn 
Rumi adalah pskolog sufi atau psikolog spiritual. Akhir-akhir ini psikologi 
sufi dikembangkan oleh guru-guru sufi yang juga menguasai secara ilmiah 
psikologi Barat tradisional. Di antara mereka yang mengembangkan 
psikologi model ini adalah Robert Frager, Lynn Wilcox, Soraya Susan 
Behbehani, Kabir Heminski, dan Llewllyn Vaughan-Lee. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 377 

adalah keterpisahan dari Tuhan yang merupakan Asal segala 
sesuatu. 

Bidang Sains Modern 

Sumbangan lain tasawuf yang sangat mengagumkan, jika 
bukan mengagetkan, bagi peradaban Islam, adalah 
sumbangannya untuk menjawab persoalan-persoalan yang terkait 
dengan sains modern, khususnya fisika. Fritjof Capra, seorang 
ahli fisika yang telah melakukan penelitian dalam fisika enegi-
tinggi di beberapa universitas Eropa dan Amerika, melalui 
karyanya The Tao of Physics dapat membantu kita menjelaskan 
kesamaan-kesamaan antara tasawuf dan fisika modern. Karya 
Fritjof Capra The Tao of Physics sering dijadikan rujukan dan 
sekaligus contoh yang sangat bagus oleh para sarjana dan 
pemikir untuk menunjukkan kesamaaan-kesamaan antara sains 
modern dan mistisisme Timur,15 yang diwakili oleh Hinduisme, 
Buddhisme, dan Taoisme. Karya ini dapat mendorong dan 
membantu pemikir-pemikir Muslim untuk mencari kesamaan-
kesamaan antara fisika modern dan tasawuf karena kesamaan-
kesamaan antara tasawuf dan mistisisme Timur. Karya 
Toshihiko Izutsu Sufism and Taoisme16 adalah contoh yang sangat 
bagus dari suatu kajian perbandingan yang menunjukkan 
kesamaan-kesamaan antara konsep-konsep filosofis kunci dalam 
tasawuf yang diwakili oleh Ibn „Arabî, pada satu pihak, dan 
konsep-konsep filosofis kunci dalam Taoisme yang diwakili oleh 
Lao-tzu dan Chuang-tzu, pada pihak lain. Jika benar tasawuf dan 

                                                 
15William Johnston, Mystical Theology: The Science of Love (London: Harper 

Collins Religious, 1995); Jusuf Sutanto, “Bhinneka Tunggal Ika dalam 
Cahaya Falsafah Ying-Yang,” dalam Dua Renungan tentang Manusia, 
Masyarakat dan Alam Semesta, ed. Daoed Joesoef dan Jusuf Sutanto (Jakarta: 
CSIS, 1990), 74-107; Bede Griffiths, A New Vision of Reality: Western Science, 
Eastern Mysticisme and Christian Faith (Springdfield, Illinois: Templegate 
Publishers, 1989). 

16Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comaparative Study of Key 
Philosophical Concepts (Los Angeles: University of California Press, 1983).  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

378  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Taoisme memiliki kesamaan-kesamaan dalam konsep-konsep 
filosofis kunci, tasawuf dan fisika modern juga memiliki 
kesamaan-kesamaan sebagaimana kesamaan-kesamaan yang 
dimiliki bersama oleh fisika modern dan Taoisme.17  

Fritjof Capra mengatakan bahwa para mistikus Timur 
mengungkapkan pengetahuan mereka dengan kata-kata dengan 
bantuan mitos-mitos, simbol-simbol, gambaran-gambaran puitis 
atau pernyataan-pernyataan paradoksikal, sedangkan para 
fisikawan modern mengungkapkan pengetahuan mereka dengan 
model-model dan teori-teori verbal. Model-model dan teori-teori 
verbal mesti tidak akurat. Model-model dan teori-teori itu adalah 
imbangan mitos-mitos, simbol-simbol, dan gambaran-gambaran 
puitis Timur. Baik para mistikus Timur maupun para fisikawan 
modern menyadari benar keterbatasan bahasa dan berpikir 
“linear.”18 Pikiran mempunyai peranan yang amat penting dalam 
mengonstruksi realitas. Capra mengatakan bahwa teori quantum 
menunjukkan bahwa “struktur-struktur dan fenomena-
fenomena yang kita amati di alam tidak lain daripada ciptaan 

                                                 
17Untuk mencari kesejajaran-kesejajaran antara fisika modern dan 

mistisisme Timur Fritjof Capra berangkat dari kesejajaran epistemologis. 
Menurut Capra, ada dua jenis pengetahuan atau kesadaran manusia, yaitu 
pengetahuan rasional dan pengetahuan intuitif. Pengetahuan rasional 
diperoleh melalui berpikir rasional, sedangkan pengetahuan intuitif diperoleh 
melalui berpikir imaginal. Meskipun fisika menekankan pengetahuan rasional 
dan mistisism Timur menekankan pengetahuan intuitif, kedua tipe 
pengetahuan ini terdapat dalam kedua bidang ini sekaligus. Ini berarti bahwa 
dalam fisika pengetahuan intuitif pun digunakan dan dalam mistisisme 
pengetahuan rasional pun ditemukan. Unsur rasional dari riset sebenarnya 
tidak akan berguna bila tidak dilengkapi oleh intuisi yang memberi para 
ilmuwan pemahaman-pemahaman baru dan membuat mereka kreatif. 
Pemahaman-pemahaman intuitif, bagaimanapun, tidak akan berguna bagi 
fisika kecuali bila pemahaman-pemahaman itu dapat dirumuskan dalam 
kerangka matematis yang konsisten, yang dilengkapi oleh suatu interpretasi 
dengan bahasa yang jelas.Lihat Fritjof Capra, The Tao of Physics (Boston: New 
Science Library, 1983), 31. 

18Ibid., 44. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 379 

pikiran kita yang mengukur dan mengkategorisasikan.”19 Teori 
kuantum menjelaskan bahwa fenomena-fenomena hanya dapat 
dipahami sebagai hubungan-hubungan dalam suatu rantai 
proses, yang berujung pada kesadaran pengamat. Capra 
mengutip kata-kata Eugene Wigner, “Tidaklah mungkin 
merumuskan hukum-hukum (teori quantum) dalam suatu cara 
yang sepenuhnya konsisten tanpa merujuk pada kesadaran.”20  

Karakteristk epistemologis fisika modern dan mistisisme 
Timur ini memiliki kesamaan dengan karakteristik epistemologis 
tasawuf bahwa apa yang diketahui diwarnai oleh siapa yang 
mengetahui. Dengan mengutip kata-kata al-Junaid, seorang sufi 
besar dari Baghdad, Ibn „Arabî berkata; “Warna air adalah warna 
bejana yang ditempatinya” (Lawn al-mâ’ lawn ’inâ’ihi).21 

Menurut Capra, karakteristik terpenting pandangan dunia 
Timur adalah kesadaran tentang kesatuan dan interrelasi timbal-
balik segala sesuatu dan peristiwa, pengalaman akan semua 
fenomena di dunia sebagai manifestasi-manifestasi dari suatu 
kesatuan dasar. Segala sesuatu dilihat sebagai bagian-bagian 
keseluruhan kosmik yang saling tergantung dan tidak dapat 
dipisahkan, sebagai manifestasi-manifestasi dari realitas terakhir 
yang sama. Realitas terakhir ini, yang menampakkan dirinya 
dalam segala sesuatu, disebut Brahman dalam Hinduisme, 
Dharmakaya dalam Buddhisme, dan Tao dalam Taoisme.1 Capra 
memandang bahwa kesatuan dasar alam semesta bukan hanya 
karakteristik sentral pengalaman mistis, tetapi juga adalah salah 
satu penyingkapan (rahasia) terpenting fisika modern. Kesatuan 
dasar itu menjadi jelas pada tingkat atomik dan semakin 
memanifestasikan dirinya ketika seseorang masuk lebih dalam ke 
dalam materi, turun ke dalam wilayah partikel-partikel 
subatomik. Berbagai model fisika subatomik mengungkapkan 
pengetahuan yang sama: bahwa unsur-unsur pokok materi dan 
                                                 

19Ibid., 277.  
20Ibid., 300.      
21Ibid., 130. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

380  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

fenomena-fenomena dasar yang meliputi unsur-unsur pokok itu 
semuanya saling terkait, dan tergantung; bahwa semuanya tidak 
bisa dipahami sebagai entitas-entitas yang terpisah, tetapi sebagai 
bagian-bagian keseluruhan yang terintegrasi.22 

Konsep kesatuan dasar segala sesuatu dalam mistisisme 
Timur, pada intinya, sama dengan konsep kesatuan wujud 
(wahdah al-Wujûd) dalam tasawuf Ibn „Arabî dan mazhabnya. 
Sebagaimana mistisisme Timur, tasawuf mengajarkan bahwa 
tidak ada sesuatu pun dalam wujud kecuali Tuhan; hanya ada 
Satu Wujud Hakiki, yaitu Tuhan. Segala sesuatu selain Tuhan 
tidak ada pada dirinya sendiri; segala sesuatu itu hanya ada sejauh 
memanifestasikan Wujud Tuhan. Alam adalah lokus 
penampakan diri Tuhan. Kesamaan kesatuan dasar segala 
sesuatu dalam mistisisme Timur dan wahdah al-Wujûd dalam 
tasawuf dengan mudah dapat mendorong para pengkaji untuk 
mengambil kesimpulan bahwa wahdah al-Wujûd memiliki 
kesamaan dengan kesatuan alam semesta sebagai penyingkapan 
fisika modern.     

Para mistikus Timur memiliki suatu pandangan dinamis 
tentang alam semesta yang serupa dengan pandangan fisika 
modern, dan akibatnya tidak mengejutkan bahwa mereka juga 
menggunakan gambaran tarian untuk memberitahukan intuisi 
mereka tentang alam.23 Tarian kosmik ini disimbolkan dengan 
sangat indah dalam Hinduisme dengan tarian Shiva. “Menurut 
kepercayaan Hindu, semua kehidupan adalah bagian dari suatu 
proses ritmis besar dari penciptaan dan penghancuran, dari 
kematian dan kelahiran kembali, dan tarian Shiva menyimbolkan 
ritme kehidupan-kematian abadi ini yang berlangsung dalam 
siklus yang tidak pernah berakhir.”     

Teori para mistikus Timur dan para fisikawan modern bahwa 
alam bergerak dan berubah terus-menerus, menjadi dan hancur 

                                                 
       22Ibid., 130-1. 

23Ibid., 241.  



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 381 

berulang-ulang tanpa berhenti, serupa dengan teori para sufi 
bahwa alam sebagai penampakan diri (tajallî) Tuhan diciptakan 
terus-menerus. Penciptaan alam, atau proses penciptaan alam, 
identik dengan tajallî. Karena tajallî terjadi secara terus-menerus 
tanpa awal dan tanpa akhir, “yang selama-lamanya ada dan akan 
selalu ada,”24 maka penciptaan alam juga terjadi terus-menerus. 
Tuhan ber-tajallî dalam bentuk-bentuk yang tidak terbatas 
jumlahnya. Bentuk-bentuk itu tidak ada yang sama dan tidak 
pernah dan tidak akan terulang secara persis sama. Semuanya 
terjadi dalam perubahan terus-menerus tanpa berhenti. Ibn 
„Arabî mengatakan bahwa apa yang terdapat dalam alam berubah 
dari suatu keadaan kepada keadaan lain. Alam temporal berubah 
setiap kejap. Alam nafas berubah pada setiap nafas dan alam 
tajallî berubah pada setiap tajallî. Allah swt berfirman: “Setiap 
waktu Dia dalam kesibukan” (Qs. al-Rahmân [55]: 29). Ibn 
„Arabî mengutip kata-kata Abu Thalib dan Rijâl Allah: 
“Sesungguhnya Allah swt selama-lamanya tidak melakukan tajallî 
dalam satu bentuk bagi dua individu atau pribadi, dan tidak pula 
dalam satu bentuk dua kali.”25  

Kritik: Cacat-cacat Tasawuf 

Kesalahpahaman terhadap Ajaran Tasawuf 

Tasawuf dalam perjalanan sejarahnya yang panjang tidak 
bebas dari kritik karena cacat-cacat yang dideritanya sebagai 
kekeliruan-kekeliruan ajaran dan praktik tasawuf atas nama 
tasawuf. Cacat terbesar tasawuf atas nama tasawuf adalah 
ketidakpahaman sebagian para pendukung tasawuf tentang 
pengalaman spiritual pada tingkat ma‘rifah dalam arti sebenarnya. 
Pada tingkat ma‘rifah dalam arti ini, kata Robert Frager, “tidak 

                                                 
24Ibn al-„Arabî, Fushûs al-Hikam, Jilid 1 (Beirut: Dâr al-Kitâb al-„Arabî, 

1980), 49. 
25Ibn al-„Arabî, al-Futûhât al-Makkiyyah, Jilid 1 (Beirût: Dâr al-Fikr, t.th.), 

266. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

382  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

ada aku dan kamu.” Individu menyadari bahwa semuanya adalah 
Tuhan, bahwa tidak sesuatu pun dan seorang pun terpisah dari 
Tuhan. Inilah tujuan tertinggi tasawuf. Ma‘rifah dalam arti ini 
adalah ma‘rifah yang dicapai para ahli makrifat (‘ârifûn) yang, 
sebagaimana dikatakan al-Ghazali, telah menyaksikan dengan 
mata batinnya bahwa “tidak ada dalam wujud kecuali Allah” dan 
“segala sesuatu adalah binasa kecuali wajah-Nya (Qs. al-Qashash 
[28]: 88), bukan dalam arti bahwa segala sesuatu selain Allah 
adalah “binasa pada suatu waktu tertentu, tetapi adalah binasa 
secara azali dan abadi.” Segala sesuatu selain Allah, bila 
dipandang dari dirinya sendiri, adalah ketiadaan belaka (‘adam 
mahdh), dan bila dipandang dari arah datangnya wujud, dari 
Sumber Pertama, adalah ada (mawjûd), bukan dalam arti ada 
dengan sendirinya, tetapi ada sejauh berasal dari Allah. Maka 
yang ada hanyalah wajah Allah.26  

Ma‘rifah dalam arti ini mencapai puncaknya pada tasawuf 
mazhab wahdat al-wujûd (Kesatuan Wujud). Javad Nurbakhsh, 
Syaikh Tarekat Ni„matullahi, mengatakan, “bagiku tasawuf 
adalah dan selalu terutama merupakan sebuah mazhab praktis 
dan eksperiensial.” Tasawuf baginya adalah “pada prinsipnya 
sebuah mazhab Kesatuan Wujuad (wahdat al-wujûd). Ajaran dasar 
mazhab ini dapat diringkaskan dengan cara berikut: Hanya ada 
Satu Wujud dan apa pun yang ada adalah manifestasi atau 
realisasi dari Wujud itu. Jika kita mengakui tasawuf sebagai 
mazhab wahdat al-wujûd, mazhab apapun yang secara esensial 
tidak menganut atau tidak sejalan doktrin wahdat al-wujûd 
bukanlah tasawuf, atau, paling tidak, bukanlah tasawuf yang 
mencapai tingkat spiritual tertinggi. Doktrin wahdat al-wujûd 
adalah manifestasi tauhid tertinggi, yang mengakui hanya ada 
Satu Wujud Hakiki, bukan dua wujud, Tuhan dan alam. Doktrin 
ini tidak dapat dipisahkan dari teori-teori al-insân al-kâmil 

                                                 
26Abu Hâmid al-Ghazâlî, Misykât al-Anwâr, (Kairo: al-Dâr al-

Qawmiyyah, 1964), 55-6. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 383 

(Manusia Sempurna, Manusia Universal), Nûr Muhammad (Nur 
Muhammad), dan tajallî (penampakan nama-nama dan sifat-sifat 
Tuhan). 

Atas nama tasawuf banyak di antara para ulama, yang pada 
umumnya adalah para ulama Sunni (Ahli Sunnah dan Jama„ah, 
Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‘ah), menolak dan, bahkan, mencaci-
maki doktrin wahdat al-wujûd dan pencapaian-pencapaian 
pengalaman spiritual yang sejalan dengan doktrin ini seperti al-
ittihâd dan al-hulûl karena tidak memahaminya. Para ulama yang 
mengaku membela tasawuf itu menuduh tasawuf yang 
mengajarkan ajaran wahdat al-wujûd dan ajaran-ajaran yang sejalan 
dengannya sebagai tasawuf yang menyimpang dari Islam. Mereka 
membagi tasawuf menjadi dua tipe: “tasawuf Sunni” dan 
“tasawuf falsafi.” Tasawuf tipe pertama adalah tasawuf yang 
mereka anggap berpegang teguh pada al-Qur‟an dan al-Sunnah. 
Tasawuf tipe ini, yang sering juga mereka sebut “tasawuf 
akhlaki” atau “tasawuf amali,” memagari dirinya dengan al-
Qur‟an dan al-Sunnah dan menjauhi penyimpangan-
penyimpangan yang menuju kepada kesesatan dan kekafiran. 
Tasawuf tipe kedua adalah tasawuf yang mereka anggap tidak 
berpegang pada al-Qur‟an dan al-Sunnah. Tasawuf tipe ini 
memasukkan ke dalam ajaran-ajarannya unsur-unsur filosofis 
dari luar Islam, seperti dari Yunani, Persia, India, dan Kristen, 
dan mengungkapkan ajaran-ajarannya dengan memakai istilah-
istilah filosofis dan simbol-simbol khusus yang sulit dipahami 
oleh orang banyak.  

Tasawuf Sunni, sebagaimana biasanya diakui oleh banyak 
sarjana, mencapai puncak kesempurnaannya pada al-Ghazali. 
Tokoh ini dianggap sebagai pahlawan yang berjasa membangun 
dan merumuskan tasawuf Sunni. Ia dianggap berhasil 
mendamaikan tasawuf dan ortodoksi, atau antara tasawuf dan 
syariat, sehingga tasawuf dapat diterima oleh ahli syariat. 
Penilaian bahwa al-Ghazali adalah pendukung tasawuf Sunni dan 
bukan pendukung tasawuf falsafi adalah tidak benar. Al-Ghazali 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

384  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

secara pribadi menganut pandangan-pandangan esoterik dan 
filosofis yang sangat radikal seperti diungkapkannya dalam 
Misykât al-Anwâr, yang diperuntukkan hanya bagi kalangan 
terbatas murid-muridnya. Tasawuf yang dianutnya secara pribadi 
adalah tasawuf falsafi, atau lebih tepat disebut “tasawuf 
teosofis.” Tidak mengherankan jika ada orang yang menuduh al-
Ghazali bermuka dua: kepada orang banyak ia mengajarkan 
tasawuf moderat yang dipandang sebagai tasawuf Sunni, 
sementara untuk dirinya sendiri, ia menganut tasawuf falsafi.     

Klasifikasi tasawuf kepada dua tipe ini, tasawuf Sunni dan 
tasawuf falsafi, perlu diberi catatan kritis. Klasifikasi ini 
menghakimi bahwa tasawuf yang bersumber dari al-Qur‟an dan 
al-Sunnah dan, dengan demikian, yang benar-benar Islami adalah 
tasawuf Sunni. Menurut klasifikasi ini, tasawuf falsafi, yang 
dianggap mencapai puncak kesempurnaannya pada Ibn „Arabî, 
adalah tasawuf yang menyimpang dari al-Qur‟an dan al-Sunnah 
dan membawa bid‟ah dan ajaran-ajaran sesat dan, karena itu, 
tidak sesuai dengan Islam. Tentu saja para pendukung tasawuf 
falsafi menolak tuduhan bahwa tasawuf mereka menyimpang 
dari al-Qur‟an dan al-Sunnah. Mereka memandang bahwa 
tasawuf mereka, yang oleh lawan-lawan mereka disebut tasawuf 
falsafi, tetap berpegang teguh kepada al-Qur‟an dan al-Sunnah. 
Tuduhan bahwa tasawuf falsafi adalah tasawuf yang 
menyimpang dari al-Qur‟an dan al-Sunnah adalah tuduhan yang 
muncul karena kesalahpahaman atau ketidakmampuan 
pemahaman tentang tasawuf tipe ini, yang justru senantiasa 
berpegang teguh pada al-Qur‟an dan al-Sunnah. William C. 
Chittick dan Michel Chodkiewicz,  secara jujur menilai bahwa 
semua karya Ibn „Arabî, sebenarnya, tidak lain dari tafsir al-
Qur‟an. Ibn „Arabî menyebut para wali Allah yang tertinggi “Ahli 
al-Qur‟an” (ahl al-qur’ân) dan juga “Ahli al-Haqq” (ahl al-haqq).         

Klasifikadi ini sekaligus adalah cermin ketidaksukaan ulama-
ulama Sunni kepada filsafat atau segala sesuatu yang berbau 
filosofis. Ketidaksukaan itu telah mematikan, atau paling tidak, 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 385 

menghalangi perkembangan filsafat di dunia Sunni. Sedangkan 
di dunia Syi‟i, filsafat tidak pernah kehabisan tenaga untuk tetap 
berkembang dengan subur dan kaya. 

Kata “Sunni” dalam ungkapan “tasawuf Sunni” bukan tanpa 
maksud. Kata “Sunni” di sini menunjukkan paling sedikit tiga 
maksud. Pertama, kata “Sunni” menunjukkan bahwa tasawuf 
Sunni adalah tasawuf yang diterima dan dianut oleh orang-orang 
Sunni (orang-orang yang menganut aliran Ahli Sunnah wal 
Jama‟ah), yang mayoritas adalah para penganut aliran 
Asy‟ariyyah. Kedua, kata “Sunni” menunjukkan bahwa tasawuf 
Sunni adalah tasawuf yang sesuai dengan al-Sunnah, yang tentu 
saja sesuai dengan al-Qur‟an. Ketiga, kata “Sunni” menunjukkan 
bahwa tasawuf Sunni, karena sesuai dengan al-Qur‟an dan al-
Sunnah, adalah tasawuf yang benar.    

Dalam kaitan dengan kontroversi doktrin wahdat al-wujûd Ibn 
„Arabî, beberapa catatatan penting perlu dikemukanan di sini. 
Pertama, kecaman dan permusuhan terhadap Ibn „Arabî biasanya 
timbul di dunia Sunni, bukan di dunia Syi„i. Sekalipun Ibn „Arabî 
adala seorang Sunni, pandangan-padanagn mistis-filosofisnya 
telah membuatnya lebih dekat kepada Syi„ah. Secara formal ia 
tidak pernah beralih kepada Syi„ah, tetapi pandangan-
pandangannya itu diadopsi oleh banyak ulama Syi„i. Bahkan 
sampai hari ini, metafisika Ibn „Arabî bersama dengan metafisika 
Suhrawardi, Guru Iluminasi (Syaikh al-Isyrâq), membentuk dasar 
pandangan dunia filsafat gnostik para intelektual Muslim Iran. 
Kedua, pada satu pihak, ketika kebencian terhadap Ibn „Arabî di 
dunia Sunni beberapa dasawarsa terakhir tetap menguat, 
termasuk larangan penerbitan dan peredaran karya-karya Ibn 
„Arabî yang dikeluarkan oleh DPR Mesir pada 1970-an, 
sedangkan, pada pihak lain, sekelompok peminat Ibn „Arabî dan 
sarjana Barat malah makin tertarik pada pemikiran Ibn „Arabî. 
Pada 1970-an mereka mendirikan dua organisasi: Beshara School 
dan Muhyiddin Ibn ‘Arabî Society. Beshara School, yang betempat di 
dekat Hawick, Skotlandia, adalah organisasi yang 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

386  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

menyelenggrakan pendidikan esoterik yang mengadopsi 
terutama ajaran-ajaran Ibn „Arabî. Ibn ‘Arabi Society, yang 
berpusat di Oxford, Inggris, adalah organisasi yang bertujuan 
untuk meningkatkan pemahaman yang lebih baik tentang 
pemikiran Ibn „Arabî. Ketiga, para sarjana yang ahli tentang Ibn 
„Arabî dan tekun mengkajinya yang berasal dari Barat jauh lebih 
besar jumlah mereka daripada jumlah para sarjana yang ahli 
tentang Ibn „Arabî yang berasal dari dunia Islam. Karena itu, 
sekarang dan mungkin juga pada masa mendatang, penyebaran 
ajaran-ajaran sufi Ibn „Arabî di Barat jauh lebih luas daripada di 
dunia Islam.Tidak keliru dikatakan bahwa jika hari ini kita ingin 
mengkaji Ibn „Arabî, maka tempatnya sekarang lebih baik di 
Barat daripada di dunia Islam.   

Keterlibatan Tasawuf pada Politik 

Cacat lain tasawuf yang telah merusak pesan dan citranya 
sebagai jalan yang seharusnya untuk membangun akhlak mulia 
adalah fakta bahwa sejumlah guru tarekat terseret oleh 
kepentingan politik yang tujuannya adalah kekuasaan. Para 
pemimpin pertama gerakan sufi Safawiyah yang didirikan oleh 
Syaikh Safi„ al-Din (1252-1334 H) telah terseret ke dalam kancah 
politik sehingga gerakan itu lama-kelamaan secara pasti berubah 
menjadi gerakan politik terutama sejak Syah Ismail I (berkuasa 
1501-1524) berhasil menancapkan kekuasaannya dengan 
menaklukkan dinasti-dinasti lain dan menguasai seluruh tanah 
Persia. Dengan demikian Syah Ismail menegakkan Kerajaan 
Safawiyah. Meskipun raja ini berperan pula sebagai pemimpin 
sufi, sikap ramah, sejuk, dan toleran yang diajarkan oleh tasawuf 
jauh dari tindakannya yang kejam terhadap para ulama Sunni. 
Syah Ismail menjadikan Syi„ah sebagai mazhab resmi yang dianut 
negara. Raja ini memaksa rakyatnya untuk menganut Syi„ah. 
Kebijakan politik yang tidak nyaman bagi para penganut mazhab 
Ahli Sunnah itu membuat para ulama Sunni terpaksa melarikan 
diri untuk mencari keselamatan dari pembunuhan. 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 387 

Keterlibatan Kiai Musta„in Romly, yang terpilih menjadi 
Ketua Jam‘iyah Ahl al-Thariqah al-Mu‘tabarah pada 1975, dalam 
kancah politik telah memudarkan pengaruhnya dan merusak 
citranya sebagai ulama sufi di kalangan masyarakat. Pada waktu 
terpilih sebagai Ketua Jam‘iyah ia adalah syaikh yang paling 
kharismatik di Jawa Timur, dan pesantrennya Darul Ulum di 
Rejoso, Jombang, merupakan pusat tarekat yang paling terkenal 
pada tingkat nasional. Kiai Musta„in memiliki ribuan murid. 
Kedudukannya sebagai Ketua Jam‘iyah menambah besar 
pengaruhnya. Menjelang pemilihan umum pada 1977, ia 
menyatakan dukungannya kepada Golkar, yang merupakan 
organisasi politik pemerintah, sebagai lawan partai Islam PPP, 
wadah yang dianggap mewakili Nahdhatul Ulama ketika itu. Ia 
mendapat penghargaan berupa sebidang tanah dan bantuan 
keuangan yang memungkinkannya membangun sebuah 
universitas swasta di Jombang. “Kemurtadan”-nya itu 
menimbulkan kemarahan banyak kiai, yang menganggapnya 
telah menyalahgunakan kedudukannya dan mengkhianati NU 
hanya demi uang. Maka dibuatlah keputusan untuk mencopot 
Kiai Musta„in dari kedudukannya sebagai Ketua Jam‘iyah.27  

Keterlibatan dalam dunia politik memang tidak selalu 
membawa akibat negatif bagi gerakan sufi sejauh tidak bertujuan 
untuk mendapatkan kekuasaan. Citra buruk tidak selalu menodai 
gerakan sufi apabila kekuasaan hanya sebagai alat untuk 
menegakkan keadilan dan moral, bukan untuk mencapai 
keuntungan duniawi. Banyak para guru sufi melawan para 
penjajah dan para penguasa untuk membebaskan diri dari 
kezaliman. Tetapi “setan” politik untuk merebut dan 
mempertahankan kekuasaan pada umumnya berhasil menjebol 
benteng iman dan takwa kebanyak orang, termasuk para guru 
sufi.           

                                                 
27Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia: Survei 

Historis, Geografis, dan Sosiologis (Bandung: Mizan, 1992), 95-6, 171-2.   



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

388  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Komersialisasi Tasawuf 

Cacat lain tasawuf yang tidak kalah buruknya adalah 
kecenderungan komersialisasi penyelenggaraan kajian-kajian dan 
praktik-praktik tasawuf. Apabila dulu tasawuf dikecam karena 
tasawuf dianggap mengabaikan kehidupan duniawi dan 
kesenangan material, maka sekarang tasawuf dikecam karena 
tasawuf disalahgunakan untuk mencari keuntungan bisnis-
ekonomis. Dulu tasawuf yang dikecam adalah tasawuf asketis, 
sedangkan sekarang tasawuf yang dikecam adalah tasawuf bisnis. 
Sesungguhnya tasawuf tidak mengharamkan bisnis bagi orang 
yang mempraktikkan tasawuf. Bahkan bisnis adalah pekerjaan 
terhormat untuk mencari nafkah. Banyak di antara para sufi dan 
anggota tarekat melakukan kegiatan bisnis. Jelas sekali bahwa 
tasawuf bisnis tidak sama dengan bisnis para sufi dan para 
anggota tarekat sufi. Tasawuf bisnis adalah tasawuf yang 
dikomersialisasikan dan karena itu tercela, bukan hanya di mata 
Tuhan, tetapi juga di mata masyarakat. Bisnis para sufi dan para 
anggota tarekat adalah perbuatan terhormat sejauh dilakukan 
sesuai dengan syariat dan diniatkan untuk ibadah dan 
peningkatan kualitas spiritual.  

Catatan Akhir 

Inilah akhir dari pembahasan seputar tasawuf yang dapat 
diibaratkan laksana madu dan racun. Tasawuf sebagai bagian 
yang tidak terpisahkan dari peradaban Islam patut mendapat 
apresiasi karena ia telah memberikan konstribusi yang sangat 
bernilai bagi peradaban Islam. Sumbangan itu dapat dilihat 
dalam  berbagai bidang seperti filsafat, sastra, musik, tarian, 
psikologi, dan sains modern. Namun demikian, tasawuf tidak 
bisa lepas dari kritik karena ia telah menderita cacat-cacat yang 
membuat citra dirinya buruk yang merugikan peradaban Islam. 
Kecatatan tasawuf ini dikarenakan keterlibatn mereka dengan 
dunia politik yang sarat dengan kebohongan. Hal lain yang 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 389 

menambah sisi buram tasawuf adalah komersialisasi tasawuf. 
sekarang tasawuf dikecam karena tasawuf disalahgunakan untuk 
mencari keuntungan bisnis-ekonomis. 

Wa al-Lâh a‘lam bi al-shawâb.● 

Daftar Pustaka 

Abu Hamid al-Ghazali, Misykât al-Anwâr (Kairo: al-Dâr al-
Qawmiyyah, 1964). 

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill: 
The University Press of North Carolina, 1975). 

Bede Griffiths, A New Vision of Reality: Western Science, Eastern 
Mysticisme and Christian Faith (Springdfield, Illinois: 
Templegate Publishers, 1989). 

Carl W. Ernst, Ajaran dan Amaliah Tasawuf: Sebuah Pengantar, ter. 
Arif Anwar (Jogjakarta: Pustaka Sufi, 2003). 

Fritjof Capra, The Tao of Physics (Boston: New Science Library, 
1983). 

Ibn al-„Arabî, al-Futûhât al-Makkiyyah (Beirut: Dâr al-Fikr, t,th.). 
___________, Fushûs al-Hikam (Beirut: Dâr al-Kitâb al-„Arabî, 

1980). 
Jusuf Sutanto, “Bhinneka Tunggal Ika dalam Cahaya Falsafah 

Ying-Yang,” dalam Daoed Joesoef dan Jusuf Sutanto, Dua 
Renungan tentang Manusia, Masyarakat dan Alam Semesta 
(Jakarta: CSIS, 1990). 

Kautsar Azhari Noer, Ibn al-‘Arabi: Wahdat al-Wujûd dalam 
Perdebatan (Jakarta: Paramadina, 1995). 

___________, Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi (Jakarta: 
Serambi, 2003). 

Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia: Survei 
Historis, Geografis, dan Sosiologis (Bandung: Mizan, 1992). 

Robert Frager, Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth, 
Balance, and Harmony (Wheaton, Ilinois: Theosophical 
Publishing House, 1999). 



Kautsar Azhari Noer, Tasawuf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik 
___________________________________________________________ 

390  Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 

Seyyed Hossein Nasr, Ideals and Realities of Islam (London: Unwin 
Paperbacks, 1979). 

___________, Islamic Spirituality: Manifestations (London: SCM 
Press, 1991). 

___________, Living Sufism (London: Unwin Paperbacks, 1980). 
Shaykh Fadhlalla Haeri, The Elements of Sufism (Shaftesbury, 

Dorset: Element, 1990). 
Syekh Khaled Bentounès, Tasawuf Jantung Islam: Nilai-nilai 

Universal Tasawuf, ter. Andityas P. (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 
2003). 

Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comaparative Study of Key 
Philosophical Concepts (Los Angeles: University of California 
Press, 1983). 

W.T. Stace, Mysticism and Philosophy (Philadelphia & New York: 
J.B. Lippincott Company, 1960). 

William C. Chittick, Sufism: A Short Introduction (Oxford: 
Oneworld, 2000). 

William Johnston, Mystical Theology: The Science of Love (London: 
Harper Collins Religious, 1995). 


