TASAWUF DALAM PERADABAN ISLAM:
APRESIASI DAN KRITIK

Kautsar Azhari Noer™*

Abstract

It is undeniable that Islamic mysticism (tasawnuf) bas important
contribution to  Islamic civilization development. But, its complicated and
wilderness’ teaching makes it always becomes the object of criticism
especially from the scholars of figh.

Using historic-conceptual trace, this writing reveals the role of Islamic
mysticism in developing Islamic civilization such as in philosophy, education,
psychology, literature, dance and music. The fundamental concept of sufi
wahdah al-W ujsid (the oneness of Being) gives contribution to solve problems
related to modern science especially physic. Islamic mysticism like modern
Physic, teaches the awareness of unity and interrelationship among all things
and events, occurrence of all phenomena in this universe as a manifestation
of a basic unity.

However, its intricate teachings which is difficult to accept by ordinary
people  frequently lead to misunderstanding. To make thing worst, some
practitioners of Islamic mysticism  commercialize the spiritual value of the
Islamic mysticism for a little price.

Keywords: Wabdah al-Wujid, Paradoksikalitas, Samd‘, Psikologi
Sufi, Teori Medan Quantum, Tasawuf Sunni, Tasawuf Filosofi.

APABILA  Islam dipandang sebagai agama tauhid yang
memadukan aspek esoterik dan aspek eksoterik, maka tasawuf
sebagai bagian dari peradaban Islam lebih menekankan aspek

“Penulis adalah Guru Besar bidang Tasawuf dan dosen Pascasarjana
UIN Syarif Hidayatullah Jakarta. email: kautsar_noer@yahoo.com

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 367



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

esoteriknya. Tasawuf, bagaikan jantung manusia, adalah sumber
kehidupan batiniah dan pusat yang mengatur keseluruhan
organisme keagamaan Islam. Jika Islam diibaratkan sebagai
tubuh, maka tasawuf adalah jantungnya. Itulah mengapa para
pembela tasawuf mengatakan bahwa tasawuf adalah “jantung
risalah Islam™! atau “jantung Islam”.2

Sebagai sebuah disiplin keilmuan Islam tradisional, tasawuf
baru muncul pada pada abad II H/ XIII M, atau paling tidak
dalam bentuk lebih jelas pada abad IIT H/ X M. Namun, sebagai
pengalaman spiritual, tasawuf telah ada sejak adanya manusia.
Usianya setua usia kebangkitan kesadaran manusia. Semua rasul,
nabi, dan wali adalah sufi, yang tidak lain dari manusia sempurna
(insan kamil). Nabi Muhammad adalah sufi terbesar karena beliau
adalah manusia sempurna yang paling sempurna. Tasawuf
bersumber dari al-Qur’an dan al-Sunnah. Tasawuf tidak dapat
dipisahkan dari Islam karena tasawuf adalah jantung Islam.

Tasawuf sebagai bagian yang tidak terpisahkan dari
peradaban Islam patut mendapat apresiasi karena ia telah
memberikan sumbangan besar bagi peradaban Islam. Namun
demikian, tasawuf tidak bisa lepas dari kritik karena ia telah
menderita cacat-cacat yang membuat citra dirinya buruk yang
merugikan peradaban Islam. Tulisan ini adalah sebuah upaya
untuk memberikan apresiasi dan sekaligus kritik tehadap tasawuf
sebagai tradisi Islam yang telah berusia berabad-abad.

Apresiasi: Sumbangan Tasawuf bagi Pengembangan
Peradaban Islam

Apresiasi pantas diberikan terhadap tasawuf karena
sumbangan-sumbangannya  yang  sangat  bernilai  bagi

1Seyyed Hossein Nast, Ideals and Realities of Islam (London: Unwin
Paperbacks, 1979), 121.

2Shaykh Fadhlalla Haeri, The Elements of Sufism (Shaftesbury, Dorset:
Element, 1990), vii; Syekh Khaled Bentounes, Tasawuf Jantung Islam: Nilai-
nilai Universal Tasawnf, ter. Andityas P. (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 2003), 21.

368 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

pengembangan peradaban Islam. Sumbangan itu dapat dilihat
dalam berbagai bidang seperti filsafat, sastra, musik, tarian,
psikologi, dan sains modern.

Bidang Filsafat Islam

Tasawuf memiliki sumbangan yang besar dalam
pengembangan filsafat Islam, khususnya metafisika, yang
mencakup konsep-konsep ontologis, teologis, kosmologis, dan
antropologis. Konsep filosofis kunci sufi yang besar
sumbangannya bagi metafisika adalah wahdah  al-Wujid
(Kesatuan Wujud). Wabdah al-W njiid® adalah doktrin bahwa tidak
ada sesuatu pun dalam wujud kecuali Tuhan; hanya ada Satu
Wujud Hakiki, yaitu Tuhan, yang oleh Ibn ‘Arabi sering disebut
al-Haqgq. Segala sesuatu selain Tuhan tidak ada pada dirinya
sendiri; ia hanya ada sejauh memanifestasikan Wujud Tuhan.
Alam adalah lokus penampakan diri Tuhan. Manusia Sempurna
(al-insan al-kamil) adalah mikrokosmos, yang merupakan lokus
penampakan diri Tuhan yang paling sempurna. Di dalam sistem
Ibn ‘Arabi penampakan diti (#gja//i) Tuhan merupakan salah satu
ajaran sentral. Alam tidak mempunyai wujud sendiri kecuali
wujud pinjaman, wujud yang berasal, “melimpah” atau
“memancar,” dari Tuhan. A/~Hagq (Tuhan) dan al-khalg (alam)
adalah satu tetapi bukan satu, identik tetapi bukan identik.
Doktrin  wabdah al-Wujiid tidak hanya sisi tasybih (similarity,
keserupaan), tetapi juga sisi Zangih (incomparability, ketidak-dapat-
dibandingkan).

Sumbangan tasawuf bagi pengembangan metafisika Islam
dapat ditemukan pada tasawuf mazhab wabdat al-wujid yang
dianggap didirikan oleh Ibn ‘Arabi. Sekalipun Ibn ‘Arabi adala
seorang Sunni, pandangan-pandangan mistis-filosofisnya telah
membuatnya lebih dekat kepada Syi‘ah. Secara formal ia tidak

SPenjelasan tentang wabdat al-wujiid Ibn ‘Arabl dapat ditemukan dalam
karya Kautsar Azhari Noer, Ibn al-‘Arabi: Wabdat al-Waujiid dalam Perdebatan
(Jakarta: Paramadina, 1995).

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 369



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

pernah beralih kepada Syi‘ah, tetapi pandangan-pandangannya
itu diadopsi oleh banyak ulama Syii. Bahkan sampai hari ini,
metafisika Ibn ‘Arabl bersama dengan metafisika Suhrawardi,
Guru Iluminasi (Syaikh al-Isyrig), membentuk dasar pandangan
dunia filsafat gnostik para intelektual Muslim Iran. Misalnya,
sumbangan metafisika Ibn ‘Arabi dapat ditemukan pada
pengaruhnya terhadap Mulla Sadra, filsuf terbesar Syi‘i.

Bidang Seni Sastra

Di antara para ulama Islam, para sufi adalah kelompok yang
paling menghargai dan paling besar perhatiannya terhadap seni
dan sastra. Cinta, penghargaan, dan perhatian para sufi terhadap
seni dan sastra telah mendorong mereka menciptakan karya-
karya seni dan sastra yang tidak ternilai harganya. Kreativitas
mereka itu telah menempatkan tasawuf sebagai unsur yang
memperkaya peradaban Islam dalam bidang seni dan sastra.
Dalam bidang sastra yang dikembangkan para sastrawan sufi,
khususnya para penyair sufi, sebagai ekspresi pengalaman
spiritual dan sekaligus sebagai media untuk menyampaikan pesan
moral sufi, syair adalah bentuk yang lebih menonjol dan karena
itu lebih terkenal daripada prosa.*

Syair sufi telah digubah dalam berbagai bahasa. Pada
mulanya, pada abad IX M bahasa Arab telah digunakan sebagai

media untuk menyampaikan ekspresi mistis dalam syair, yang

4Carl W. Ernst, seorang pakar studi-studi keislamam dan pernah
menjadi Guru Besar pada Departemen Studi Keagamaan, University of
North Carolina, Chapel Hill, Amerika Serikat, mengatakan bahwa dari
semua produk sufi, sejauh ini yang paling terkenal dan dianggap paling
bernilai adalah warisan syair sufi, serta musik dan tarian yang biasanya
dipertunjukkan bersama-sama selama beratus-ratus tahun. Ketika para
sarjana Hropa “menemukan” tasawuf pada akhir abad XVIII M, pada
dasarnya syair sufi-lah yang menarik dan membuat mereka yakin bahwa
mereka telah menemukan sesuatu yang luar biasa dalam budaya Timur. Carl
W. Ernst, Ajaran dan Amaliah Tasawnf- Sebuah Pengantar, ter. Arif Anwar
(Jogjakarta: Pustaka Sufi, 2003), 187.

370 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

diikuti oleh bahasa Persia sejak abad XI M. Kemudian para sufi
mulai menggubah syair dalam bahasa Turki dan India kuno pada
abad ke X111 M. Begitu juga bahasa-bahasa di Afrika dan Asia
digunakan oleh para sufi sebagai media untuk mengarang syair
secara terus-menerus hingga saat ini.>

Rabia  al-‘Adawiyah adalah sufi perempuan yang
menuangkan rasa cintanya yang bergelora kepada Tuhan sebagai
satu-satunya Kekasih. Bait-bait syairnya sering dikutip oleh para
pengagumnya sampai hari ini. Di antara bait-bait itu adalah:

Ya Allah, jika aku menyembah-Mu,

karena takut pada neraka, bakarlah aku di dalamnya
Dan jika aku menyembah-Mu,

karena mengharap surga, campakkanlah aku darinya
Tetapi, jika aku menyembah-Mu,

demi Engkau semata, janganlah Engkau enggan
mempetlihatkan keindahan wajah-Mu

yang abadi padaku.

Rabi‘ah tidak hanya unggul dalam syair, tetapi juga dalam
doa-doa prosadik. Karena penyesalannya akan kehidupan
sebelumnya yang penuh dosa, ia tetap terbakar dalam api Cinta
Ilahi hingga kematiannya pada usia 87 tahun.

Syair-syair al-Hallaj yang cerdas dan penuh gairah terkenal
karena daya pesonanya yang kuat. Beberapa syairnya memaknai
cinta sebagai penyatuan diri dengan Tuhan, seperti ucapannya:

Aku adalah Dia yang kucintai,

dan Dia yang kucintai adalah aku,

kami adalah dua roh yang bertempat dalam satu tubuh
Jika engkau melihat aku, engkau melihat-Nya,

Jika engkau melihat-Nya, engkau melihat kami

Sebagian besar karya al-Hallaj telah hilang, kecuali Diwin dan
Kitab al-Thawdsin yang tetap bertahan sebagai kesaksian atas
keterampilan puitisnya yang luar biasa.

51bid., 189-90.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 371



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Bagaimanapun, nama Jalal al-Din Rumi tidak boleh
dilupakan karena ia adalah penyair sufi Persia terbesar. Ia adalah
penulis korpus syair lirik terbesar dalam sastra Persia, Diwdin-i
Syams-i Tabriz, dan epik mistis, Matsnawi. Karya Rumi yang
paling terkenal, Matsnawi, yang disebut oleh Jami sebagai “al-
Qur’an dalam bahasa Persia,” telah menginspirasi banyak karya
dalam bahasa-bahasa Turki sampai Sindhi, bahkan seluruh
sekolah-sekolah  musik  menyanyikan  bait-baitnya  yang
menghipnotis. Reynold A. Nicholson, yang menghabiskan
seluruh hidupnya untuk menerjemahkan seluruh karya Rumi
dalam bahasa Inggris, menyebut Rumi sebagai penyair sufi
terbesar yang pernah hidup.®

Bait-bait awal pembukaan untuk Mazsnawi mengungkapkan
tema karya terbesanya itu dalam bahasa simbolik.

Dengarlah nyanyi Seruling Bambu
Mendesah selalu, sejak direnggut
Dari rumpunnya yang dulu, alunan
Lagu pedih dan cinta membara.
“Rahasia nyanyianku, meski dekat,
Tak seorang pun bisa mendengar dan melihat
Oh, andai ada teman tahu isyarat
Mendekap segenap jiwanya dengan jiwaku!
Ini nyala Cinta yang membakarku,
Ini anggur Cinta mengilhamiku.
Sudilah pahami betapa para pencinta terluka,
Dengar, dengarkanlah rintihan Seruling!”

“Nyanyian” seruling yang berasal dari peraduannya adalah
kerinduan jiwa manusia yang terpisah dari Sumbernya. Bait-bait
ini membimbing jiwa untuk kembali ke Tempat Asal, tempat
yang selalu ia rindukan dan kepadanyalah pada akhirnya ia akan
kembali. Nada seruling yang juga menjadi ciri khas musik tarekat

6Seyyed Hossein Nasr dan Jalal Matini, “Perian Literature,” dalam Islamsic
Spirituality: Manifestations, ed. Seyyed Hossein Nasr (London: SCM Press,
1991), 338.

372 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Maulawiyah memunculkan kenangan akan kampung halaman
asal, sebuah kenangan paling dalam yang dirasakan oleh orang-
orang yang didorong oleh daya tarik surga dalam kehidupan ini
dan orang-orang yang tetap mendapat bimbingan utama Rumi.”

Musik dan Tari

Sumbangan lain tasawuf bagi peradaban Islam yang patut
mendapat apresiasi adalah musik dan tarian. Konser musik
spiritual yang disertai pembacaan syair, pujian, atau doa disebut
samd‘ (yang secara harfiah berarti “pendengaran”). Pada akhir
abad ke 1X M, samd‘ telah menjadi praktik yang dilakukan oleh
sebagian para sufi, dan secara tipikal disertai oleh tarian.
Sebagian besar ahli fikih dan sebagian para sufi memandang
musik dan tarian sebagai praktik yang diharamkan oleh hukum
syariat. Sebaliknya, para sufi yang mempraktikkan sama’
memberikan berbagai argumen syariat untuk membuktikan
keabsahahannya. Tetapi alasan dasar keabsahan praktik samai‘
bagi para sufi adalah “membangkitkan zikir kepada Allah dalam
hati.” Ada sesuatu dalam musik, menurut mereka, yang bisa
membawa manusia ke dalam alam yang tidak dapat dilihat,
kepada asal mereka sendiri dalam ‘“ketiadaan,” ke dalam alam
tempat Allah masih mengatakan kata azali-Nya kepada mereka.?

Tujuan sama‘ adalah memperkuat zikir kepada Allah dan
mengobarkan nyala api yang membakar habis segala sesuatu
kecuali Sang Kekasih. Bagi anggota perkumpulan sawd‘ musik
adalah bahasa rahasia tanda-tanda Tuhan bersinar yang dapat
didengar. Ketika mendengar bahasa rahasia itu, jiwa manusia
mengingat tempat kediaman asalnya pada hari Alastu ketika
kedekatan kepada Tuhan adalah rumah alaminya. Jiwa
mengingat Petjanjian  _Alastu  ketika Tuhan mengadakan
perjanjian dengan Adam dan keturunannya, dengan mengatakan,

"Nasr dan Matini, “Persian Literature,” 338-40.
SWilliam C. Chittick, Sufism: A Short Introduction (Oxford: Oneworld,
2000, 78.

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 373



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

“Bukankah Aku (Alastu) Tuhanmu?,” yang dijawab oleh mercka
dengan jawaban, “Yal Kami bersaksi.” (Q 7:1172).9 Musik bagi
para sufi bukanlah tujuan, tetapi adalah cara membangkitkan
gairah kalbu untuk mengingat Tuhan.

Di banyak wilayah dunia Islam para sufi mengembangkan
musik dengan warna masing-masing yang berbeda, yang
dipengaruhi oleh warna-warna musik dari berbagai wilayah dan
lokal. Jean-Louis Michon, seorang sarjana Perancis yang
memiliki keahlian tentang Islam di Afrika Utara, seni Islam, dan
tasawuf, mengungkapkan bahwa di Turki, misalnya, musik
spiritual dari jenis musik klasik mewarisi tidak hanya mode-mode
melodi Arab, Byzantium, dan Persia, tetapi juga mengambil
suara-suara dan ritme-ritme yang berasal dari padang-padang
rumput Asia dan selama berabad-abad banyak menyerap hal-hal
yang berhubungan dengan dunia mistikal.!0

Di India bagian utara, unsur Hindu dan unsur Islam telah
menjadi suatu sintesis penting dalam seni musik yang dimulai
sejak perkembangan Islam di India pada abad ke XII dan ke
XIII M. Tradisi musik sufi India dan Pakistan yang paling
terkenal adalah musik tarekat Chistiyah. Musik tarekat ini lebih
dikenal dengan sebutan gawwali (dari kata Arab gawwil yang
berarti “yang banyak berkata”). Ernst melaporkan bahwa

21bid., 80.

19Jean-Louis Michon, “Sacred Music and Dance in Islam,” dalam Islamic
Spirituality: Manifestationsi, ed. Seyyed Hossein Nasr (London: SCM Press,
1991), 498. Musik sufi yang paling terkenal di Turki, dan mungkin juga di
seluruh dunia Islam, adalah musik dari tarekat Maulawiyah dalam upacara
samdi' yang telah menjadikan para anggotanya dinamakan “Para Darwis yang
Berpusing,” “Para Darwis yang Berputar-putatr” (Whirling Dervishes). Upacara
ini telah dipraktikkan sejak masa Rumi meskipun pada masanya upacara
samé‘ belum merupakan pertunjukan yang terstruktur. Ketika tarekat ini
berkembang, suatu struktur pertunjukan yang formal mulai terbentuk, yang
di dalamnya syair-syair Persia Rumi dinyanyikan dengan iringan musik
bersama syair-syair yang berisi pujian-pujian kepada Nabi saw, dan ayat-ayat
al-Qur’an.

374 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

biasanya penampilan gawwaili merupakan ritual yang sangat
terstruktur, yang dilaksanakan di ribath-ribath sufi pada peringatan
wafatnya para wali terkenal atau pada perayaan besar hari
keagamaan lain. Kamis sore biasanya adalah saat yang baik untuk
mengunjungi 7ibath-ribath Chisti jika para pengunjung ingin
melihat penampilan gawwalil!

Bidang Psikologi

Sumbangan tasawuf bagi peradaban Islam yang tidak kalah
penting adalah sumbangannya bagi perkembangan psikologi,
yang dapat disebut psikologi sufi atau psikologi spiritual.
Tasawuf dapat dipandang sebagai penyucian jiwa atau hati untuk
mendekatkan diri kepada Tuhan. Ini berarti bahwa tasawuf
berkaitan langsung dengan jiwa atau hati. Berbeda dengan
psikologi pada umumnya, psikologi sufi berkaitan tidak hanya
dengan jiwa (nafs, psyche) atau persoalan-persoalan kejiwaan tetapi
juga dengan roh (7ih, spirit) atau persoalan-persoalan kerohanian.
Karena itu, lebih tepat jika psikologi sufi disebut “psikologi
spiritual” atau “spiritologi.” Ia lebih merupakan “spiritologi,”
atau “ruhologi,” ketimbang “psikologi,” atau “nafsiologi.”’12

Tasawuf memberikan sebuah pendekatan yang benar-benar
holistik  terhadap psikologi spiritual yang membuat roh
menghindari bahaya-bahaya linear dan hirarkis yang banyak
ditemukan dalam banyak sistem spiritual, model-model yang
telah banyak digunakan untuk membenarkan penindasan
terhadap para perempuan dan para minoritas. Di dalam tasawuf,
secara mutlak tidak ada pembedaan-pembedaan spiritual antara
para laki-laki dan para perempuan, atau antara ras-ras atau
kebangsaan-kebangsaan yang berbeda.!?

Model psikologi sufi memadukan aspek-aspek fisik,
psikologis, dan spiritual. Aspek fisik kehidupan kita ditopang

11 Brnst, Ajaran..., 240-1.
12 Frager, Heart.. ., 4.
3] bid.

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 375



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

oleh kearifan roh-roh mineral, nabati, hewani sejak dahulu kala.
Keberfungsian psikologis kita berakar pada roh personal, yang
terletak pada otak dan merupakan tempat kediaman ego dan
kecerdasan. Natur spiritual kita adalah lompatan kualitatif
melampaui natur-natur fisik dan psikis (yang kedua-duanya
berakar pada tubuh fisik dan eksistensi material kita). Roh insani,
roh rahasia, dan roh rahasia dari rahasia terdapat dalam hati
spiritual nonmaterial. Roh insani adalah tempat kediaman kasih
saying dan kreativitas. Roh rahasia adalah tempat zikir kepada
Tuhan, dan roh rahasia dari rahasia adalah yang tidak terbatas,
percikan Ilahi di dalam diri kita.'

Semua guru sufi adalah psikiater spiritual, dokter yang
mengobati penyakit spiritual. Apabila praktik tasawuf adalah
obat, maka guru sufi adalah dokternya. Lalu, pasiennya siapa?
Pasien adalah para darwis yang melakukan praktik tasawuf di
bawah bimbingan guru. Sebenarnya siapa pun menderita
penyakit spiritual sejauh ia tidak hidup sesuai dengan potensial-
potensialnya sebagai manusia. Sayangnya, kebanyakan orang
tidak sadar bahwa mereka menderita penyakit spiritual, dan,
karena itu, mereka merasa tidak membutuhkan obat untuk
menyembuhkan diri mereka dari penyakit itu. Manusia yang
sehat secara spiritual adalah manusia yang hidup sesuai dengan
potensial-potensialnya sebagai manusia. Manusia yang sehat
secara spiritual adalah manusia yang selalu mengingat Tuhan
dalam semua keadaan, di mana saja dan kapan saja. Dengan kata
lain, manusia yang sehat secara spiritual adalah manusia yang
hidup senantiasa dalam kehadiran Tuhan. Akar penyakit spiritual

14]bid. Sufi-sufi seperti Aba Nashr al-Sarrdj, Abt Thalib al-Makki, Abu
al-Qasim al-Qusyairl, Abd Hamid al-Ghazali, Ibn ‘Arabi, dan Jalil al-Din
Rumi adalah pskolog sufi atau psikolog spiritual. Akhir-akhir ini psikologi
sufi dikembangkan oleh guru-guru sufi yang juga menguasai secara ilmiah
psikologi Barat tradisional. Di antara mereka yang mengembangkan
psikologi model ini adalah Robert Frager, Lynn Wilcox, Soraya Susan
Behbehani, Kabir Heminski, dan Llewllyn Vaughan-Lee.

376 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

adalah keterpisahan dari Tuhan yang merupakan Asal segala
sesuatu.

Bidang Sains Modern

Sumbangan lain tasawuf yang sangat mengagumkan, jika
bukan  mengagetkan, bagi  peradaban  Islam, adalah
sumbangannya untuk menjawab persoalan-persoalan yang terkait
dengan sains modern, khususnya fisika. Fritjof Capra, seorang
ahli fisika yang telah melakukan penelitian dalam fisika enegi-
tinggi di beberapa universitas Eropa dan Amerika, melalui
karyanya The Tao of Physics dapat membantu kita menjelaskan
kesamaan-kesamaan antara tasawuf dan fisika modern. Karya
Fritjof Capra The Tao of Physics sering dijadikan rujukan dan
sekaligus contoh yang sangat bagus oleh para sarjana dan
pemikir untuk menunjukkan kesamaaan-kesamaan antara sains
modern dan mistisisme Timur,!> yang diwakili oleh Hinduisme,
Buddhisme, dan Taoisme. Karya ini dapat mendorong dan
membantu pemikir-pemikir Muslim untuk mencari kesamaan-
kesamaan antara fisika modern dan tasawuf karena kesamaan-
kesamaan antara tasawuf dan mistisisme Timur. Karya
Toshihiko Izutsu Sufism and Taoisme'® adalah contoh yang sangat
bagus dari suatu kajian perbandingan yang menunjukkan
kesamaan-kesamaan antara konsep-konsep filosofis kunci dalam
tasawuf yang diwakili oleh Ibn ‘Arabi, pada satu pihak, dan
konsep-konsep filosofis kunci dalam Taoisme yang diwakili oleh
Lao-tzu dan Chuang-tzu, pada pihak lain. Jika benar tasawuf dan

BWilliam Johnston, Mystical Theology: The Science of Love (London: Harper
Collins Religious, 1995); Jusuf Sutanto, “Bhinneka Tunggal Ika dalam
Cahaya Falsafah Ying-Yang,” dalam Dua Renungan tentang Manusia,
Masyarakat dan Alam Semesta, ed. Daoed Joesoef dan Jusuf Sutanto (Jakarta:
CSIS, 1990), 74-107; Bede Griffiths, A New Vision of Reality: Western Science,
Eastern Mysticisme and Christian Faith (Springdfield, Illinois: Templegate
Publishers, 1989).

16Toshihiko lzutsu, Sufism and Taoism: A Comaparative Study of Key
Phitosophical Concepts (Los Angeles: University of California Press, 1983).

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 377



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Taoisme memiliki kesamaan-kesamaan dalam konsep-konsep
filosofis kunci, tasawuf dan fistka modern juga memiliki
kesamaan-kesamaan sebagaimana kesamaan-kesamaan yang
dimiliki bersama oleh fisika modern dan Taoisme.!”

Fritjof Capra mengatakan bahwa para mistikus Timur
mengungkapkan pengetahuan mereka dengan kata-kata dengan
bantuan mitos-mitos, simbol-simbol, gambaran-gambaran puitis
atau pernyataan-pernyataan paradoksikal, sedangkan para
fisikawan modern mengungkapkan pengetahuan mereka dengan
model-model dan teori-teori verbal. Model-model dan teori-teori
verbal mesti tidak akurat. Model-model dan teori-teori itu adalah
imbangan mitos-mitos, simbol-simbol, dan gambaran-gambaran
puitis Timur. Baik para mistikus Timur maupun para fisikawan
modern menyadari benar keterbatasan bahasa dan berpikir
“linear.”!® Pikiran mempunyai peranan yang amat penting dalam
mengonstruksi realitas. Capra mengatakan bahwa teori quantum
menunjukkan  bahwa  “struktur-struktur dan fenomena-
fenomena yang kita amati di alam tidak lain daripada ciptaan

"Untuk mencari kesejajaran-kesejajaran antara fisika modern dan
mistisisme Timur Fritjof Capra berangkat dari kesejajaran epistemologis.
Menurut Capra, ada dua jenis pengetahuan atau kesadaran manusia, yaitu
pengetahuan rasional dan pengetahuan intuitif. Pengetahuan rasional
diperoleh melalui berpikir rasional, sedangkan pengetahuan intuitif diperoleh
melalui berpikir imaginal. Meskipun fisika menekankan pengetahuan rasional
dan mistisism Timur menekankan pengetahuan intuitif, kedua tipe
pengetahuan ini terdapat dalam kedua bidang ini sekaligus. Ini berarti bahwa
dalam fisika pengetahuan intuitif pun digunakan dan dalam mistisisme
pengetahuan rasional pun ditemukan. Unsur rasional dari riset sebenarnya
tidak akan berguna bila tidak dilengkapi oleh intuisi yang memberi para
ilmuwan pemahaman-pemahaman baru dan membuat mereka kreatif.
Pemahaman-pemahaman intuitif, bagaimanapun, tidak akan berguna bagi
fisika kecuali bila pemahaman-pemahaman itu dapat dirumuskan dalam
kerangka matematis yang konsisten, yang dilengkapi oleh suatu interpretasi
dengan bahasa yang jelas.Lihat Fritjof Capra, The Tao of Physics (Boston: New
Science Library, 1983), 31.

181bid., 44.

378 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

pikiran kita yang mengukur dan mengkategorisasikan.”!? Teori
kuantum menjelaskan bahwa fenomena-fenomena hanya dapat
dipahami sebagai hubungan-hubungan dalam suatu rantai
proses, yang berujung pada kesadaran pengamat. Capra
mengutip kata-kata FEugene Wigner, “Tidaklah mungkin
merumuskan hukum-hukum (teori quantum) dalam suatu cara
yang sepenuhnya konsisten tanpa merujuk pada kesadaran.”?0

Karakteristk epistemologis fisika modern dan mistisisme
Timur ini memiliki kesamaan dengan karakteristik epistemologis
tasawuf bahwa apa yang diketahui diwarnai oleh siapa yang
mengetahui. Dengan mengutip kata-kata al-Junaid, seorang sufi
besar dari Baghdad, Ibn ‘Arabi berkata; “Warna air adalah warna
bejana yang ditempatinya” (Lawn al-ma’ lawn ‘ind’ibi).?’

Menurut Capra, karakteristik terpenting pandangan dunia
Timur adalah kesadaran tentang kesatuan dan interrelasi timbal-
balik segala sesuatu dan peristiwa, pengalaman akan semua
fenomena di dunia sebagai manifestasi-manifestasi dari suatu
kesatuan dasar. Segala sesuatu dilihat sebagai bagian-bagian
keseluruhan kosmik yang saling tergantung dan tidak dapat
dipisahkan, sebagai manifestasi-manifestasi dari realitas terakhir
yang sama. Realitas terakhir ini, yang menampakkan dirinya
dalam segala sesuatu, disebut Brabman dalam Hinduisme,
Dharmakaya dalam Buddhisme, dan Tao dalam Taoisme.! Capra
memandang bahwa kesatuan dasar alam semesta bukan hanya
karakteristik sentral pengalaman mistis, tetapi juga adalah salah
satu penyingkapan (rahasia) terpenting fisika modern. Kesatuan
dasar itu menjadi jelas pada tingkat atomik dan semakin
memanifestasikan dirinya ketika seseorang masuk lebih dalam ke
dalam materi, turun ke dalam wilayah partikel-partikel
subatomik. Berbagai model fisika subatomik mengungkapkan
pengetahuan yang sama: bahwa unsur-unsur pokok materi dan

]bid., 277.
2] bid., 300.
2 bid., 130.

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 379



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

fenomena-fenomena dasar yang meliputi unsur-unsur pokok itu
semuanya saling terkait, dan tergantung; bahwa semuanya tidak
bisa dipahami sebagai entitas-entitas yang terpisah, tetapi sebagai
bagian-bagian keseluruhan yang terintegrasi.??

Konsep kesatuan dasar segala sesuatu dalam mistisisme
Timur, pada intinya, sama dengan konsep kesatuan wujud
(wabdah al-Wujiid) dalam tasawuf Ibn ‘Arabl dan mazhabnya.
Sebagaimana mistisisme Timur, tasawuf mengajarkan bahwa
tidak ada sesuatu pun dalam wujud kecuali Tuhan; hanya ada
Satu Wujud Hakiki, yaitu Tuhan. Segala sesuatu selain Tuhan
tidak ada pada dirinya sendiri; segala sesuatu itu hanya ada sejauh
memanifestasikan ~ Wujud Tuhan. Alam adalah lokus
penampakan diri Tuhan. Kesamaan kesatuan dasar segala
sesuatu dalam mistisisme Timur dan wabdah al-Wujsid dalam
tasawuf dengan mudah dapat mendorong para pengkaji untuk
mengambil kesimpulan bahwa wabdah  al-Wujiid memiliki
kesamaan dengan kesatuan alam semesta sebagai penyingkapan
tisika modern.

Para misttkus Timur memiliki suatu pandangan dinamis
tentang alam semesta yang serupa dengan pandangan fisika
modern, dan akibatnya tidak mengejutkan bahwa mereka juga
menggunakan gambaran tarian untuk memberitahukan intuisi
mereka tentang alam.?’ Tarian kosmik ini disimbolkan dengan
sangat indah dalam Hinduisme dengan tarian Shiva. “Menurut
kepercayaan Hindu, semua kehidupan adalah bagian dari suatu
proses ritmis besar dari penciptaan dan penghancuran, dari
kematian dan kelahiran kembali, dan tarian Shiva menyimbolkan
ritme kehidupan-kematian abadi ini yang berlangsung dalam
siklus yang tidak pernah berakhir.”

Teori para mistikus Timur dan para fisikawan modern bahwa
alam bergerak dan berubah terus-menerus, menjadi dan hancur

2]bid,, 130-1.
51bid., 241.

380 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

berulang-ulang tanpa berhenti, serupa dengan teori para sufi
bahwa alam sebagai penampakan diri (Zzalli) Tuhan diciptakan
terus-menerus. Penciptaan alam, atau proses penciptaan alam,
identik dengan #gjalli. Karena fajalli terjadi secara terus-menerus
tanpa awal dan tanpa akhir, “yang selama-lamanya ada dan akan
selalu ada,”?* maka penciptaan alam juga terjadi terus-menerus.
Tuhan ber-fgjalli dalam bentuk-bentuk yang tidak terbatas
jumlahnya. Bentuk-bentuk itu tidak ada yang sama dan tidak
pernah dan tidak akan terulang secara persis sama. Semuanya
terjadi dalam perubahan terus-menerus tanpa berhenti. Ibn
‘Arabi mengatakan bahwa apa yang terdapat dalam alam berubah
dari suatu keadaan kepada keadaan lain. Alam temporal berubah
setiap kejap. Alam nafas berubah pada setiap nafas dan alam
tajalli berubah pada setiap fgalli. Allah swt berfirman: “Setiap
waktu Dia dalam kesibukan” (Qs. al-Rahman [55]: 29). Ibn
‘Arabi mengutip kata-kata Abu Thalib dan Rza/ Allah:
“Sesungguhnya Allah swt selama-lamanya tidak melakukan zaja/li
dalam satu bentuk bagi dua individu atau pribadi, dan tidak pula
dalam satu bentuk dua kali.”?

Kritik: Cacat-cacat Tasawuf
Kesalahpahaman terhadap Ajaran Tasawuf

Tasawuf dalam perjalanan sejarahnya yang panjang tidak
bebas dari kritik karena cacat-cacat yang dideritanya sebagai
kekeliruan-kekeliruan ajaran dan praktik tasawuf atas nama
tasawuf. Cacat terbesar tasawuf atas nama tasawuf adalah
ketidakpahaman sebagian para pendukung tasawuf tentang
pengalaman spiritual pada tingkat »za7ifah dalam arti sebenarnya.
Pada tingkat ma'‘rifah dalam arti ini, kata Robert Frager, “tidak

%]bn al-‘Arabi, Fushis al-Hikam, Jilid 1 (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi,
1980), 49.

%1bn al-‘Arabl, al-Futibat al-Makkiyyah, Jilid 1 (Beirat: Dar al-Fikr, t.th.),
260.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 381



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

ada aku dan kamu.” Individu menyadari bahwa semuanya adalah
Tuhan, bahwa tidak sesuatu pun dan seorang pun terpisah dari
Tuhan. Inilah tujuan tertinggi tasawuf. Ma7ifah dalam arti ini
adalah ma‘rifah yang dicapai para ahli makrifat (‘Grifin) yang,
sebagaimana dikatakan al-Ghazali, telah menyaksikan dengan
mata batinnya bahwa “tidak ada dalam wujud kecuali Allah” dan
“segala sesuatu adalah binasa kecuali wajah-Nya (Qs. al-Qashash
[28]: 88), bukan dalam arti bahwa segala sesuatu selain Allah
adalah “binasa pada suatu waktu tertentu, tetapi adalah binasa
secara azali dan abadi.” Segala sesuatu selain Allah, bila
dipandang dari dirinya sendiri, adalah ketiadaan belaka (‘adam
mahdh), dan bila dipandang dari arah datangnya wujud, dari
Sumber Pertama, adalah ada (wawjid), bukan dalam arti ada
dengan sendirinya, tetapi ada sejauh berasal dari Allah. Maka
yang ada hanyalah wajah Allah.2

Ma'rifah dalam arti ini mencapai puncaknya pada tasawuf
mazhab wabdat al-wujid (Kesatuan Wujud). Javad Nurbakhsh,
Syaikh Tarekat Ni‘matullahi, mengatakan, “bagiku tasawuf
adalah dan selalu terutama merupakan sebuah mazhab praktis
dan eksperiensial.” Tasawuf baginya adalah “pada prinsipnya
sebuah mazhab Kesatuan Wujuad (wabdat al-wujsid). Ajaran dasar
mazhab ini dapat diringkaskan dengan cara berikut: Hanya ada
Satu Wujud dan apa pun yang ada adalah manifestasi atau
realisasi dari Wujud itu. Jika kita mengakui tasawuf sebagai
mazhab wabdat al-wujiid, mazhab apapun yang secara esensial
tidak menganut atau tidak sejalan doktrin wabdat al-wujiid
bukanlah tasawuf, atau, paling tidak, bukanlah tasawuf yang
mencapai tingkat spiritual tertinggl. Doktrin  wabdat al-wujid
adalah manifestasi tauhid tertinggi, yang mengakui hanya ada
Satu Wujud Hakiki, bukan dua wujud, Tuhan dan alam. Doktrin
ini tidak dapat dipisahkan dari teori-teoti al-insin al-kamil

26Abu  Hamid al-Ghazali, Misykdit al-Anwar, (Kairo: al-Dar al-
Qawmiyyah, 1964), 55-6.

382 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

(Manusia Sempurna, Manusia Universal), Nzr Mubammad (Nur
Muhammad), dan #gjalli (penampakan nama-nama dan sifat-sifat
Tuhan).

Atas nama tasawuf banyak di antara para ulama, yang pada
umumnya adalah para ulama Sunni (Ahli Sunnah dan Jama‘ah,
Abl al-Sunnah wa al-Jami‘ah), menolak dan, bahkan, mencaci-
maki doktrin  wabdat  al-wwjiid dan  pencapaian-pencapaian
pengalaman spiritual yang sejalan dengan doktrin ini seperti a/-
ittihad dan al-huliil karena tidak memahaminya. Para ulama yang
mengaku membela tasawuf itu menuduh tasawuf yang
mengajarkan ajaran wabdat al-wujid dan ajaran-ajaran yang sejalan
dengannya sebagai tasawuf yang menyimpang dari Islam. Mereka
membagi tasawuf menjadi dua tipe: “tasawuf Sunni” dan
“tasawuf falsafi.” Tasawuf tipe pertama adalah tasawuf yang
mereka anggap berpegang teguh pada al-Qur’an dan al-Sunnah.
Tasawuf tipe ini, yang sering juga mereka sebut “tasawuf
akhlaki” atau “tasawuf amali,” memagari dirinya dengan al-
Quran dan al-Sunnah dan menjauhi  penyimpangan-
penyimpangan yang menuju kepada kesesatan dan kekafiran.
Tasawuf tipe kedua adalah tasawuf yang mereka anggap tidak
berpegang pada al-Qur'an dan al-Sunnah. Tasawuf tipe ini
memasukkan ke dalam ajaran-ajarannya unsur-unsur filosofis
dari luar Islam, seperti dari Yunani, Persia, India, dan Kiristen,
dan mengungkapkan ajaran-ajarannya dengan memakai istilah-
istilah filosofis dan simbol-simbol khusus yang sulit dipahami
oleh orang banyak.

Tasawuf Sunni, sebagaimana biasanya diakui oleh banyak
sarjana, mencapai puncak kesempurnaannya pada al-Ghazali.
Tokoh ini dianggap sebagai pahlawan yang berjasa membangun
dan merumuskan tasawuf Sunni. Ia dianggap berhasil
mendamaikan tasawuf dan ortodoksi, atau antara tasawuf dan
syariat, sehingga tasawuf dapat diterima oleh ahli syariat.
Penilaian bahwa al-Ghazali adalah pendukung tasawuf Sunni dan
bukan pendukung tasawuf falsafi adalah tidak benar. Al-Ghazali

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 383



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

secara pribadi menganut pandangan-pandangan esoterik dan
filosofis yang sangat radikal seperti diungkapkannya dalam
Misykat  al-Anmwar, yang diperuntukkan hanya bagi kalangan
terbatas murid-muridnya. Tasawuf yang dianutnya secara pribadi
adalah tasawuf falsafi, atau lebih tepat disebut “tasawuf
teosofis.” Tidak mengherankan jika ada orang yang menuduh al-
Ghazali bermuka dua: kepada orang banyak ia mengajarkan
tasawuf moderat yang dipandang sebagai tasawuf Sunni,
sementara untuk dirinya sendiri, ia menganut tasawuf falsafi.
Klasifikasi tasawuf kepada dua tipe ini, tasawuf Sunni dan
tasawuf falsafi, perlu diberi catatan kritis. Klasifikasi ini
menghakimi bahwa tasawuf yang bersumber dari al-Qur’an dan
al-Sunnah dan, dengan demikian, yang benar-benar Islami adalah
tasawuf Sunni. Menurut klasifikasi ini, tasawuf falsafi, yang
dianggap mencapai puncak kesempurnaannya pada Ibn ‘Arabi,
adalah tasawuf yang menyimpang dari al-Qur’an dan al-Sunnah
dan membawa bid’ah dan ajaran-ajaran sesat dan, karena itu,
tidak sesuai dengan Islam. Tentu saja para pendukung tasawuf
falsafi menolak tuduhan bahwa tasawuf mereka menyimpang
dari al-Qur'an dan al-Sunnah. Mereka memandang bahwa
tasawuf mereka, yang oleh lawan-lawan mereka disebut tasawuf
talsafi, tetap berpegang teguh kepada al-Qur’an dan al-Sunnah.
Tuduhan bahwa tasawuf falsafi adalah tasawuf vyang
menyimpang dari al-Qur’an dan al-Sunnah adalah tuduhan yang
muncul  karena  kesalahpahaman atau ketidakmampuan
pemahaman tentang tasawuf tipe ini, yang justru senantiasa
berpegang teguh pada al-Qur'an dan al-Sunnah. William C.
Chittick dan Michel Chodkiewicz, secara jujur menilai bahwa
semua karya Ibn ‘Arabi, sebenarnya, tidak lain dari tafsir al-
Qur’an. Ibn ‘Arabi menyebut para wali Allah yang tertingei “Ahli
al-Qur’an” (ahl al-qur'an) dan juga “Ahli al-Haqq” (ab/ al-baqq).
Klasifikadi ini sekaligus adalah cermin ketidaksukaan ulama-
ulama Sunni kepada filsafat atau segala sesuatu yang berbau
filosofis. Ketidaksukaan itu telah mematikan, atau paling tidak,

384 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

menghalangi perkembangan filsafat di dunia Sunni. Sedangkan
di dunia Syi’i, filsafat tidak pernah kehabisan tenaga untuk tetap
berkembang dengan subur dan kaya.

Kata “Sunni” dalam ungkapan “tasawuf Sunni” bukan tanpa
maksud. Kata “Sunni” di sini menunjukkan paling sedikit tiga
maksud. Pertama, kata “Sunni” menunjukkan bahwa tasawuf
Sunni adalah tasawuf yang diterima dan dianut oleh orang-orang
Sunni (orang-orang yang menganut aliran Ahli Sunnah wal
Jama’ah), yang mayoritas adalah para penganut aliran
Asy’ariyyah. Kedua, kata “Sunni” menunjukkan bahwa tasawuf
Sunni adalah tasawuf yang sesuai dengan al-Sunnah, yang tentu
saja sesuai dengan al-Qur’an. Kefjga, kata “Sunni” menunjukkan
bahwa tasawuf Sunni, karena sesuai dengan al-Qur’an dan al-
Sunnah, adalah tasawuf yang benar.

Dalam kaitan dengan kontroversi doktrin wabdat al-wujsid Ibn
‘Arabi, beberapa catatatan penting perlu dikemukanan di sini.
Pertama, kecaman dan permusuhan terhadap Ibn ‘Arabi biasanya
timbul di dunia Sunni, bukan di dunia Syi‘i. Sekalipun Ibn ‘Arabi
adala seorang Sunni, pandangan-padanagn mistis-filosofisnya
telah membuatnya lebih dekat kepada Syi‘ah. Secara formal ia
tidak pernah beralih kepada Syi‘ah, tetapi pandangan-
pandangannya itu diadopsi oleh banyak ulama Syi‘i. Bahkan
sampai hari ini, metafisika Ibn ‘Arabi bersama dengan metafisika
Suhrawardi, Guru Iluminasi (Syaikh al-Isyrdag), membentuk dasar
pandangan dunia filsafat gnostik para intelektual Muslim Iran.
Kedna, pada satu pihak, ketika kebencian terhadap Ibn ‘Arabi di
dunia Sunni beberapa dasawarsa terakhir tetap menguat,
termasuk larangan penerbitan dan peredaran karya-karya Ibn
‘Arabi yang dikeluarkan oleh DPR Mesir pada 1970-an,
sedangkan, pada pihak lain, sekelompok peminat Ibn ‘Arabi dan
sarjana Barat malah makin tertarik pada pemikiran Ibn ‘Arabi.
Pada 1970-an mereka mendirikan dua organisasi: Beshara School
dan Mubyiddin 1bn ‘Arabi Society. Beshara School, yang betempat di
dekat  Hawick,  Skotlandia, adalah  organisasi  yang

Ulumuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 385



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

menyelenggrakan  pendidikan  esoterik  yang mengadopsi
terutama ajaran-ajaran Ibn ‘Arabi. Ibn ‘Arabi Society, yang
berpusat di Oxford, Inggris, adalah organisasi yang bertujuan
untuk meningkatkan pemahaman yang lebih baik tentang
pemikiran Ibn ‘Arabi. Kefiga, para sarjana yang ahli tentang Ibn
‘Arabi dan tekun mengkajinya yang berasal dari Barat jauh lebih
besar jumlah mereka daripada jumlah para sarjana yang ahli
tentang Ibn ‘Arabi yang berasal dari dunia Islam. Karena itu,
sekarang dan mungkin juga pada masa mendatang, penyebaran
ajaran-ajaran sufi Ibn ‘Arabi di Barat jauh lebih luas daripada di
dunia Islam.Tidak keliru dikatakan bahwa jika hari ini kita ingin
mengkaji Ibn ‘Arabi, maka tempatnya sekarang lebih baik di
Barat daripada di dunia Islam.

Keterlibatan Tasawuf pada Politik

Cacat lain tasawuf yang telah merusak pesan dan citranya
sebagai jalan yang seharusnya untuk membangun akhlak mulia
adalah fakta bahwa sejumlah guru tarekat terseret oleh
kepentingan polittk yang tujuannya adalah kekuasaan. Para
pemimpin pertama gerakan sufi Safawiyah yang didirikan oleh
Syaikh Safi® al-Din (1252-1334 H) telah terseret ke dalam kancah
politik sehingga gerakan itu lama-kelamaan secara pasti berubah
menjadi gerakan politik terutama sejak Syah Ismail I (berkuasa
1501-1524) berhasil menancapkan kekuasaannya dengan
menaklukkan dinasti-dinasti lain dan menguasai seluruh tanah
Persia. Dengan demikian Syah Ismail menegakkan Kerajaan
Safawiyah. Meskipun raja ini berperan pula sebagai pemimpin
sufi, sikap ramah, sejuk, dan toleran yang diajarkan oleh tasawuf
jauh dari tindakannya yang kejam terhadap para ulama Sunni.
Syah Ismail menjadikan Syi‘ah sebagai mazhab resmi yang dianut
negara. Raja ini memaksa rakyatnya untuk menganut Syi‘ah.
Kebijakan politik yang tidak nyaman bagi para penganut mazhab
Ahli Sunnah itu membuat para ulama Sunni terpaksa melarikan
diri untuk mencari keselamatan dari pembunuhan.

386 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Keterlibatan Kiai Musta‘in Romly, yang terpilih menjadi
Ketua Jam'tyah Abl al-Tharigah al-Mu‘tabarah pada 1975, dalam
kancah politik telah memudarkan pengaruhnya dan merusak
citranya sebagai ulama sufi di kalangan masyarakat. Pada waktu
terpilih sebagai Ketua Jam%yah ia adalah syaikh yang paling
kharismatik di Jawa Timur, dan pesantrennya Darul/ Ulnm di
Rejoso, Jombang, merupakan pusat tarekat yang paling terkenal
pada tingkat nasional. Kiai Musta‘in memiliki ribuan murid.
Kedudukannya sebagai Ketua Jam%ah menambah besar
pengaruhnya. Menjelang pemilihan umum pada 1977, ia
menyatakan dukungannya kepada Golkar, yang merupakan
organisasi politik pemerintah, sebagai lawan partai Islam PPP,
wadah yang dianggap mewakili Nahdhatul Ulama ketika itu. Ia
mendapat penghargaan berupa sebidang tanah dan bantuan
keuangan yang memungkinkannya ~membangun sebuah
universitas swasta di Jombang. “Kemurtadan”-nya itu
menimbulkan kemarahan banyak kiai, yang menganggapnya
telah menyalahgunakan kedudukannya dan mengkhianati NU
hanya demi uang. Maka dibuatlah keputusan untuk mencopot
Kiai Musta‘in dari kedudukannya sebagai Ketua Jaz 9yah.?”

Keterlibatan dalam dunia polittk memang tidak selalu
membawa akibat negatif bagi gerakan sufi sejauh tidak bertujuan
untuk mendapatkan kekuasaan. Citra buruk tidak selalu menodai
gerakan sufi apabila kekuasaan hanya sebagai alat untuk
menegakkan keadilan dan moral, bukan untuk mencapai
keuntungan duniawi. Banyak para guru sufi melawan para
penjajah dan para penguasa untuk membebaskan diri dari
kezaliman. Tetapi “setan” polittk untuk merebut dan
mempertahankan kekuasaan pada umumnya berhasil menjebol
benteng iman dan takwa kebanyak orang, termasuk para guru
sufi.

2’Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia: Survei
Historis, Geografis, dan Sosiologis (Bandung: Mizan, 1992), 95-6, 171-2.

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 387



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Komersialisasi Tasawuf

Cacat lain tasawuf yang tidak kalah buruknya adalah
kecenderungan komersialisasi penyelenggaraan kajian-kajian dan
praktik-praktik tasawuf. Apabila dulu tasawuf dikecam karena
tasawuf dianggap mengabaikan kehidupan duniawi dan
kesenangan material, maka sekarang tasawuf dikecam karena
tasawuf disalahgunakan untuk mencari keuntungan bisnis-
ckonomis. Dulu tasawuf yang dikecam adalah tasawuf asketis,
sedangkan sekarang tasawuf yang dikecam adalah tasawuf bisnis.
Sesungguhnya tasawuf tidak mengharamkan bisnis bagi orang
yang mempraktikkan tasawuf. Bahkan bisnis adalah pekerjaan
terthormat untuk mencari nafkah. Banyak di antara para sufi dan
anggota tarckat melakukan kegiatan bisnis. Jelas sekali bahwa
tasawuf bisnis tidak sama dengan bisnis para sufi dan para
anggota tarekat sufi. Tasawuf bisnis adalah tasawuf yang
dikomersialisasikan dan karena itu tercela, bukan hanya di mata
Tuhan, tetapi juga di mata masyarakat. Bisnis para sufi dan para
anggota tarekat adalah perbuatan terhormat sejauh dilakukan
sesuai dengan syariat dan diniatkan untuk ibadah dan
peningkatan kualitas spiritual.

Catatan Akhir

Inilah akhir dari pembahasan seputar tasawuf yang dapat
ditbaratkan laksana madu dan racun. Tasawuf sebagai bagian
yang tidak terpisahkan dari peradaban Islam patut mendapat
apresiasi karena ia telah memberikan konstribusi yang sangat
bernilai bagi peradaban Islam. Sumbangan itu dapat dilihat
dalam berbagai bidang seperti filsafat, sastra, musik, tarian,
psikologi, dan sains modern. Namun demikian, tasawuf tidak
bisa lepas dari kritik karena ia telah menderita cacat-cacat yang
membuat citra dirinya buruk yang merugikan peradaban Islam.
Kecatatan tasawuf ini dikarenakan keterlibatn mereka dengan
dunia politik yang sarat dengan kebohongan. Hal lain yang

388 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

menambah sisi buram tasawuf adalah komersialisasi tasawuf.
sekarang tasawuf dikecam karena tasawuf disalahgunakan untuk
mencari keuntungan bisnis-ekonomis.

Wa al-1.ih a‘lam bi al-shawdib.e®

Daftar Pustaka

Abu Hamid al-Ghazali, Misykdit al-Anwar (Kairo: al-Dar al-
Qawmiyyah, 1964).

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Chapel Hill:
The University Press of North Carolina, 1975).

Bede Griftiths, A New VVision of Reality: Western Science, Eastern
Mysticisme — and ~ Christian — Faith — (Springdfield, Illinois:
Templegate Publishers, 1989).

Carl W. Ernst, Ajaran dan Amaliah Tasawuf: Sebuah Pengantar, tet.
Arif Anwar (Jogjakarta: Pustaka Sufi, 2003).

Fritjof Capra, The Tao of Physics (Boston: New Science Library,
1983).

Ibn al-‘Arabi, a/-Futiihat al-Makkiyyah (Beirut: Dar al-Fikr, t,th.).

, Fushiis al-Hikam (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi,
1980).

Jusuf Sutanto, “Bhinneka Tunggal Ika dalam Cahaya Falsafah
Ying-Yang,” dalam Daoed Joesoef dan Jusuf Sutanto, Dua
Renungan  tentang  Manusia, Masyarakat dan Alam  Semesta
(Jakarta: CSIS, 1990).

Kautsar Azhari Noer, Ibn al-‘Arabi: Wabdat al-Wujsid dalanm:
Perdebatan (Jakarta: Paramadina, 1995).

, Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi (Jakarta:
Serambi, 2003).

Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia: Survei
Historis, Geografis, dan Sosiologis (Bandung: Mizan, 1992).

Robert Frager, Heart, Self, & Soul: The Sufi Psychology of Growth,
Balance, and Harmony (Wheaton, Ilinois: Theosophical
Publishing House, 1999).

Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006 389



Kautsar Azhari Noer, Tasawunf dalam Peradaban Islam: Apresiasi dan Kritik

Seyyed Hossein Nast, Ideals and Realities of Islam (London: Unwin
Paperbacks, 1979).

, Islamic Spirituality: Manifestations (London: SCM
Press, 1991).
, Laving Sufism (London: Unwin Paperbacks, 1980).

Shaykh Fadhlalla Haeri, The Elements of Sufism (Shaftesbury,
Dorset: Element, 1990).

Syekh Khaled Bentounes, Tasawuf Jantung Islam: Nilai-nilai
Universal Tasawnf, ter. Andityas P. (Yogyakarta: Pustaka Sufi,
2003).

Toshihiko Izutsu, Sufism and Taoism: A Comaparative Study of Key
Philosophical Concepts (Los Angeles: University of California
Press, 1983).

W.T. Stace, Mysticism and Philosophy (Philadelphia & New York:
J.B. Lippincott Company, 1960).

William C. Chittick, Sufism: A Short  Introduction (Oxtord:
Oneworld, 2000).

William Johnston, Mystical Theology: The Science of Love (London:
Harper Collins Religious, 1995).

390 Ulnmuna, Volume X Nomor 2 Juli-Desember 2006



