ISSN 1411-3457

LMD

Volume XlI* Nomor 1+ Juni 2008

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




PEDOMAN TRANSLITERASI

Arab Latin Arab Latin
| = a “@ = f
<« = b & = q
S = ts d = k
T = ] d =1
¢ = b # = m
d = kh g = n
4 = d S = w
4 = dz ¢ = h
J = r $ = 2
J =z ¢ =y
o = S
H= Untuk Madd
o = sh dan Diftong
wa = dl } = 4(apanjang)
L = th ¢! = 1(ipanjang)
L = ;h ¥4 = a (u panjang)
£ = ¢ d = aw
£ = gh ¢l = ay



TRANSLITERASI
ANTARAN

UTAMA
Abdul Fattah

Ismail Thoib

Suparta

ISI

Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan
Islam pada Masa Kejayaannya

(750-1258 M) e 1-28

Aktualisasi Manusia Versi Al-Qur’an:
Antara Idealitas dan Realitas

Pendidikan Islam e 29-46

Pendidikan Islam dan Pencerahan
Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan
Posmodernisme ® 47-66

Ahmad Munjin Nasih Lesson Study dalam Pembelajaran

dan Khoirul Adib

Taufik Churahman
dan Musfiqon

LLEPAS
Mutawalli

Baehaqi
Ahmad Sulhan
Ahmad Choirul Rofiq

ULAS BUKU
Yayuk Fauziyah

INDEKS

Pendidikan Agama Islam
di Sekolah Umum e 67-88

Dinamika Pendidikan Islam: Studi
Perubahan Kelembagaan dan Metodologi

pada Madrasah Model e 89-106

Pembaruan Hukum Islam:
Menimbang Tawaran Pemikiran

‘Abd al-Lah al-Na’im e 107-128

Posisi Perempuan

Perspektif Ulama Klasik @ 129-142

Islam Kontemporer: Antara Reformasi
dan Revolusi Peradaban e 143-156
Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang
Tafsir al-Qut’an @ 157-182

Menyingkap Kuasa Maskulinitas di Balik
Tabir Feminitas Wanita Jawa ® 183-200



MENILAI KOMPETENSI AL-MATURIDI
DI BIDANG TAFSIR AL-QUR’AN

Ahmad Choirul Rofiq"

Abstract

AFMaturidi has expertise in varions Islamic sciences. In the Qur'anic
excegesis, he has Ta'wilat Abl al-Sunnah or Ta'wilat al-Qur'an. This
paper is going to explain the methodology of al-Maturidi’s exegesis. He
clearly favors to combine the naqli and ‘aqli sources. Therefore, it can be
identified as tafsir bi al-izdiwaj (the exegesis which amalgamates tafsir bi
al-ma’tstr with tafsir bi al-ra’y). He is not an excessive commentator in
using grammatical analysis to interpret the Quranic verses. He sometimes
presents many styles of qira’ah (recitation of the Qur'an) without thorough
elucidation. He almost never takes lstd’iliyyat (the Judeo-Christian
traditions and tales) to interpret the Qur'anic verses. He prefers tawassuth
(nonaligned and independent standpoint) when dealing with many different
viewpoints among the theologians. He tends to follow the Hanafite school of
thought in discussing the jurisprudential Qur'anic verses. He usually uses
asbab al-nuzll (#he causes of revelation) slackly.

Keywords: Ayat, Tafsir, Al-Qur’an, Kompetensi, Asbab al-
Nuzul.

PADA masa kemajuan pertama sejarah Islam, dapat disaksikan
kemajuan intelektual yang mempunyai pengaruh amat signifikan
terthadap perkembangan ilmu-ilmu keislaman yang tercakup di
dalamnya ilmu teologi (kalam) Islam, sehingga bermunculan
aliran-aliran teologi yang masing-masing selalu saling berusaha

“Penulis adalah dosen Sekolahh Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN)
Ponorogo Jawa Timur. email: rofiq8377@yahoo.co.id

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 157



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

memperkokoh argumentasi mereka dengan sandaran dalil-dalil
pendukung.! Selama kurun tersebut, dijumpai sebuah langkah
bijaksana dari seorang khalifah Dinasti ‘Abbassiyyah bernama al-
Mutawakkil (w. 247 H/861 M) yang dengan sangat tegas
membela mazhab Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah, serta kemudian
berbalik menyerang mazhab Mu’tazilah dan membebaskan para
ulama yang sebelumnya mengalami penyiksaan berat akibat
berani mengambil sikap berseberangan terhadap mazhab
Mu’tazilah yang didukung pemerintah ketika diberlakukan
tindakan  mzbnabh  (inquisition atau  test of faith) semenjak
kekhilafahan berada di bawah kendali Khalifah al-Ma’man (w.
218 H/833 M).2

Menurut al-Maghribi, upaya al-Mutawakkil itu dalam
perkembangan selanjutnya dapat membawa angin segar bagi
tampilnya para ulama kalam mazhab Ahl al-Sunnah wa al-
Jama’ah, seperti Abu al-Hasan al-Asy’ari (w. 330 H/941 M) di
Bashrah yang memproklamirkan penolakannya terhadap
pemikiran Mu’tazilah dan pembelaannya terhadap pemikiran Ahl
al-Sunnah wa al-Jama’ah, Abad Manshir Muhammad bin
Muhammad al-Maturidi (w. 333 H/944 M) di Samarqand
khususnya, serta daerah-daerah lainnya di kawasan mwa wari’ al-
nahr® yang berhasil menunjukkan kesalahan-kesalahan Mu’tazilah

IKeterangan lebih terperinci mengenai periodesasi sejarah Islam dan
kemajuan peradabannya dapat dilihat dalam Harun Nasution, Islam Ditinjan
Dari Berbagai Aspeknya, vol. 1 (Jakarta: UI Press, 1978), 56-89.

2G.E. Von Grunebaum, Classical Islam, ter. Katherine Watson (Chicago:
Aldine Publishing Company, 1970), 94.

Sstilah md ward’ al-nabr adalah suatu istilah yang ditujukan oleh bangsa
Arab kepada daerah-daerah yang terletak di sebelah utara sungai Jaihtin atau
Amou-Dariyadi Turkistan, Rusia, yang merupakan pusat-pusat peradaban
Islam: Bukhara, Samarqand, Khiwa dan Tachkent. Lihat Ferdinand Tawtal
et.al., a-Munjid fi al-‘A’lam (Beirut: Dar al-Masyriq, 1995), 518. Dalam bahasa
lain, istilah #zd ward’ al-nabr diterjemahkan dengan Transoxiana (Uzbekistan).
Lihat Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. ]. Milton Cowan
(London: Macdonald & Evans, 1960), 1003.

158 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

dengan mempergunakan metode rasional, dan Abu Ja’far al-
Thahawi (w. 321 H/933 M) di Mesir yang turut
mempertahankan prinsip-prinsip Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah.*
Pernyataan yang senada juga dikemukakan oleh Abu al-Khayr
Muhammad Ayyuab ‘Ali. >

Selain popularitasnya di bidang kalam, ternyata al-Maturidi
juga mempunyai banyak karya ilmiah dalam bidang keilmuan
lain. Secara lebih lengkap karya-karyanya berjumlah 24 judul,
yaitu 2 dalam ilmu tafsir dan ilmu tajwid, 4 dalam ilmu figh, 12
dalam ilmu kalam, 1 dalam ilmu tasawuf, dan 5 sisanya dalam
topik-topik lain yang beraneka ragam.® Sebuah karyanya di
bidang ilmu tafsir, Ta'wilit Abl al-Sunnah. Meskipun demikian,
kajian-kajian komprehensif mengenai buku tafsir itu tidak
banyak dijumpai. Bahkan dalam banyak literatur mengenai ilmu-
ilmu al-Qur’an, hampir tidak pernah disebutkan nama al-
Maturidi sebagai seorang penafsir al-Qur’an.7

#*All ‘Abd al-Fattah al-Maghrtibi, Imdm Abl al-Sunnabh wa al-Jama’ab: Abdi
Manshiir al-Maturidi wa Ard'uh al-Kalamiyyah (Mesir: Maktabah Wahbah,
1985), 5.

>Abut al-Khayr Muhammad AyyGb ‘Ali, ‘Agidat al-Isiam wa al-Imim al-Al-
Mituridi (Bangladesh: al-Muassasah al-Islamiyyah, 1983), 256.

6Lihat lampiran dalam kitab Ta'wildt Ab! al-Sunnah (Baghdad: al-Irsyad,
1983), 693

7Al-Syirbasi, ketika mengemukakan pembahasan tentang tingkatan-
tingkatan para mufasir, tidak menyebutkan nama al-Maturidl sebagai
mufasir, tetapi dia justru menyebutkan nama tokoh Ahl al-Sunnah wa al-
Jama’ah lain yang semasa dengan al-Maturidi, yaitu al-Asy’ari. Penyebutan
nama al-Asy’arl sebagai mufasir juga diikuti oleh Muhammad Husayn al-
Dzahabi di dalam a/-Tafsir wa al-Mufasirin dengan mengatakan bahwa tafsir
al-Asy’ari bernama al-Mukbtagin. Shubhi Shalih ketika menyebutkan nama-
nama tafsir dan pengarangnya yang terdapat di kalangan Ahl al-Sunnah wa
al-Jam&’ah, juga tidak mencantumkan nama al-Maturldi maupun karya
tafsirnya di dalam buku Mababits fi Uliim al-Qur'dn. Hal yang sama ternyata
dijumpai pula dalam buku Manihil al-Trfan fi Ulim al-Quran karya
Muhammad ‘Abd al-‘Azim al-Zarqani. Manna’ al-Qaththan, Mabahits fi Uliim
al-Qur'an  (Riyadh: Manshurat al-‘Ashr al-Hadits, 1973), 363. 1bid., 244 dan

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 159



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Mengenal Profil Al-Maturidi

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Muhammad bin
Mahmuad Aba Manshtr al-Maturidi. Dia dilahirkan di Maturid
atau al-Maturit, sebuah daerah di Samarqand.® Oleh karena
dinisbahkan ke tempat inilah, maka nama yang disandangnya
adalah al-Maturidi al-Samarqgandi, meskipun terdapat tokoh lain
yang juga menggunakan nama belakang al-Samarqandi.® Nasab
al-Maturidi secara genealogis termasuk nasab yang sangat
tethormat karena apabila silsilahnya dirunut ke atas, maka akan
sampai kepada AbG Ayyub Khalid bin Zayd bin Kulayb al-
Ansharl (w. 52 H/672 M), seorang sahabat berasal dari suku
Khazraj di Madinah yang rumahnya pernah disinggahi Nabi Saw.
ketika terjadi peristiwa hijrah dari Mekkah ke Madinah.10

Ahmad Amin, Zubr al-Islim, vol. 01 (Kairo: Lajnat al-Ta’lif wa al-Tarjamah
wa al-Nashr, 1952), 265.

81bid., 244 dan Ahmad Amin, Zubr al-Islim, vol. 1 (Kairo: Lajnat al-Ta’lif
wa al-Tarjamah wa al-Nashr, 1952), 265.

‘Nama al-Maturidi ternyata tidak hanya melekat pada tokoh yang sedang
dikaji dalam tulisan ini. Terdapat nama al-Maturidi lain, yaitu Isma’il Aba
Manshtr al-Maturidi yang disebut-sebut mempunyai kitab Syarb al-Figh al-
Absath karya AbG Hanifah, serta Risdlah Ushil al-Inin, dan Risilah Fary Abl
al-Dialdl wa Magdlatibim yang keduanya masih berupa manuskrip di
Universitas Kairo. Al-Maghribi, berdasarkan penelusuran yang dilakukannya,
mengambil kesimpulan bahwa Isma’il Abu Manshtr al-Maturidi ini adalah
termasuk anggota keluarga dari al-Maturidi karena sama-sama menggunakan
nama Abu Manshtr al-Maturidl. Al-Maghribi, Imdm..., 14. Lihat pengantar
tafsir al-Samarqandi, 8.

10Al-Maghrtibi, Imdm...,, 12. Para pengikut al-Maturidi memberikan
beberapa gelar kehormatan kepadanya, di antaranya adalah Iwdm al-Hudi
(pemimpin pembawa petunjuk), Qudwat Abl al-Sunnab wa al-1htidi’ (panutan
orang-orang yang mengikuti sunnah dan petunjuk), Rafi’ A lam al-Sunnabh wa
al-Jamd’ah (pembawa panji-panji Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah), Qali’ Adhalil
al-Fitnah wa al-Bid'ah (penghapus kesesatan-kesesatan fitnah dan bid’ah),
Imam al-Mutakallimin (pemimpin para ahli kalam) dan Mushabbih ‘Aga’id al-
Muslimin ~ (pengoreksi akidah kaum muslimin). Gelar-gelar tersebut
menunjukkan betapa tinggi kedudukan al-Maturidi dalam perspektif

160 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Para sejarawan tidak begitu banyak yang menjelaskan tahun
kelahiran al-Maturidi, meskipun tampaknya mereka hampir
seluruhnya sepakat untuk mengatakan bahwa al-Maturidi
meninggal dunia pada 333 H/944 M dan dimakamkan di
Samarqgand. Hanya sebagian kecil saja dari kalangan penulis yang
berpendapat lain; Thasy Zadah yang menyebutkan bahwa al-
Maturidi meninggal pada 332 H/943 M atau 336/947 M. 11

Untuk mempermudah perkiraan terhadap tahun kelahiran al-
Maturidi, maka pembahasan masalah tersebut dihubungkan
dengan tahun ketika guru-gurunya meninggal dunia; Nushayr bin
Yahya al-Balkhi (w. 268 H/881 M) dan Muhammad bin
Mugqathil al-Razi (w. 248 H/862 M). Kemudian dati sini
diperkirakan bahwa al-Maturidi kemungkinan besar dilahirkan
sebelum 248 H/862 M. Apabila dia sewaktu menuntut ilmu
setamat dari sekolah dasarnya berumur sekitar 10 tahun dan
kemudian langsung berguru kepada Muhammad bin Mugathil al-
Rézi, maka setidak-tidaknya dia dilahirkan tahun 238 H/852 M.
Jika perkiraan ini dibenarkan, berarti dapat disimpulkan bahwa
dia mempunyai usia yang cukup panjang, yaitu 92 tahun.
Berangkat dari perkiraan itu pula, dapat dikatakan bahwa al-
Maturidi dilahirkan pada masa pemerintahan Khalifah al-
Mutawakkil (232-247 H/846-861 M) dan pada saat tetjadi
pembunuhan terhadap al-Mutawakkil pada 248 H/862 M, al-
Maturidi berumur 9 tahun. Al-Maturidi meninggal dunia pada
masa pemerintahan Khalifah al-Muttaqi bin al-Mugqtadir (329-
333 H/940-944 H). 12

keilmuan di kalangan ulama-ulama lainnya. Tetapi di antara para penulis
Barat ada yang menyebut al-Maturidi sebagai The Second Great “Father” of
Sunnite Theology (pemimpin besar Il teologi Sunni) atau The Second Great
Theologian of the Sunnite (teolog besar Sunni 1) karena posisi al- al-Maturidi
ditempatkan setelah al-Asy’ari.

]hid., 14.

12°Ali, ‘Agidab..., 265.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 161



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Dengan demikian, dia dilahirkan 22 tahun sebelum kelahiran
al-Asy’ari (w. 330 H/941 H). Ini berdasarkan informasi yang
menerangkan bahwa al-Asy’ati dilahitkan pada 260 H/873 M,!3
meskipun menurut keterangan lain, dia dilahirkan pada 270
H/883 M. Jika tahun 260 H/873 M yang dipilih, maka al-
Asy’ari sebenarnya baru mulai memberikan kontribusinya
terhadap penegakan mazhab Ahl al-Sunnah wa al-Jama’ah pada
300 H/912 M karena dia meninggalkan gurunya, Abt ‘Ali
Muhammad al-Jubbal (w. 303 H/915 M), dan menyampaikan
pernyataan keluar dari mazhab Mu’tazilah pada usia 40 tahun.!>
Sedangkan al-Maturidi, yang semenjak dilahirkan pada 238
H/852 M diketahui tidak pernah keluar dari mazhab Ahl al-
Sunnah wa al-Jama’ah, berperan dalam penegakan mazhab Ahl
al-Sunnah wa al-Jam#’ah sebelum tahun 300 H/912 M. Ini
seandainya al-Maturidi menuntut ilmu selama kurang lebih 30-40
tahun. Disebutkan bahwa al-Maturidi setidak-tidaknya pernah
menuntut ilmu kepada empat orang ulama yang secara
kronologis rantai transmisi keilmuannya bersambung sampai
kepada Abu Hanifah (w. 150 H/767 M). Empat orang ulama
tersebut adalah AbG Bakr Ahmad al-Juzjani,'® Abad Nashr
Ahmad al-Tyadi, Muhammad bin Mugqatil al-Razi (w. 248 H/802
M) dan Nushayr bin Yahya al-Balkhi (w. 268 H/881 M).1”

13Misa, Nasy'at ..., 165.

14AbG Bakr bin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad bin Qadi
Syuhbah, Thabagat al-Sydfi'iyyah, vol. 2. (Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1986), 113.

BJalal Muhammad ‘Abd al-Hamid Musa, Nasyat al-Asyariyyabh wa
Tathawwnrubhd (Beirut: Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975), 168.

16Al-Jbzjani adalah suatu nama yang dinisbatkan kepada kota Jizjan di
Turkistan, Afghanistan, yang terletak di antara Murghab dan Amudariya.
Dengan demikian, ia berbeda dengan Jurjan (dulu bernama Astarabad) yang
merupakan salah satu kota di Iran. Lihat Tawtal, a/-Munjid..., 199.

7Lihat lampiran dalam kitab Ta’wilit ..., 693. Selama masa hidupnya, al-
Maturidi meninggalkan karya-karya ilmiah bernilai tinggi yang berkaitan
dengan ilmu-ilmu keislaman, seperti ilmu kalam, ushul al-figh dan tafsir.
Menurut keterangan yang tertera dalam lampiran kitab Ta'wilit Abl al-

162 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Menyelami Kompetensi Al-Maturidi dalam Ranah Tafsir:
Pengkombinasian antara Sumber Naqli dan ‘Aqli

Berdasarkan sumber penafsiran yang dipergunakan mufasir,
tafsir dapat diklasifikasikan menjadi tiga macam: zafsir bi al-matsir
(tafsir bi al-riwayah atau tafsir bi al-mangiil), tafsir bi al-ra’y (tafsir bi al-
dirdyah atau fafsir bi al-ma’qil), dan tafsir bi al-izdiwdj (perpaduan
antara bi al-ma'tsir dan bi al-ra’).'® Apabila sumber-sumber
penafsiran tafsir al-Maturidi dianalisis dengan seksama, maka
akan sampai pada pernyataan bahwa langkah pengkombinasian
antara sumber-sumber #agli dan ‘agli merupakan karakteristik
paling menonjol di antara beberapa karakteristik yang terdapat di
dalam tafsir tersebut. Sumber-sumber #ag/i meliputi al-Qur’an,
Sunnah Nabi, riwayat para shahabat Nabi, dan riwayat para
tabi’in.  Sedangkan  sumber  ag/ adalah  hasil  ijtihad
(pendayagunaan potensi akal). Berikut ini adalah contohnya ayat
al-Qurian yang artinya: “Dan di antara manusia ada yang

Sunnab, jumlah karya yang dihasilkan al-Maturidi sebanyak 24 karya, yaitu 2
dalam ilmu tafsir dan ilmu tajwid, 4 dalam ilmu figh, 12 dalam ilmu kalam, 1
dalam ilmu tasawuf, dan 5 sisanya dalam topik-topik lain yang berancka
ragam. Penyebutan yang tampaknya relatif lebih lengkap dilakukan oleh al-
Maghribi yang menyebutkan 15 karya: Kitdb al-Jadal, Kitab Ma'kbad al-Syarii’,
Kitib al-Tawhid, Kitab al-Magalat, Kitib al-Radd ‘ald al-Qarimithab, Kitib Bayin
Wabm al-Mu'tazilah, Kitib Radd al-Ushil al-Kbamsah li Abi Mubammad al-Bahili,
Kitab Radd Awdil al-Adillah /i al-Ka’bi, Kitib Radd Wa'id al-Fussiq li al-Ka'bi,
Kitib Radd Tahdzib al-Jadal li al-Ka’bi, Kitdb Radd al-Imdmal li Ba'dh al-Rawafidb,
Kitah al-Ushil, Ta'wilat al-Qur'an atan Ta'wilit Abl al-Sunnah, Risilah fi ma li
yajiiz al-Wagf fib fi al-Qur'an al-Karim dan Kitib Mugtathafit fi al-Wa’s ‘Al
Agidah..., 273-8 dan al-Maghribi, Indn ..., 28.

8T afsir bi al-ma’tsiir (fafsir bi al-riwayah atau fafsir bi al-mangil) yaitu tafsir
vang didasarkan pada sumber penafsiran dari al-Qur’an, riwayat para
sahabat, dan para 73bi’in; fafsir bi al-ra’y (tafsir bi al-dirdyah atau fafsir bi al-
mangil) yaitu tafsir yang didasarkan pada ijtihad dan pemikiran mufasir yang
telah memenuhi syarat serta mempunyai kapabilitas mumpuni; fafsir bi al-
izdiwdy yaitu tafsir yang didasarkan pada pengkombinasian antara Zafsir bi al-
ma’tsiir dan fafsir bi al-ra’y. Lihat Abdul Djalal, Urgensi Tafsir Mandln’i Pada
Masa Kini (Jakarta: Kalam Mulia, 1990), 64-8.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 163



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

mengatakan: Kami beriman kepada Allah dan bari akbir (kiamat),
padabal mereka itu sesunggubnya bukan orang-orang yang beriman” (Qs.
al-Baqgarah [2]:8).

Kata “bi mu’'minin” (orang-orang yang beriman) dalam ayat ini
berarti  “bi  mushaddigin - bi  qulibibim”  (orang-orang yang
membenarkan dengan hati mereka), sesuai dengan ayat yang
artinya: "Hai Rasul, janganlab kamn merasa bersedib hati dikarenakan
orang-orang yang bersegera (memperlihatkan) kekafirannya, yaitn di
antara orang-orang yang mengatakan dengan mulut mereka: “Kami telah
beriman’, padahal hati mereka belum beriman” (QQs. al-Maidah [5]:41).
Dalam ayat lain, Allah juga berfirman yang artinya: "Maka demi
Tubanmu, mereka (pada hakikatnya) tidak beriman hingga mereka
menjadikan  kamu  sebagai  hakim  dalam  perkara  yang mereka
perselisibkan, kemudian mereka tidak merasa berkeberatan di dalam hati
terbadap putusan yang kamu berikan, dan mereka menerima dengan
sepenubnya” (QQs. al-Nisa’ [4]:65).1

Adapun ketika melakukan penafsiran al-Qur’an, al-Maturidi
juga berpedoman kepada hadis. Kesan menonjol yang ditangkap
oleh setiap orang yang membaca tafsir al-Maturidi adalah tidak
dijumpainya penyebutan sanad hadis. al-Maturidi biasanya hanya
menggunakan ungkapan-ungkapan, seperti: #d ruwiya ‘an al-nabiyy
(hadis yang diriwayatkan dari Nabi Saw.), md ruwiya ‘an rasil
Alldh (hadis yang diriwayatkan dari Rasulullah), kagawlih shalli
Alldh ‘alayh wa sallam (seperti sabda Nabi Saw.), /7 ma ruwiya fi al-
khabar (sebagaimana diriwayatkan dalam hadis), »d ji a ‘an rasil
Allah (hadis yang datang dari Rasulullah), dalilub qawinh shalla
Allah ‘alayh wa sallam (dasar argumentasinya adalah sabda Nabi
Saw.), wa i ba’dh al-akbbir (dan di dalam sebagaian hadis), #d jd'a
fi al-kbabar (dalil yang datang berupa hadis), dan dzukir fi al-
khabar (disebutkan dalam hadis). 20

Oleh karena itu, sangatlah dimaklumi apabila terlontar
pertanyaan mengenai latar belakang apa yang mendorong al-

YAl-Maturddi, Ta'wildt..., 42.
D]hid., 8- 9, 226, 322, 385, 417, 479, 526 dan 634.

164 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Maturidi untuk tidak menyebutkan sanad hadis di dalam
tafsirnya, padahal sanad merupakan aspek penting yang tidak bisa
diabaikan begitu saja dalam rangka mengetahui ke-shabih-an dan
otentisitas hadis. Bahkan tindakan peniadaan sanad hadis yang
sudah merebak di kalangan para mufasir pada masa sesudah 7#zb:’
al-tabi’in ini, menurut al-Dzahabi, mempunyai dampak negatif
karena mengakibatkan alwad)’ (pemalsuan hadis) di dalam tafsir
serta menimbulkan pencampuradukkan antara hadis shabih dan
mawdhsi’ (palsu), dan juga menjadikan penyebaran kisah-kisah
Isra’iliyyat semakin merajalela.?!

Pertanyaan tersebut tentu tidak dapat terjawab secara pasti,
karena yang mengetahui motivasi dan latar belakang tindakan
seseorang pastilah hanya orang yang bersangkutan itu sendiri.
Meski demikian, tidak salah apabila kita mencoba membuat
perkiraan analisis. Kemungkinan besar al-Maturidi sengaja tidak
menyertakan penyebutan sazad hadis karena dia tidak
menginginkan perhatian para pembaca tafsirnya terlalu tersedot
kepada hal-hal yang sifatnya tidak begitu signifikan, sehingga
melupakan hal-hal yang lebih substantif. Di samping itu, al-
Maturidi pasti telah mengetahui bahwa pada saat itu, sudah ada
ulama-ulama lain yang memberikan perhatian khusus kepada
bidang hadis dan  bahkan mereka sudah  berhasil
membukukannya, seperti Abt ‘Abd al-Lah Muhammad al-
Bukhari (w. 256/869) dan Muslim bin al-Hajjaj al-Nisabuari (w.
261/874) yang secara kebetulan tempat hidup keduanya
(Bukhara dan Nishapur) terletak tidak jauh dari kota Samarqand,
tempat kelahiran al-Maturidi. Contoh penafsirannya yang
menggunakan hadis ialah terhadap ayat Al-Qur’an yang artinya:
“Dan berdirilah (ketika melaksanakan shalat) karena Allah dengan
keadaan khusyu” (Qs. al-Bagarah [2]:238).

Kata-kata “ganitin” (dengan keadaan khusyu’) dalam ayat ini
dapat ditafsirkan dengan “&hdsyi’in khidhi'in” (dengan keadaan

2Muhammad Husayn al-Dzahabi, al-Ittjjahat al-Munharifah fi Tafsir al-
Qur'an al-Karim (Kuwait: Dar al-I'tisham, 1976), 14.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 165



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

khusyu’ dan tunduk patuh) atau “wuthi’in” (dengan ketaatan),
karena secara semantis makna gunit adalah giyam (berdiri)
berdasarkan jawaban Nabi Saw. ketika ditanya mengenai shalat
yang paling utama. Saat itu Nabi Saw. menjawab: Jsh sl
(shalat yang dikerjakan dengan berdiri lama), tetapi berdiri di sini
tidaklah seperti berdiri pada umumnya, karena harus disertai
dengan sikap ketundukan dan kekhusyu’an.??

Selain menyandarkan penafsiran kepada al-Qur’an, hadis,
periwayatan shahabat Nabi Saw. dan #bi7n, al-Maturidi juga
menyandarkan penafsirannya kepada ijtihad. Contohnya adalah
penafsirannya dalam ayat al-Qur’an yang artinya: “Tidak ada
paksaan dalam menganut agama (Islam). Sesunggubnya telah jelas jalan
yang benar dan jalan yang sesat. Oleh fkarena itn, barangsiapa
mengingkari thaghut dan beriman kepada Allah, maka sesunggubnya dia
telah berpegang kepada tali yang sangat kuat dan tidak akan putus. Dan
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahuni” (Qs. al-Baqarah
[2]:256).

Al-Maturidi, setelah menafsirkan “irih” (paksaan) dengan
“baray” (kesulitan) sebagaimana disebutkan dalam Qs. al-Hajj
[22]:78, mengatakan bahwa “gad tabayyan al-rusyd min al-ghayy”
berarti bahwa telah jelas antara Islam dan kekafiran, sehingga
tidak ada paksaan dalam beragama. Sedangkan ‘#hdghit” adalah
segala hal yang dapat mengantarkan seseorang menuju
penyembahan kepada selain Allah. Oleh karena itu, barangsiapa
yang mengingkari #hdghsit dan beriman kepada Allah, maka orang
tersebut telah berpegang pada keyakinan kuat yang tidak
tergoyahkan. Adapun “wa Alldh sami’ ‘alim” berarti bahwa Allah
Maha Mendengar terhadap ucapan mereka dan Mengetahui
pahala mereka atau Allah Maha Mendengar terhadap iman
mereka dan Mengetahui balasan iman mereka.?3

2Al-Maturidi, Ta’wildt..., 559-60. Al-Jashshash menyebutkan hadis ini
dengan sanad dari Nafi’ dari Ibn ‘Umar.
2]bid., 595-7.

166 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Mempergunakan Analisis Kebahasaan secara Proporsional

Sebagaimana diketahui bahwa di antara ilmu tafsir dan ilmu
bahasa terdapat hubungan yang sangat erat. Seseorang untuk
dapat diakui sebagai penafsir al-Qur’an, diharuskan memenuhi
persyaratan-persyaratan dan menguasai ilmu-ilmu tertentu. Salah
satu dari ilmu-ilmu yang dimaksudkan itu adalah ilmu bahasa.?*
Tuntutan untuk menguasai ilmu bahasa tampaknya tidaklah
berlebihan, mengingat al-Qur’an adalah firman Allah yang
diwahyukan  kepada ~ Nabi  Muhammad  Saw. dan
dikomunikasikan kepada umatnya melalui sarana bahasa. Karena
lingkungan masyarakat yang melingkupt Nabi Muhammad
adalah masyarakat Arab, maka bahasa yang terpilih adalah
bahasa Arab.

Demikianlah, seorang mufasir memang tidak mungkin
menghindar dari ilmu bahasa Arab. Suka atau tidak suka, dia
harus menceburkan diri untuk mempelajari dan menguasainya.
Namun seorang mufasir yang penguasaan bahasa Arabnya telah
mumpuni, dalam penerapannya kadang terlalu asyik dengan ilmu
itu, sehingea mengakibatkan tafsir al-Qur’an terseret jauh ke
dalamnya  dan  terjadilah  penyimpangan-penyimpangan
penafsiran.?>

Lantas, bagaimanakah sikap al-Maturidi ~ di terhadap
penggunaan ilmu bahasa di dalam menafsirkan al-Qur’an?
Memang sebagai seorang mufasir, al-Maturidi sudah seharusnya
melibatkan ilmu bahasa dalam rangka menjalankan tugasnya
menerangkan kandungan al-Qur’an. Ilmu bahasa merupakan
suatu alat yang fungsinya membantu mufasir untuk menafsirkan

24Perincian mengenal persyaratan-persyaratan dan ilmu-ilmu yang harus
dimiliki mufasir dapat dilihat di al-Shabbagh, Lamabdt.., 192-5 dan al-
Suytthi, alltgin fi Ulim al-Qur'dn, vol. 3 (Beirut: Muassasat al-Kutub al-
Tsaqafiyyah, 1996), 472-4.

2Contoh-contoh penyimpangan tafsir itu antara lain dapat dilihat di
dalam al-Dzahabi, al-Ittjjihat..., 39-43.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 167



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

al-Qur’an.?¢ Oleh karena itu, sangatlah bisa dimaklumi apabila
dia menggunakan ilmu bahasa, seperti ketika menjelaskan
makna-makna kosa kata al-Qur’an, kedudukannya di dalam
kalimat atau pola-pola pembentukannya. Namun, dia
menerapkannya secara proporsional sesuai dengan keperluan
sehingga di dalam tafsirnya tidak dijumpai pembahasan-
pembahasan kebahasaan yang mendalam maupun terperinci. Di
samping itu, dia juga sangat jarang mencari pijakan argumentasi
dengan syair-syair yang biasanya disertakan dalam analisis-
analisis kebahasaan. Kemungkinan, tujuan utama yang ingin
dicapai oleh al-Maturidi dengan langkah semacam itu adalah
sekedar menunjukkan kepada para pembaca, bahwa penafsiran
al-Qur’an yang disandarkan pada ilmu bahasa dapat diakui
kebenarannya. Contoh penafsirannya ialah ayat al-Qur’an berikut
yang artinya: “Apakah kamu menceritakan kepada mereka (orang-
orang beriman) apa yang telah diterangkan Allah kepadammn, supaya
dengan  demikian mereka dapat mengalahkan hujjabmu di - hadapan
Tubanmn?” (Qs. al-Bagarah [2]:70).

Ungkapan % yubdjjiikum ‘ind rabbikum” (supaya dengan
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu di hadapan
Tuhanmu) dapat ditafsirkan: (a) seolah-olah Allah mengatakan:
"li yubdjjiikum bi igrarikum ‘ind rasil Allah” (supaya mereka dapat
mengalahkan hujjahmu dengan pengakuan kamu di hadapan
Rasulullah), (b)  “ubdjjikum  fi  rabbikum” (supaya dengan
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu mengenai
Tuhanmu) karena orang Arab biasanya memberi makna suatu
preposisi dengan preposisi yang lain, dan (c) supaya dengan
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu pada hari
kiamat.?’

26a)-Zarkasyi, al-Burban fi ‘Uliim al-Qur’an, vol. 01 (Beirut: Dar al-Kutub
al-Ilmiyyah, 1988), 33.

2TAl-Maturidi, Ta'wildt..., 175. Contoh-contoh lain yang serupa dengan
ini, di antaranya, terdapat di halaman 271 (‘@/d berarti /7 — QS. 2:143), 436 (ff
berarti b7 — Qs. [2]:210), dan 633 (fi berarti zin — Qs. [2]:264).

168 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Tidak Terlalu Terikat dengan Asbab al-Nuziil

Secara etimologis, asbib al-nuzi/ bermakna sebab-sebab
turun, karena asbab adalah bentuk plural dari sabab yang berarti
sebab,?® sedangkan wzsi/ adalah kata benda berbentuk znfinitive
untuk kata ketja nazgala-yanziln yang berarti turun.?® Karena dalam
konteks ini pendefinisiannya terkait dengan ayat-ayat al-Qur’an,
maka asbib al-nuzdil berarti sesuatu hal yang melatarbelakangi ayat
al-Qur’an diturunkan, sehingga al-Qur’an dapat menerangkan
hal itu pada saat peristiwa terjadi atau memberikan jawaban
terthadap pertanyaan mengenai hal itu.’Y Manfaat asbib al-nuzsil
terhadap penafsiran al-Qur’an sudah diakui oleh banyak
penulis,3! meskipun mereka juga menyadari bahwa tidak semua
ayat al-Qur’an turun dikarenakan adanya sebab-sebab tertentu,
baik  berupa peristiwa maupun pertanyaan. Al-Ja’bari
mengatakan bahwa ayat-ayat al-Qur’an diklasifikasikan menjadi
dua, yaitu ayat-ayat yang turun tanpa sebab dan ayat-ayat yang
turun dengan didahului oleh sebab tertentu.3?

Al-Maturidi rupanya termasuk tipe mufasir yang mempunyai
sikap tersendiri, yakni sikap berani untuk tidak terlalu terikat
dengan asbdb al-nuzil ketika melakukan penafsiran al-Qur’an.
Dengan demikian, dia masih menggunakan asbib al- nuzsi/ dalam
batas-batas tertentu, sehingga tidak menyingkirkannya secara
keseluruhan. Dia menggunakan asbib al-nuzil sebagai sarana
untuk melakukan penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur’an.
Sebagaimana dilakukan mayoritas ulama, dia ternyata lebih

BLouis Ma’laf, A-Munjid fi al-Lughah (Beirut: Dar al-Masyriq, 1995),
316.

P1bid., 802.

NShalih, Mabahits..., 132, al-Zarqani, Mandabil..., 106 dan al-Qaththan,
Mabapits..., 77-8.

SPerincian tentang manfaat asbibal-nizil dapat dilihat, di antaranya,
pada al-Zarkasyi, a/-Burhdn..., 45-6; Shalih, Mabdibits...,129-131, al-Zarqani,
Mandhil..., 109-114 dan al-Qaththan, Mabahits..., 79-82.

2Al-Suyuti, al-ltgan..., 94.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 169



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

mengutamakan untuk menerapkan kaidah a/l-%brah bi ‘umiinm al-
lafzh la bi kbushish al-sabab (sesuatu yang dijadikan pedoman
adalah keumuman lafaz, bukan kekhususan sebab). Berikut ini
adalah contoh mengenai hal tersebut dalam ayat al-Qur’an yang
artinya: “Hai orang-orang beriman, diwajibkan atas kamu  qishas
mengenai  orang-orang yang dibunub, orang merdeka dengan orang
merdeka, budak dengan budak dan perempuan dengan perempuan” (Qs.
al-Baqgarah [2]:178).

Dikatakan bahwa ayat ini turun mengenai dua pasukan dari
bangsa Arab yang terlibat dalam suatu peperangan. Status kedua
pasukan itu berbeda, yang satu lebih terhormat daripada yang
lain. Oleh karena itu, salah satunya menginginkan gishds seorang
budak dengan orang merdeka dan perempuan dengan lelaki.
Maka kemudian Allah menurunkan surah al-Baqarah [2:178].
Tetapi karena di dalamnya terdapat pembunuhan kepada orang
yang bukan pembunuh, maka ayat ini dizaskh (dihapus) oleh ayat
yang artinya: “Dan janganiah kann membunub jiwa yang dibarambkan
Allalh (membunubnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Dan
barangsiapa  dibunub  secara alim, maka sesunggubnya Kami  telah
memberi kekunasaan kepada abli warisnya. Tetapi janganlah abli waris itu
melampani batas di dalam membunub. Sesunggubnya dia adalah orang
yang mendapatkan pertolongan” (Qs. al-Isra’ [17]: 33).33

Al-Maturidi pada saat tertentu tidak terlalu terikat dengan
asbdab al-nuzil ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an. Misalnya
adalah terhadap ayat al-Qut’an yang artinya: “Dan  mereka
mengikuti apa yang dibaca oleh setan-setan di Kerajaan Sulaiman.
(Mereka  mengatakan babwa Sulaiman melakukan sibir), padabal
Sulaiman itn tidak kafir (tidak mengerjakan sibir). Hanya setan-setan itu
saja yang kafir (mengerjakan sihir dan) mengajarkan sibir kepada
manusia” (Qs. al-Bagarah [2]:102).

Dikatakan, ungkapan ‘“wd tatli” (apa yang dibaca)
mempunyai beberapa arti, yaitu [a] kitab-kitab sihir yang ditulis

BAl-Maturidi, Ta'wildt..., 335. Dengan beberapa matn dan sanad berbeda
al-Suyathi menyebutkan a/-Durr al-Mantsir..., 260.

170 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

oleh setan-setan, [b] bacaan-bacaan setan karena ‘fa#/ji” berasal
dari kata ‘%ilawah” (bacaan), dan |[c|] kitab-kitab sihir yang
diriwayatkan (diceritakan) oleh setan-setan, sebagaimana
pendapat Ibn ‘Abbas. Semua pendapat itu sebenarnya merujuk
kepada satu maksud yang sama. Ayat ini digunakan sebagai
argumentasi oleh orang-orang Yahudi yang menyangka bahwa
apa yang mereka miliki berasal dari Sulayman. Seandainya
mereka dianggap kafir, maka Sulayman juga termasuk kafir. Oleh
karena itulah, Allah memberitahukan kepada Nabi Muhammad
bahwa Sulayman tidak kafir, tetapi setan-setan itulah yang kafir.
Ayat ini dapat dipahami pula bahwa para pengikut setan-setan
itulah yang kafir, karena meyakini sihir dan menerapkan sihir
yang diajarkan setan, sehingga kekafiran itu dinisbatkan kepada
setan-setan, seperti perbuatan para penyembah berhala yang juga
dinisbatkan kepada setan-setan itu.

Diriwayatkan dari Ibn ‘Abbas, bahwa seorang sekretaris Nabi
Sulayman yang bernama Ashif senantiasa menulis segala hal atas
perintah Sulayman dan memendam tulisan-tulisan itu di bawah
singgasana Sulaiman. Pada saat Sulayman meninggal, setan-setan
mengeluarkannya dan menyalinnya dengan menyisipkan sihir,
kekafiran dan kedustaan dalam setiap dua baris. Mereka
selanjutnya mengatakan kepada orang-orang bahwa itu semua
adalah apa yang telah dilakukan Sulayman, sehingga orang-orang
yang tidak mengetahui itu mengkafirkan Sulayman dan mencaci
makinya. Demikianlah keadaan tersebut berlangsung sampai ayat
“wa ittaba’i...” (dan mereka mengikuti ...) diturunkan Allah.

Sebagian orang mengatakan bahwa setan-setan itu
merekayasa tulisan-tulisan sihir tersebut. Mereka kemudian
menyebarluaskan dan mengajarkannya kepada masyarakat
umum. Ketika Sulayman mendengar hal itu, dia menyelidikinya,
merampasnya, dan memendamnya di bawah singgasananya
karena takut dipelajari orang-orang itu. Setelah Sulayman
meninggal, setan-setan itu selanjutnya mengambil dan
mengeluarkannya. Oleh karena itu, Allah membebaskan

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 171



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Sulayman dari tuduhan kafir melalui lidah Nabi Muhammad
Saw. dengan menurunkan ayat “wa ma kafara Sulayman ...” (dan
Sulayman itu tidak kafir ...).

Dikatakan pula, bahwa orang-orang menderita berbagai
penyakit setelah Sulayman meninggal. Mereka kemudian
mengandaikan seumpama Sulayman masih hidup, pasti musibah
itu teratasi. Setan-setan lalu menunjukkan apa yang pernah
dilakukan Sulayman dengan menuliskannya dan menyimpannya
di rumah-rumah mereka. Maka orang-orang itu mengeluarkan
tulisan-tulisan sihir itu dan mereka mengatakan bahwa itu semua
adalah perbuatan Sulayman. Oleh karena itu, Allah menurunkan
ayat “wa ma kafara Sulayman...” (dan Sulayman itu tidak kafir...).

Selanjutnya al-Maturidi mengatakan bahwa kisah sebenarnya
tentang peristiwa itu tidaklah diketahui, tetapi yang secara jelas
diketahui adalah bahwa orang-orang Yahudi telah meninggalkan
kitab-kitab para Rasul dan mengikuti kitab-kitab setan yang
berisi kekafiran dan sihir tersebut. Di samping itu, dalam ayat itu
terkandung petunjuk risalah kenabian Muhammad Saw. yang
dengan izin Allah, Nabi dapat memberitahukan kepada orang-
orang Yahudi mengenai kisah mereka dan membebaskan
Sulayman dari tuduhan kafir.34

Dengan memberikan komentar penutup itu, al-Maturidi
hendak menegaskan bahwa riwayat-riwayat tentang kisah
tersebut belum tentu mengandung kebenaran. Seolah-olah dia
melontarkan himbauan kepada para pembaca tafsirnya supaya
bersikap hati-hati terhadap kisah-kisah semacam itu, meskipun
di dalamnya terkandung informasi mengenai asbab al-nuzil.

Menjelaskan Keanekaragaman Qird’ah

Qird’ah secara etimologis adalah kata benda berbentuk
mnfinitive untuk kata ketja gara’a-yagra’n yang berarti bacaan.®

341 bid., 202-3.
BMa’lat, al-Munjid..., 616.

172 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Sedangkan secara terminologis, ¢/rd'ah adalah suatu mazhab dari
seorang imam pembaca al-Qur’an yang berbeda dari mazhab
lainnya dalam hal pengucapan ayat-ayat al-Qur’an dengan
disertai persesuaian antara riwayat-riwayat dan jalur-jalur
penyampaiannya, baik perbedaan tersebut menyangkut pelafalan
huruf atau pelafalan hal-hal lainnya.?* Dengan demikian, gzra’'ab
bukanlah salah satu dari “tujuh huruf” (sab'ah abruf) yang
disabdakan Nabi Muhammad Saw. dalam hadisnya: “Sesunggubnya
al-Qur'an ini diturunkan di atas twjub bhurnf.” Meskipun semua
penulis sepakat mengenai kemutawatiran hadis ini, karena
jumlah para shahabat Nabi Saw. yang meriwayatkannya
mencapai 21 orang, tetapi mereka berselisih pendapat mengenai
makna sab'ah abruf. Menurut perhitungan, jumlah pendapat itu
sekitar 35 atau 40, dan satu pendapat dengan lainnya tidak
terdapat kesamaan.?” Dari sekian banyak pendapat tersebut, yang
paling tepat adalah pendapat yang mengatakan bahwa sab’ah
abruf adalah tujuh aspek perbedaan yang terdapat di antara
qgira’ab-gira’ah yang ada. Dinilai sebagai pendapat paling tepat
karena mampu mengakomodir perbedaan-perbedaan bacaan
yang kadang jumlahnya sangat banyak dan beraneka ragam.

Jika keanekaan gird’ah adalah demi memberikan kemudahan
kepada umat dalam berkomunikasi dengan al-Qur’an® itu sudah
diakui oleh semua pihak, maka bagaimanakah sikap para mufasir
terthadapnya? Hampir dapat dipastikan bahwa sebagian besar
mufasir mempunyai kecenderungan untuk menampilkan dan
menjelaskan perbedaan-perbedaan yang terdapat di dalam
gira'ah-qird’'ah tersebut, di antaranya al-Maturidi.

Soal-Zarqani, Mandhil..., 412.

31bid., 178; al-Suytthi, al-ltgan..., 129-130, dan al-Shabbagh, Lamahdit...,
170.

381bid., 154-5 dan Shalih, Mabapits..., 108-114.

¥Uraian mendetail mengenai manfaat keanekaragaman gird'ah, di
antaranya dapat dilihat di al-Zarqani, Mandbil...,146-9 dan al-Qaththan,
Mabapith..., 169.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 173



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Al-Maturidi kadang mengemukakan perbedaan gzri’ah hanya
secara sekilas, tanpa penjelasan terperinci, tetapi dalam ayat-ayat
lain dia memberikan pemaparan secara panjang lebar. Di
samping itu, dia tidak pernah memberikan penilaian mengenai
status masing-masing gira'ah yang dikemukakan di dalam
tafsirnya. ~ Sebagaimana  biasanya,  al-Maturidi ~ ketika
mengemukakan perbedaan gira'ah tidak selalu menyertakan
pihak-pihak yang menjadi sumber gzra'ah. Di antara sumber-
sumber gird'ah dari kalangan sahabat Nabi Saw. yang disebutkan
dengan jelas adalah ‘Abd Allah bin Mas’ud (w. 32/652), ‘Abd
Allah bin ‘Abbas (w. 68/687), Ubayy bin Ka’b (w. 31/651).
Sedangkan dari kalangan #7biin adalah al-Hasan al-Bashri (w.
110/728), dan Mugqatil bin Sulayman (w. 150/767). Contohnya
adalah dalam ayat al-Qur’an yang artinya: “Maka seandainya
mereka beriman kepada sesuatu seperti apa yang kamu imant, sungguh
mereka telah mendapatkan petunjuk” (QQs. al-Bagarah [2]:137).

Diriwayatkan dari ‘Abd al-Lah bin ‘Abbas, bahwa dia
melakukan pelarangan untuk membacanya dengan “fz in dmani bi
mitsl ma amantum bih”, sehingga dia memerintahkan supaya
mengegantinya dengan ‘fa in dmani bi alladzi  dmantum  bih”
(beriman kepada apa yang kamu imani). Bacaan serupa juga
dibenarkan oleh ‘Abd Allah bin Mas™ad.

Berhati-hati terhadap Kisah-kisah Isrd’iliyyat

Isra’iliyyar ditinjau dari sisi etimologis adalah bentuk plural
dari kata 7sra’iliyyah, sebuah kata yang dinisbatkan kepada Isri’7/
(julukan Nabi Ya’kab) dan anak-anak keturunannya. Anak-anak
keturunan Isra’ll ini terdiri dari dua golongan, yaitu Yahudi dan
Nasrani. Mereka itulah yang dalam perjalanan waktu selanjutnya
dikenal dengan sebutan ahli kitab. Sedangkan ditinjau dari sisi
terminologis, #s7ailiyyat adalah suatu kata yang dipergunakan
untuk menunjuk kepada kisah-kisah dan dongeng-dongeng yang
disandarkan kepada sumber-sumber Yahudi atau Nasrani, yaitu
kitab Taurat dan kitab Injil. Sebagian besar dari kisah-kisah

174 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

isrd’fliyyar mempunyai kaitan dengan kisah-kisah masa lampau
dan peristiwa-peristiwa yang dialami para Nabi terdahulu.
Karena sumber-sumbernya adalah kitab Taurat dan kitab Injil
yang secara faktual telah tercemari oleh campur tangan manusia,
maka kisah-kisah zs747liyyat tidak dapat terhindar dari kerancuan,
ketidakakuratan dan kedustaan*

Berdasarkan kuantitas periwayatannya terhadap kisah-kisah
isrd fliyyat, para mufasir terbagi menjadi dua kelompok di dalam
menyikapi kisah-kisah Isza 7iyydt, yaitu [1] kelompok yang banyak
meriwayatkan kisah-kisah zs7d7lyyat, seperti Muhammad bin Jarir
al-Thabarl (w. 310/923), dan [2] kelompok yang sedikit
meriwayatkan kisah-kisah zsri 7liyyit, seperti al-Hafiz Isma’il bin
Katsir (w. 774/1372).41 Al-Maturidl dapat dikategorikan ke
dalam kelompok kedua yang sedikit meriwayatkan kisah-kisah
zsrd’tliyyat dan sangat berhati-hati dalam menyikapinya. Pada saat
berjumpa dengan ayat-ayat yang mengandung kisah-kisah masa
lampau, seperti kisah-kisah yang terkait dengan para nabi
terdahulu, al-Maturidi memang menuturkan kisah-kisah tersebut
berdasarkan pendapat atau periwayatan berbagai pihak, tetapi di
penghujung penuturannya, dia seringkali menyatakan keragu-
raguannya mengenai kebenaran yang terkandung di dalam kisah-
kisah tersebut, sehingga dia tidak dapat meyakininya secara pasti.

Di samping itu, al-Maturidi senantiasa mengatakan bahwa
keinginan untuk mengetahui kisah-kisah tersebut secara
mendetail, sebenarnya merupakan sikap yang berlebih-lebihan
dan tidak ada faedahnya seandainya dilakukan. Bagi al-Maturidji,

“Muhammad bin Muhammad AbG Syuhbah, allsrd’iliyyat wa  al-
Mawdiivat fi Kutub al-Tafsir  (Kairo: al-Hay’ah al-“Ammah li Syuw’an al-
Mathabi’ al-Amiriyyah, 1973), 21; Muhammad Husayn al-Dzahabi, a/
Lsrd‘iliyyat fi al-Tafsir wa al-Hadits (Kairo: Mathba’ah al-Azhar, 1987), 22-3; al-
Dzahabi, al-Tafsir wa al-Mufasirsin..., 165-9, dan ‘Abd al-Wahhab Fayd, Manhaj
Ibn ‘Athiyyab fi Tafsir al-Qur'an al-‘Azim (Kairo: Al-Hay’ah al-“Ammah i
Syu’an al-Mathabi’ al-Amiriyyah, 1973), 178.

MFayd, Manhagj..., 181.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 175



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

penyampaian kisah-kisah yang tidak terperinci di dalam al-
Qur’an sudah cukup untuk dijadikan bukti yang menunjukkan
bahwa risalah kenabian Muhammad Saw. adalah benar-benar
berasal dari Allah. Muhammad tentu sangat mustahil dapat
mengetahui kisah-kisah yang terdapat di dalam kitab Taurat
maupun kitab Injil, apabila tidak mendapatkan petunjuk dari
Allah. Berikut ini adalah contoh-contoh yang menjelaskan sikap
al-Maturidi tersebut.

Al-Maturidi menyampaikan kisah yang berkenaan dengan
Tabit  tanpa menjelaskan  sumber periwayatannya ketika
memberikan penafsiran terhadap ayat:  “Dan Nabi mereka
mengatakan kepada mereka, sesunggubnya tanda babwa dia akan menjadi
raja adalah kembalinya Tabit kepada kalian yang di dalamnya terdapat
sakinah dari Tuban kalian” (QQs. al-Baqarah [2]:248).

Disebutkan bahwa Tabrit sebenarnya berada di tangan para
Nabi.  Setiap  kali Bani Isra’il  berperang, mereka
mempertunjukkan Tabit yang ada pada mereka tersebut di
hadapan musuh, dan dengan perantaraan itu mereka memohon
kemenangan dalam peperangan. D1 dalam Tébsit terdapat sakinah
yang bentuknya seakan-akan mirip kepala seekor kucing yang
dapat mengeluarkan rintihan keras ke arah musuh. Sewaktu
sakinah itu merintih, mereka berjalan beriringan bersama Tabit
itu, tetapi sewaktu sakinah itu tidak merintth, mereka berhenti
dan tetap berada di belakangnya. Karena Bani Isra’il berbuat
durhaka kepada para Nabi yang diutus kepada mereka, maka
dengan kehendak Allah, mereka dapat dikalahkan oleh musuh
dan Tabit yang ada dirampas musuh. Kemudian setelah
perjalanan waktu yang cukup lama, Tabit itu dikembalikan
kepada mereka. Peristiwa kembalinya Tabit inilah yang dijadikan
oleh Allah sebagai tanda bahwa Tdbit akan menjadi raja bagi
mereka. Demikianlah kisahnya, tetapi kita tidak mengetahui
dengan sebenar-benarnya mengenai perincian kisah tersebut.

Al-Maturidi melanjutkan bahwa di dalam penafsiran kata
“sakinah” terdapat perselisihan pendapat, yaitu: [a] ‘Sakinab”

176 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

adalah angin kencang yang di dalamnya terdapat gambar seperti
wajah seorang manusia, [b] “sakinah” adalah seekor kucing
bersayap dua yang apabila bersuara, maka orang-orang Bani
Isra’ll  mengetahui  bahwa mereka telah  memperoleh
kemenangan, [c] ‘“sakinah” adalah tetesan-tetesan emas berasal
dari surga yang dipergunakan untuk membersihkan hati para
Nabi, dan [d] ‘Sakinah” adalah ketenangan yang didapat dari
Tuhan, karena dengan adanya Tabit tersebut, hati mereka
senantiasa menjadi merasa tenang dan tentram di manapun
mereka berada. Al-Maturidi menutup pemaparannya dengan
mengatakan, bahwa kita tidak mengetahui secara pasti apa yang
sebenarnya dimaksud dengan kata “sakinah” dalam ayat ini, tetapi
kita hanya mengetahui bahwa hati Bani Isra’il merasa tenang dan
tentram berkat keberadaan Tébzt itu di sisi mereka. Oleh karena
itu, tidak ada keperluan bagi kita untuk mengetahui hakikat
“akinah” yang sesungguhnya.*?

Mengutamakan Jalan Tengah dalam Permasalahan
Teologis

Di dalam literatur-literatur yang membahas sejarah
perkembangan teologi Islam, sering disebutkan bahwa
perpecahan yang terjadi di dalam tubuh umat Islam sudah
diprediksikan oleh Nabi melalui hadis-hadisnya. Diriwayatkan
dari Abu Hurayrah, bahwa Nabi Saw. bersabda: “Umat Yahudi
telah terpecah menjadi 71 golongan, umat Nasrani telah terpecah
menjadi 72 golongan, sedangkan umatku akan terpecah menjadi
73 golongan.” Diriwayatkan dari ‘Abd Allah bin ‘Amr bin al-
A<sh, bahwa Nabi bersabda: “Niscaya akan terjadi pada umatku
apa yang terjadi pada Bani Isra’il. Bani Isra’il telah terpecah
menjadi 72 golongan, dan umatku akan terpecah menjadi 73
golongan. Semuanya berada dalam neraka, kecuali satu golongan.
Mereka bertanya; “Wahai Rasulullah, siapakah satu golongan

“Al-Maturidl, Ta’wilit..., 575-6.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 177



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

yang dikecualikan itu? Rasulullah menjawab: Golonganku dan
para shahabatku.” Diriwayatkan dari Anas bin Malik, bahwa
Rasulullah bersabda: “Bani Isra’il telah terpecah menjadi 71
golongan, dan umatku akan terpecah menjadi 72 golongan.
Semuanya berada dalam neraka, kecuali satu golongan, yaitu al-
Jama’ah.”43

Berdasarkan penelusuran terhadap kitab Ta'wilit Abl al-
Sunnah dan Kitab Tawbhid-nya, dapat dinyatakan bahwa al-Maturidi
merupakan seorang mutakallim atau teolog dan sekaligus mufasir
yang mengutamakan jalan tengah dalam menyikapi perbedaan
pendapat di antara mazhab-mazhab teologi. Sikap ‘tawassuth
(mengambil jalan tengah) inilah yang menempatkan mazhab Ahl
al-Sunnah wa al-Jama’ah aliran Maturidiyyah pada posisi
moderat yang tidak bersifat ekstrim. Sikap demikian ternyata
juga ditempuh oleh aliran Asy’ariyyah, meskipun secara
komparatif di antara kedua aliran itu terdapat perbedaan-
perbedaan kecil yang sifatnya tidak prinsipil, karena hanya
berkenaan dengan persoalan-persoalan furi’yyah semata.**
Berikut ini adalah contoh pemikiran teologi al-Maturidi tersebut.

Rafidlah berpendapat bahwa Rasulullah dan ‘Ali bin Abi
Thalib dapat memberikan syafi'ah (pertolongan) kepada orang
Islam yang berdosa maupun orang kafir tanpa seizin Allah.
Mu’tazilah berpendapat bahwa orang Islam yang berdosa
maupun orang kafir tidak mendapatkan syafi'ab. Al-Asy’ari
berpendapat bahwa orang Islam yang berdosa mendapatkan
syafa’'ah Rasulullah.*> Sedangkan al-Maturidi berpendapat bahwa
orang Islam yang berdosa mendapatkan syafi'ah Allah dan Rasul-
Nya karena mereka pernah taat kepada Allah, apalagi jika mereka

4‘Abd al-Qahir al-Baghdadi, .A/Fargq Bayn al-Firag (Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah, tt.), 5-7.

#Lihat pengantar Kitab al-Tawhid...,11-3.

$Abu al-Qasim ‘All bin Hibat Allah Ibn ‘Asakir, Tabyin Kadzib al-Muftari
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Arabi, 1983), 151.

178 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

mau melakukan tawbat, tetapi syafd’'ab itu hanya terbatas kepada
orang Islam saja, bukan diperuntukkan bagi orang kafir. 46

Mengikuti Mazhab Hanafi dalam Melakukan Istinbath
Hukum

Berdasarkan penelusuran terhadap tafsir al-Maturidi, dapat
dinyatakan bahwa apabila ditinjau dari sisi kuantitas, maka
pembahasan mengenai gyit al-abkdm (ayat-ayat hukum) yang
terdapat di dalam tafsir tersebut tidak bersifat mendetail. Isznbath
hukum yang dilakukan al-Maturidi lebih banyak diarahkan pada
ayat-ayat yang sedang dihadapinya saja dengan tidak
mengembangkannya secara panjang lebar ke dalam persoalan-
persoalan jugiyyah (parsial terperinci). Hal itu kemungkinan
disebabkan oleh fokus perhatian al-Maturidi yang sejak
permulaan penyusunan tafsirnya tidak hanya terpusat pada ayat-
ayat hukum semata, melainkan menyebar kepada keseluruhan
ayat dengan tanpa memilah-milahnya sesuai dengan kandungan
materi di dalamnya.

Oleh karena itu, secara komparatif tafsir al-Maturidi sangat
berbeda dengan tafsir Abkdm al-Qur'an karya AbG Bakr Ahmad
al-Razi al-Jashshash yang dikhususkan hanya membahas ayat-
ayat hukum dengan pemaparan mendetail, meskipun keduanya
sama-sama menganut mazhab Hanafi dalam penerapan hukum-
hukum figh. Dengan pertimbangan inilah, maka merupakan
suatu kewajaran apabila tafsir Abkdm al-Qur'an dinilai sebagai
sebuah tafsir yang representatif untuk dijadikan referensi bagi
setiap orang yang ingin mengetahui lebih mendalam mengenai
persoalan-persoalan hukum figh dalam mazhab Hanafi.

Di samping itu, al-Maturidi ternyata lebih cenderung untuk
mengikuti mazhab Hanafi dalam melakukan is#nbath hukum.
Kecenderungan tersebut sangat kelihatan ketika hasil-hasil
istinbath hukum yang dilakukan al-Maturidi dikomparasikan

WAl-Maturidl, Ta’wilit..., 590-1 dan Kitdb al-Tawhid..., 365-6.

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 179



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

dengan  istinbith hukum yang dilakukan kelompoknya.
Komparasi itu menunjukkan bahwa di antara hasil-hasil istinbaith
hukum mereka sebenarnya terdapat banyak persamaan. Berikut
ini adalah sebagian dari contoh persamaan tersebut. Dengan
menyandarkan argumentasi pada dalil-dalil yang tidak jauh
berbeda, baik al-Maturidi maupun kelompok mazhabnya sama-
sama mengatakan bahwa lafadz “basmalah” merupakan ayat al-
Qur’an, tetapi ia bukan merupakan bagian integral dari surat al-
Fatihah*” dan menunaikan shalat tanpa disertai dengan bacaan
surat al-Fatihah tidak batal dan tetap dihukumi sah.*

Semua narasi di atas meneguhkan fakta bahwa al-Maturidi
(dalam kapasitasnya sebagai penafsir al-Qur’an, bukan teolog)
memiliki keunikan tersendiri dalam menguraikan kandungan
makna al-Qur’an.

Catatan Akhir

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat dinyatakan bahwa al-
Maturidi merupakan seorang ulama yang telah memenuhi
kualifikasi sebagai mufasir dan mempunyai kompetensi tinggi di
bidang tafsir. Metode penafsirannya di antaranya ialah
mengkombinasikan antara sumber-sumber nagli (al-Qur’an,
sunnah Nabi, riwayat para shahabat Nabi serta #ibi'in) dan ‘aqli,
mempergunakan analisis kebahasaan secara proporsional sesuai
dengan keperluan tanpa sikap berlebih-lebihan, tidak terlalu
terikat dengan asbab al-nuzil (sebab-sebab turunnya ayat),
terutama jika asbib al-nugdil itu  terkait dengan kisah-kisah
isra’fliyyar - yang belum dapat dipastikan otentisitas dan
kebenarannya, menjelaskan keanekaragaman gird’ah tanpa
pernah memberikan penilaian mengenai status masing-masing
qira’ah tersebut, berhati-hati terhadap kisah-kisah Zsd7lyyat,
bersikap  fawassuth  (mengutamakan jalan tengah) dalam

YTAl-Maturidi, Ta'wildt..., 16-8 dan al-Jashshash, Abkdm..., 12-6.
1bid., 20-2 dan al-Jashshash, Abkdn..., 18-32.

180 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

menyikapi perbedaan pendapat di antara mazhab-mazhab
teologi dan cenderung mengikuti mazhab Hanafi dalam
melakukan Zs#inbath hukum.

Sebelumnya nama al-Maturidi tidak dicantumkan dalam
deretan para ahli tafsir pada zamannya. Kemungkinan, penyebab
utama yang mengakibatkan nama al-Maturidi terlupakan adalah
dikarenakan magnus opus-nya Ta'wildt Abl al-Sunnabh tersebut tidak
sampai ke tangan para penulis sesudahnya. Satu yang pasti,
tulisan ini menemukan fakta baru bahwa al-Maturidi tidak hanya
“pakar” dalam bidang teologi, namun juga ”ahli” dalam bidang

tafsir al-Qur’an.e
Daftar Pustaka

‘Ali ‘Abd al-Fattah Al-Maghribi, Imdm Abl al-Sunnabh wa al-
Jamid'ah: Abi Manshir al-Maturidi wa Ard'nh  al-Kalamiyyah
(Mesir: Maktabah Wahbah, 1985).

Abd al-Wahhab Faydl, Manhaj Ibn ‘Athiyyah fi Tafsir al-Quran al-
‘Azim (Kairo: Al-Hay’ah al-‘Ammah li Syuan al-Mathabi’ al-
Amiriyyah, 1973).

Abt al-Khayr Muhammad AyyGb ‘Ali, ‘Agidah al-Islim wa al-
Imam Al-Maturidi  (Bangladesh: al-Muassasah al-Islamiyyah,
1983).

Abut Bakr Ahmad al-Razi Al-Jashshash, Abkdn al-Qur'in (Beirut:
Dar al-Fikr, 1993).

Abu Bakr bin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad bin Qadi
Syuhbah, Thabagat al-Sydfi'iyyah (Beirut: ‘Alam  al-Kutub,
1986).

Aba Mansyar Al-Maturidl, Kitab al-Tawhid — (Istambul: al-
Maktabah al-Islamiyyah, 1979).

, Ta'wilit Abl al-Sunnah (Baghdad: al-Irshad, 1983).

Ahmad Al-Syirbasyi, Qishshit al-Tafsir (Kairo: Dar al-Qalam,
1962).

Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 181



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Maturidi di Bidang Tafsir al-Qur'an

Ahmad Amin, Zubr al-Isiim (Kairo: Lajnat al-Ta'lif wa al-
Tarjamah wa al-Nashr, 1952).

Al-Dzahabi, al-Isrd’iliyyat  fi al-Tafsir  wa al-Hadits  (Kairo:
Mathba’ah al-Azhar, 1987).

, > al-Ittijahat al-Munparifah fi Tafsir al-Qur'an  al-
Karim (Kuwait: Dar al-I’tisham, 1970).
, AlF-Tafsir wa al-Mufasirin (Kairo: Dar al-Kutub al-

Haditsah, 1970).

G.E. Von Grunebaum, Classical Islam, ter. Katherine Watson
(Chicago: Aldine Publishing Company, 1970).

Harun Nasution, Islam Ditinjan Dari Berbagai Aspeknya (Jakarta:
UI Press, 1978).

Jalal Muhammad ‘Abd al-Hamid Musa, Nasy'ah al-Asy ariyyah wa
Tathawwurnba (Beirut: Dar al-Kutub al-Lubnani, 1975.

Manna’  Al-Qaththan, Mababits fi Uliim  al-Qur'an  (Riyadl:
Mansyurat al-‘Ashr al-Hadits, 1973).

Muhammad ‘Abd al-‘Azim Al-Zarqani, Manahil al-Trfan fi Uliim
al-Qur'an (Beirut: Dar al-Fikr, 1988).

Muhammad bin Luthfi Al-Shabbagh, Lamahait fi ‘Uliin: al-Qur'an
wa Ittijahat al-Tafsir (Beirut: al-Maktab al-Islami, 1990).

Al-Zamakhsyarl, a/-Kasysyaf ‘an Haqdiq al-Tanzil wa Uysin al-
Agqawil fi Wugiih al-Ta’wil (Beirut: Dar al-Fikr, t.t).

Al-Zarkasyl, AF~Burhan fi Uliim al-Qur'an (Beirut: Dar al-Kutub
al-Timiyyah, 1988).

182 Ulnmuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008



	00b Daftar Isi XII_1_Pendidikan Islam.pdf
	09 Lepas XII_1_Ahmad Choirul Rofiq.pdf

