


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 = a   = f 

 = b   = q 

 = ts   = k 

 = j   = l 

 = h   = m 

 = kh   = n 

 = d   = w 

 = dz   = h 

 = r   = ’ 

 = z   = y 

 = s   

 = sy  
Untuk Madd 
dan Diftong  = sh  

 = dl   = â (a panjang) 

 = th   = î (i panjang) 

 = zh   = û (u panjang) 

 = ‘   = aw 

 = gh   = ay 

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Abdul Fattah  Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan 
Islam pada Masa Kejayaannya  

(750-1258 M)  1-28 

Ismail Thoib  Aktualisasi Manusia Versi Al-Qur’an: 
Antara Idealitas dan Realitas  

Pendidikan Islam  29-46 

Suparta   Pendidikan Islam dan Pencerahan 
Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan 

Posmodernisme  47-66  

Ahmad Munjin Nasih Lesson Study dalam Pembelajaran  
dan Khoirul Adib Pendidikan Agama Islam  

di Sekolah Umum  67-88 

Taufik Churahman Dinamika Pendidikan Islam: Studi  
dan Musfiqon Perubahan Kelembagaan dan Metodologi 

pada Madrasah Model  89-106 
LEPAS 

Mutawalli Pembaruan Hukum Islam:  
Menimbang Tawaran Pemikiran  

‘Abd al-Lâh al-Na’îm  107-128

Baehaqi  Posisi Perempuan  

Perspektif Ulama Klasik  129-142 

Ahmad Sulhan Islam Kontemporer: Antara Reformasi  

dan Revolusi Peradaban  143-156 

Ahmad Choirul Rofiq Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang 

Tafsir al-Qur’an  157-182 

ULAS BUKU 

Yayuk Fauziyah  Menyingkap Kuasa Maskulinitas di Balik 

Tabir Feminitas Wanita Jawa  183-200 

INDEKS 



Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 157 

MENILAI KOMPETENSI AL-MÂTURÎDÎ 
DI BIDANG TAFSIR AL-QUR’AN  

Ahmad Choirul Rofiq* 

__________________________________________________ 

Abstract 

Al-Mâturîdî has expertise in various Islamic sciences. In the Qur‟anic 
exegesis, he has Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah or Ta‟wîlât al-Qur‟ân. This 
paper is going to explain the methodology of al-Mâturîdî‟s exegesis. He 
clearly favors to combine the naqlî and „aqlî sources. Therefore, it can be 
identified as tafsîr bi al-izdiwâj (the exegesis which amalgamates tafsîr bi 
al-ma‟tsûr with tafsîr bi al-ra‟y). He is not an excessive commentator in 
using grammatical analysis to interpret the Qur‟anic verses. He sometimes 
presents many styles of qirâ‟ah (recitation of the Qur‟an) without thorough 
elucidation. He almost never takes Isrâ‟îliyyât (the Judeo-Christian 
traditions and tales) to interpret the Qur‟anic verses. He prefers tawassuth 
(nonaligned and independent standpoint) when dealing with many different 
viewpoints among the theologians. He tends to follow the Hanafite school of 
thought in discussing the jurisprudential Qur‟anic verses. He usually uses 
asbâb al-nuzûl (the causes of revelation) slackly. 

Keywords: Ayat, Tafsir, Al-Qur‟an, Kompetensi, Asbâb al-
Nuzul. 

______________ 

PADA masa kemajuan pertama sejarah Islam, dapat disaksikan 
kemajuan intelektual yang mempunyai pengaruh amat signifikan 
terhadap perkembangan ilmu-ilmu keislaman yang tercakup di 
dalamnya ilmu teologi (kalam) Islam, sehingga bermunculan 
aliran-aliran teologi yang masing-masing selalu saling berusaha 

                                                         
*Penulis adalah dosen Sekolahh Tinggi Agama Islam Negeri (STAIN) 

Ponorogo Jawa Timur. email: rofiq8377@yahoo.co.id 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

158 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

memperkokoh argumentasi mereka dengan sandaran dalil-dalil 
pendukung.1 Selama kurun tersebut, dijumpai sebuah langkah 
bijaksana dari seorang khalifah Dinasti „Abbâssiyyah bernama al-
Mutawakkil (w. 247 H/861 M) yang dengan sangat tegas 
membela mazhab Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah, serta kemudian 
berbalik menyerang mazhab Mu‟tazilah dan membebaskan para 
ulama yang sebelumnya mengalami penyiksaan berat akibat 
berani mengambil sikap berseberangan terhadap mazhab 
Mu‟tazilah yang didukung pemerintah ketika diberlakukan 
tindakan mihnah (inquisition atau test of faith) semenjak 
kekhilafahan berada di bawah kendali Khalifah al-Ma‟mûn (w. 
218 H/833 M).2 

Menurut al-Maghribî, upaya al-Mutawakkil itu dalam 
perkembangan selanjutnya dapat membawa angin segar bagi 
tampilnya para ulama kalam mazhab Ahl al-Sunnah wa al-
Jamâ‟ah, seperti Abû al-Hasan al-Asy‟arî (w. 330 H/941 M) di 
Bashrah yang memproklamirkan penolakannya terhadap 
pemikiran Mu‟tazilah dan pembelaannya terhadap pemikiran Ahl 
al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah, Abû Manshûr Muhammad bin 
Muhammad al-Mâturîdî (w. 333 H/944 M) di Samarqand 
khususnya, serta daerah-daerah lainnya di kawasan mâ warâ‟ al-
nahr3 yang berhasil menunjukkan kesalahan-kesalahan Mu‟tazilah 

                                                         
1Keterangan lebih terperinci mengenai periodesasi sejarah Islam dan 

kemajuan peradabannya dapat dilihat dalam Harun Nasution, Islam Ditinjau 
Dari Berbagai Aspeknya, vol. 1 (Jakarta: UI Press, 1978), 56-89. 

2G.E. Von Grunebaum, Classical Islam, ter. Katherine Watson (Chicago: 
Aldine Publishing Company, 1970), 94. 

3Istilah mâ warâ‟ al-nahr adalah suatu istilah yang ditujukan oleh bangsa 
Arab kepada daerah-daerah yang terletak di sebelah utara sungai Jaihûn atau 
Âmou-Dariyâdi Turkistan, Rusia, yang merupakan pusat-pusat peradaban 
Islam: Bukhârâ, Samarqand, Khiwa dan Tachkent. Lihat Ferdinand Tawtal 
et.al., al-Munjid fî al-„A‟lâm (Beirut: Dâr al-Masyriq, 1995), 518. Dalam bahasa 
lain, istilah mâ warâ‟ al-nahr diterjemahkan dengan Transoxiana (Uzbekistan). 
Lihat Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic, ed. J. Milton Cowan 
(London: Macdonald & Evans, 1960), 1003. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 159 

dengan mempergunakan metode rasional, dan Abû Ja‟far al-
Thahâwî (w. 321 H/933 M) di Mesir yang turut 
mempertahankan prinsip-prinsip Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah.4 
Pernyataan yang senada juga dikemukakan oleh Abû al-Khayr 
Muhammad Ayyûb „Alî. 5 

Selain popularitasnya di bidang kalam, ternyata al-Mâturîdî 
juga mempunyai banyak karya ilmiah dalam bidang keilmuan 
lain. Secara lebih lengkap karya-karyanya berjumlah 24 judul, 
yaitu 2 dalam ilmu tafsir dan ilmu tajwid, 4 dalam ilmu fiqh, 12 
dalam ilmu kalam, 1 dalam ilmu tasawuf, dan 5 sisanya dalam 
topik-topik lain yang beraneka ragam.6 Sebuah karyanya di 
bidang ilmu tafsir, Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah. Meskipun demikian, 
kajian-kajian komprehensif mengenai buku tafsir itu tidak 
banyak dijumpai. Bahkan dalam banyak literatur mengenai ilmu-
ilmu al-Qur‟an, hampir tidak pernah disebutkan nama al-

Mâturîdî sebagai seorang penafsir al-Qur‟an.
7
 

                                                         
4„Alî „Abd al-Fattâh al-Maghribî, Imâm Ahl al-Sunnah wa al-Jama‟ah: Abû 

Manshûr al-Mâturîdî wa Ârâ‟uh al-Kalâmiyyah (Mesir: Maktabah Wahbah, 
1985), 5. 

5Abû al-Khayr Muhammad Ayyûb „Alî, „Aqîdat al-Islâm wa al-Imâm al-Al-
Mâturîdî (Bangladesh: al-Muassasah al-Islâmiyyah, 1983), 256. 

6Lihat lampiran dalam kitab Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah (Baghdad: al-Irsyâd, 
1983), 693 

7Al-Syirbâsî, ketika mengemukakan pembahasan tentang tingkatan-
tingkatan para mufasir, tidak menyebutkan nama al-Mâturîdî sebagai 
mufasir, tetapi dia justru menyebutkan nama tokoh Ahl al-Sunnah wa al-
Jamâ‟ah lain yang semasa dengan al-Mâturîdî, yaitu al-Asy‟arî. Penyebutan 
nama al-Asy‟arî sebagai mufasir juga diikuti oleh Muhammad Husayn al-
Dzahabî di dalam al-Tafsîr wa al-Mufasirûn dengan mengatakan bahwa tafsir 
al-Asy‟arî bernama al-Mukhtazin. Shubhî Shâlih ketika menyebutkan nama-
nama tafsir dan pengarangnya yang terdapat di kalangan Ahl al-Sunnah wa 
al-Jamâ‟ah, juga tidak mencantumkan nama al-Mâturîdî maupun karya 
tafsirnya di dalam buku Mabâhits fî Ulûm al-Qur‟ân. Hal yang sama ternyata 
dijumpai pula dalam buku Manâhil al-„Irfân fî „Ulûm al-Qur‟ân karya 
Muhammad „Abd al-„Azîm al-Zarqânî. Mannâ‟ al-Qaththân, Mabâhits fî Ulûm 
al-Qur‟ân  (Riyadh: Manshûrât al-„Ashr al-Hadîts, 1973), 363. Ibid., 244 dan 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

160 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Mengenal Profil Al-Mâturîdî 

Nama lengkapnya adalah Muhammad bin Muhammad bin 
Mahmûd Abû Manshûr al-Mâturîdî. Dia dilahirkan di Mâturîd 
atau al-Mâturît, sebuah daerah di Samarqand.8 Oleh karena 
dinisbahkan ke tempat inilah, maka nama yang disandangnya 
adalah al-Mâturîdî al-Samarqandî, meskipun terdapat tokoh lain 
yang juga menggunakan nama belakang al-Samarqandî.9 Nasab 
al-Mâturîdî secara genealogis termasuk nasab yang sangat 
terhormat karena apabila silsilahnya dirunut ke atas, maka akan 
sampai kepada Abû Ayyûb Khâlid bin Zayd bin Kulayb al-
Anshârî (w. 52 H/672 M), seorang sahabat berasal dari suku 
Khazraj di Madinah yang rumahnya pernah disinggahi Nabi Saw. 
ketika terjadi peristiwa hijrah dari Mekkah ke Madinah.10  

                                                         

Ahmad Amîn, Zuhr al-Islâm, vol. 01 (Kairo: Lajnat al-Ta‟lîf wa al-Tarjamah 
wa al-Nashr, 1952), 265. 

8Ibid., 244 dan Ahmad Amîn, Zuhr al-Islâm, vol. 1 (Kairo: Lajnat al-Ta‟lîf 
wa al-Tarjamah wa al-Nashr, 1952), 265.  

9Nama al-Mâturîdî ternyata tidak hanya melekat pada tokoh yang sedang 
dikaji dalam tulisan ini. Terdapat nama al-Mâturîdî lain, yaitu Ismâ‟îl Abû 
Manshûr al-Mâturîdî yang disebut-sebut mempunyai kitab Syarh al-Fiqh al-
Absath karya Abû Hanîfah, serta Risâlah Ushûl al-Îmân, dan Risâlah Fary Ahl 
al-Dlalâl wa Maqâlâtihim yang keduanya masih berupa manuskrip di 
Universitas Kairo. Al-Maghribî, berdasarkan penelusuran yang dilakukannya, 
mengambil kesimpulan bahwa Ismâ‟îl Abû Manshûr al-Mâturîdî ini adalah 
termasuk anggota keluarga dari al-Mâturîdî karena sama-sama menggunakan 
nama Abû Manshûr al-Mâturîdî. Al-Maghribî, Imâm..., 14. Lihat pengantar 
tafsir al-Samarqandi, 8.  

10Al-Maghribî, Imâm..., 12. Para pengikut al-Mâturîdî memberikan 
beberapa gelar kehormatan kepadanya, di antaranya adalah Imâm al-Hudâ 
(pemimpin pembawa petunjuk), Qudwat Ahl al-Sunnah wa al-Ihtidâ‟ (panutan 
orang-orang yang mengikuti sunnah dan petunjuk), Râfi‟ A‟lâm al-Sunnah wa 
al-Jamâ‟ah (pembawa panji-panji Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah), Qâli‟ Adhâlîl 
al-Fitnah wa al-Bid‟ah (penghapus kesesatan-kesesatan fitnah dan bid‟ah), 
Imâm al-Mutakallimîn (pemimpin para ahli kalam) dan Mushahhih „Aqâ‟id al-
Muslimîn (pengoreksi akidah kaum muslimin). Gelar-gelar tersebut 
menunjukkan betapa tinggi kedudukan al-Mâturîdî dalam perspektif 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 161 

Para sejarawan tidak begitu banyak yang menjelaskan tahun 
kelahiran al-Mâturîdî, meskipun tampaknya mereka hampir 
seluruhnya sepakat untuk mengatakan bahwa al-Mâturîdî 
meninggal dunia pada 333 H/944 M dan dimakamkan di 
Samarqand. Hanya sebagian kecil saja dari kalangan penulis yang 
berpendapat lain; Thâsy Zâdah yang menyebutkan bahwa al-
Mâturîdî meninggal pada 332 H/943 M atau 336/947 M. 11  

Untuk mempermudah perkiraan terhadap tahun kelahiran al-
Mâturîdî, maka pembahasan masalah tersebut dihubungkan 
dengan tahun ketika guru-gurunya meninggal dunia; Nushayr bin 
Yahyâ al-Balkhî (w. 268 H/881 M) dan Muhammad bin 
Muqâthil al-Râzî (w. 248 H/862 M). Kemudian dari sini 
diperkirakan bahwa al-Mâturîdî kemungkinan besar dilahirkan 
sebelum 248 H/862 M. Apabila dia sewaktu menuntut ilmu 
setamat dari sekolah dasarnya berumur sekitar 10 tahun dan 
kemudian langsung berguru kepada Muhammad bin Muqâthil al-
Râzi, maka setidak-tidaknya dia dilahirkan tahun 238 H/852 M. 
Jika perkiraan ini dibenarkan, berarti dapat disimpulkan bahwa 
dia mempunyai usia yang cukup panjang, yaitu 92 tahun. 
Berangkat dari perkiraan itu pula, dapat dikatakan bahwa al-
Mâturîdî dilahirkan pada masa pemerintahan Khalifah al-
Mutawakkil (232-247 H/846-861 M) dan pada saat terjadi 
pembunuhan terhadap al-Mutawakkil pada 248 H/862 M, al-
Mâturîdî berumur 9 tahun. Al-Mâturîdî meninggal dunia pada 
masa pemerintahan Khalîfah al-Muttaqî bin al-Muqtadir (329-
333 H/940-944 H). 12  

                                                         

keilmuan di kalangan ulama-ulama lainnya. Tetapi di antara para penulis 
Barat ada yang menyebut al-Mâturîdî sebagai The Second Great “Father” of 
Sunnite Theology (pemimpin besar II teologi Sunni) atau The Second Great 
Theologian of the Sunnite (teolog besar Sunni II) karena posisi al- al-Mâturîdî 
ditempatkan setelah al-Asy‟arî. 

11Ibid., 14. 
12„Alî, „Aqîdah..., 265. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

162 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Dengan demikian, dia dilahirkan 22 tahun sebelum kelahiran 
al-Asy‟arî (w. 330 H/941 H). Ini berdasarkan informasi yang 
menerangkan bahwa al-Asy‟arî dilahirkan pada 260 H/873 M,13 
meskipun menurut keterangan lain, dia dilahirkan pada 270  
H/883 M.14 Jika tahun 260 H/873 M yang dipilih, maka al-
Asy‟arî sebenarnya baru mulai memberikan kontribusinya 
terhadap penegakan mazhab Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah pada 
300 H/912 M karena dia meninggalkan gurunya, Abû „Alî 
Muhammad al-Jubbâî (w. 303 H/915 M), dan menyampaikan 
pernyataan keluar dari mazhab Mu‟tazilah pada usia 40 tahun.15 
Sedangkan al-Mâturîdî, yang semenjak dilahirkan pada 238 
H/852 M diketahui tidak pernah keluar dari mazhab Ahl al-
Sunnah wa al-Jamâ‟ah, berperan dalam penegakan mazhab Ahl 
al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah sebelum tahun 300 H/912 M. Ini 
seandainya al-Mâturîdî menuntut ilmu selama kurang lebih 30-40 
tahun. Disebutkan bahwa al-Mâturîdî setidak-tidaknya pernah 
menuntut ilmu kepada empat orang ulama yang secara 
kronologis rantai transmisi keilmuannya bersambung sampai 
kepada Abû Hanîfah (w. 150 H/767 M). Empat orang ulama 
tersebut adalah Abû Bakr Ahmad al-Juzjânî,16 Abû Nashr 
Ahmad al-„Iyâdî, Muhammad bin Muqâtil al-Râzî (w. 248 H/802 
M) dan Nushayr bin Yahyâ al-Balkhî (w. 268 H/881 M).17 

                                                         
13Mûsâ, Nasy‟at ..., 165. 
14Abû Bakr bin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad bin Qâdî 

Syuhbah, Thabaqât al-Syâfi‟iyyah, vol. 2. (Beirut: „Âlam al-Kutub, 1986), 113. 
15Jalâl Muhammad „Abd al-Hamîd Mûsâ, Nasy‟at al-Asy‟ariyyah wa 

Tathawwuruhâ (Beirut: Dâr al-Kutub al-Lubnânî, 1975), 168. 
16Al-Jûzjânî adalah suatu nama yang dinisbatkan kepada kota Jûzjân di 

Turkistan, Afghanistan, yang terletak di antara Murghâb dan Âmûdariyâ. 
Dengan demikian, ia berbeda dengan Jurjân (dulu bernama Astarâbâd) yang 
merupakan salah satu kota di Iran. Lihat Tawtal, al-Munjid..., 199. 

17Lihat lampiran dalam kitab Ta‟wîlât ..., 693. Selama masa hidupnya, al-
Mâturîdî meninggalkan karya-karya ilmiah bernilai tinggi yang berkaitan 
dengan ilmu-ilmu keislaman, seperti ilmu kalam, ushul al-fiqh dan tafsir. 
Menurut keterangan yang tertera dalam lampiran kitab Ta‟wîlât Ahl al-



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 163 

Menyelami Kompetensi Al-Mâturîdî dalam Ranah Tafsir: 
Pengkombinasian antara Sumber Naqlî dan ‘Aqlî 

Berdasarkan sumber penafsiran yang dipergunakan mufasir, 
tafsir dapat diklasifikasikan menjadi tiga macam: tafsîr bi al-ma‟tsûr 
(tafsîr bi al-riwayah atau tafsîr bi al-manqûl), tafsîr bi al-ra‟y (tafsîr bi al-
dirâyah atau tafsîr bi al-ma‟qûl), dan tafsîr bi al-izdiwâj (perpaduan 
antara bi al-ma‟tsûr dan bi al-ra‟y).18 Apabila sumber-sumber 
penafsiran tafsir al-Mâturîdî dianalisis dengan seksama, maka 
akan sampai pada pernyataan bahwa langkah pengkombinasian 
antara sumber-sumber naqlî dan „aqlî merupakan karakteristik 
paling menonjol di antara beberapa karakteristik yang terdapat di 
dalam tafsir tersebut. Sumber-sumber naqlî  meliputi al-Qur‟an, 
Sunnah Nabi, riwayat para shahabat Nabi, dan riwayat para 
tâbi‟în. Sedangkan sumber aqlî adalah hasil ijtihad 
(pendayagunaan potensi akal). Berikut ini adalah contohnya ayat 
al-Qur‟an yang artinya: “Dan di antara manusia ada yang 

                                                         

Sunnah, jumlah karya yang dihasilkan al-Mâturîdî sebanyak 24 karya, yaitu 2 
dalam ilmu tafsir dan ilmu tajwid, 4 dalam ilmu fiqh, 12 dalam ilmu kalam, 1 
dalam ilmu tasawuf, dan 5 sisanya dalam topik-topik lain yang beraneka 
ragam. Penyebutan yang tampaknya relatif lebih lengkap dilakukan oleh al-
Maghribî yang menyebutkan 15 karya: Kitâb al-Jadal, Kitâb Ma‟khad al-Syarâi‟, 
Kitâb al-Tawhîd, Kitâb al-Maqâlât, Kitâb al-Radd „alâ al-Qarâmithah, Kitâb Bayân 
Wahm al-Mu‟tazilah, Kitâb Radd al-Ushûl al-Khamsah li Abî Muhammad al-Bâhilî, 
Kitâb Radd Awâil al-Adillah li al-Ka‟bî, Kitâb Radd Wa‟îd al-Fussâq li al-Ka‟bî, 
Kitâb Radd Tahdzîb al-Jadal li al-Ka‟bî, Kitâb Radd al-Imâmah li Ba‟dh al-Rawâfidh, 
Kitâb al-Ushûl, Ta‟wîlât al-Qur‟ân atau Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah, Risâlah fî mâ lâ 
yajûz al-Waqf fîh fî al-Qur‟ân al-Karîm dan Kitâb Muqtathafât fi al-Wa‟z. „Ali, 
„Aqîdah..., 273-8 dan al-Maghribî, Imâm ..., 28. 

18Tafsîr bi al-ma‟tsûr (tafsîr bi al-riwayah atau tafsîr bi al-manqûl) yaitu tafsir 
yang didasarkan pada sumber penafsiran dari al-Qur‟an, riwayat para 
sahabat, dan para tâbi‟în; tafsîr bi al-ra‟y (tafsîr bi al-dirâyah atau tafsîr bi al-
manqûl) yaitu tafsir yang didasarkan pada ijtihad dan pemikiran mufasir yang 
telah memenuhi syarat serta mempunyai kapabilitas mumpuni; tafsîr bi al-
izdiwâj yaitu tafsir yang didasarkan pada pengkombinasian antara tafsîr bi al-
ma‟tsûr dan tafsîr bi al-ra‟y. Lihat Abdul Djalal, Urgensi Tafsir Maudlu‟i Pada 
Masa Kini (Jakarta: Kalam Mulia, 1990), 64-8.  



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

164 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

mengatakan: „Kami beriman kepada Allah dan hari akhir (kiamat), 
padahal mereka itu sesungguhnya bukan orang-orang yang beriman” (Qs. 
al-Baqârah [2]:8). 

Kata “bi mu‟minîn” (orang-orang yang beriman) dalam ayat ini 
berarti “bi mushaddiqîn bi qulûbihim” (orang-orang yang 
membenarkan dengan hati mereka), sesuai dengan ayat yang 
artinya: ”Hai Rasul, janganlah kamu merasa bersedih hati dikarenakan 
orang-orang yang bersegera (memperlihatkan) kekafirannya, yaitu di 
antara orang-orang yang mengatakan dengan mulut mereka: “Kami telah 
beriman”, padahal hati mereka belum beriman” (Qs. al-Mâidah [5]:41). 
Dalam ayat lain, Allah juga berfirman yang artinya: ”Maka demi 
Tuhanmu, mereka (pada hakikatnya) tidak beriman hingga mereka 
menjadikan kamu sebagai hakim dalam perkara yang mereka 
perselisihkan, kemudian mereka tidak merasa berkeberatan di dalam hati 
terhadap putusan yang kamu berikan, dan mereka menerima dengan 
sepenuhnya” (Qs. al-Nisâ‟ [4]:65).19 

Adapun ketika melakukan penafsiran al-Qur‟an, al-Mâturîdî 
juga berpedoman kepada hadis. Kesan menonjol yang ditangkap 
oleh setiap orang yang membaca tafsir al-Mâturîdî adalah tidak 
dijumpainya penyebutan sanad hadis. al-Mâturîdî biasanya hanya 
menggunakan ungkapan-ungkapan, seperti: mâ ruwiya „an al-nabiyy 
(hadis yang diriwayatkan dari Nabi Saw.), mâ ruwiya „an rasûl 
Allâh (hadis yang diriwayatkan dari Rasulullah), kaqawlih shallâ 
Allâh „alayh wa sallam (seperti sabda Nabi Saw.), li mâ ruwiya fî al- 
khabar (sebagaimana diriwayatkan dalam hadis), mâ jâ a „an rasûl 
Allâh (hadis yang datang dari Rasulullah), dalîluh qawluh shallâ 
Allâh „alayh wa sallam (dasar argumentasinya adalah sabda Nabi 
Saw.), wa fî ba‟dh al-akhbâr (dan di dalam sebagaian hadis), mâ jâ‟a 
fî al-khabar (dalil yang datang berupa hadis), dan dzukir fî al-
khabar (disebutkan dalam hadis). 20  

Oleh karena itu, sangatlah dimaklumi apabila terlontar 
pertanyaan mengenai latar belakang apa yang mendorong al-
                                                         

19Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 42. 
20Ibid., 8- 9, 226, 322, 385, 417, 479, 526 dan 634. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 165 

Mâturîdî untuk tidak menyebutkan sanad hadis di dalam 
tafsirnya, padahal sanad merupakan aspek penting yang tidak bisa 
diabaikan begitu saja dalam rangka mengetahui ke-shahîh-an dan 
otentisitas hadis. Bahkan tindakan peniadaan sanad hadis yang 
sudah merebak di kalangan para mufasir pada masa sesudah tâbi‟ 
al-tâbi‟în ini, menurut al-Dzahabî, mempunyai dampak negatif 
karena mengakibatkan al-wadh‟ (pemalsuan hadis) di dalam tafsir 
serta menimbulkan pencampuradukkan antara hadis shahîh dan 
mawdhû‟ (palsu), dan juga menjadikan penyebaran kisah-kisah 
Isrâ‟îliyyât semakin merajalela.21 

Pertanyaan tersebut tentu tidak dapat terjawab secara pasti, 
karena yang mengetahui motivasi dan latar belakang tindakan 
seseorang pastilah hanya orang yang bersangkutan itu sendiri. 
Meski demikian, tidak salah apabila kita mencoba membuat 
perkiraan analisis. Kemungkinan besar al-Mâturîdî sengaja tidak 
menyertakan penyebutan sanad hadis karena dia tidak 
menginginkan perhatian para pembaca tafsirnya terlalu tersedot 
kepada hal-hal yang sifatnya tidak begitu signifikan, sehingga 
melupakan hal-hal yang lebih substantif. Di samping itu, al-
Mâturîdî pasti telah mengetahui bahwa pada saat itu, sudah ada 
ulama-ulama lain yang memberikan perhatian khusus kepada 
bidang hadis dan bahkan mereka sudah berhasil 
membukukannya, seperti Abû „Abd al-Lâh Muhammad al-
Bukhârî (w. 256/869) dan Muslim bin al-Hajjâj al-Nîsâbûrî (w. 
261/874) yang secara kebetulan tempat hidup keduanya 
(Bukhârâ dan Nishapur) terletak tidak jauh dari kota Samarqand, 
tempat kelahiran al-Mâturîdî. Contoh penafsirannya yang 
menggunakan hadis ialah  terhadap ayat Al-Qur‟an yang artinya: 
“Dan berdirilah (ketika melaksanakan shalat) karena Allah dengan 
keadaan khusyu‟” (Qs. al-Baqârah [2]:238).  

Kata-kata “qânitîn” (dengan keadaan khusyu‟) dalam ayat ini 
dapat ditafsirkan dengan “khâsyi‟în khâdhi‟în” (dengan keadaan 
                                                         

21Muhammad Husayn al-Dzahabî, al-Ittijâhât al-Munharifah fî Tafsîr al-
Qur‟ân al-Karîm  (Kuwait: Dâr al-I‟tishâm, 1976), 14. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

166 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

khusyu‟ dan tunduk patuh) atau “muthî‟în” (dengan ketaatan), 
karena secara semantis makna qunût adalah qiyâm (berdiri) 
berdasarkan jawaban Nabi Saw. ketika ditanya mengenai shalat 

yang  paling utama. Saat itu Nabi Saw. menjawab: القنوت طول 
(shalat yang dikerjakan dengan berdiri lama), tetapi berdiri di sini 
tidaklah seperti berdiri pada umumnya, karena harus disertai 
dengan sikap ketundukan dan kekhusyu‟an.22  

Selain menyandarkan penafsiran kepada al-Qur‟an, hadis, 
periwayatan shahabat Nabi Saw. dan tâbi‟în, al-Mâturîdî juga 
menyandarkan penafsirannya kepada ijtihad. Contohnya adalah 
penafsirannya dalam ayat al-Qur‟an yang artinya: ”Tidak ada 
paksaan dalam menganut agama (Islam). Sesungguhnya telah jelas jalan 
yang benar dan jalan yang sesat. Oleh karena itu, barangsiapa 
mengingkari thaghut dan beriman kepada Allah, maka sesungguhnya dia 
telah berpegang kepada tali yang sangat kuat dan tidak akan putus. Dan 
Allah Maha Mendengar lagi Maha Mengetahui” (Qs. al-Baqârah 
[2]:256). 

Al-Mâturîdî, setelah menafsirkan “ikrâh” (paksaan) dengan 
“haraj” (kesulitan) sebagaimana disebutkan dalam Qs. al-Hajj 
[22]:78, mengatakan bahwa “qad tabayyan al-rusyd min al-ghayy” 
berarti bahwa telah jelas antara Islam dan kekafiran, sehingga 
tidak ada paksaan dalam beragama. Sedangkan “thâghût” adalah 
segala hal yang dapat mengantarkan seseorang menuju 
penyembahan kepada selain Allah. Oleh karena itu, barangsiapa 
yang mengingkari thâghût dan beriman kepada Allah, maka orang 
tersebut telah berpegang pada keyakinan kuat yang tidak 
tergoyahkan. Adapun “wa Allâh samî‟ „alîm” berarti bahwa Allah 
Maha Mendengar terhadap ucapan mereka dan Mengetahui 
pahala mereka atau Allah Maha Mendengar terhadap iman 
mereka dan Mengetahui balasan iman mereka.23 

                                                         
22Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 559-60. Al-Jashshâsh menyebutkan hadis ini 

dengan sanad dari Nâfi‟ dari Ibn „Umar.  
23Ibid., 595-7. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 167 

Mempergunakan Analisis Kebahasaan secara Proporsional 

Sebagaimana diketahui bahwa di antara ilmu tafsir dan ilmu 
bahasa terdapat hubungan yang sangat erat. Seseorang untuk 
dapat diakui sebagai penafsir al-Qur‟an, diharuskan memenuhi 
persyaratan-persyaratan dan menguasai ilmu-ilmu tertentu. Salah 
satu dari ilmu-ilmu yang dimaksudkan itu adalah ilmu bahasa.24 
Tuntutan untuk menguasai ilmu bahasa tampaknya tidaklah 
berlebihan, mengingat al-Qur‟an adalah firman Allah yang 
diwahyukan kepada Nabi Muhammad Saw. dan 
dikomunikasikan kepada umatnya melalui sarana bahasa. Karena 
lingkungan masyarakat yang melingkupi Nabi Muhammad 
adalah masyarakat Arab, maka bahasa yang terpilih adalah 
bahasa Arab.  

Demikianlah, seorang mufasir memang tidak mungkin 
menghindar dari ilmu bahasa Arab. Suka atau tidak suka, dia 
harus menceburkan diri untuk mempelajari dan menguasainya. 
Namun seorang mufasir yang penguasaan bahasa Arabnya telah 
mumpuni, dalam penerapannya kadang terlalu asyik dengan ilmu 
itu, sehingga mengakibatkan tafsir al-Qur‟an terseret jauh ke 
dalamnya dan terjadilah penyimpangan-penyimpangan 
penafsiran.25  

Lantas, bagaimanakah sikap al-Mâturîdî  di terhadap 
penggunaan ilmu bahasa di dalam menafsirkan al-Qur‟an? 
Memang sebagai seorang mufasir, al-Mâturîdî sudah seharusnya 
melibatkan ilmu bahasa dalam rangka menjalankan tugasnya 
menerangkan kandungan al-Qur‟an. Ilmu bahasa merupakan 
suatu alat yang fungsinya membantu mufasir untuk menafsirkan 

                                                         
24Perincian mengenai persyaratan-persyaratan dan ilmu-ilmu yang harus 

dimiliki mufasir dapat dilihat di al-Shabbâgh, Lamahât..., 192-5 dan al-
Suyûthî, al-Itqân fî „Ulûm al-Qur‟ân, vol. 3 (Beirut: Muassasat al-Kutub al-
Tsaqâfiyyah, 1996), 472-4. 

25Contoh-contoh penyimpangan tafsir itu antara lain dapat dilihat di 
dalam al-Dzahabî, al-Ittijâhât..., 39-43. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

168 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

al-Qur‟an.26 Oleh karena itu, sangatlah bisa dimaklumi apabila 
dia menggunakan ilmu bahasa, seperti ketika menjelaskan 
makna-makna kosa kata al-Qur‟an, kedudukannya di dalam 
kalimat atau pola-pola pembentukannya. Namun, dia 
menerapkannya secara proporsional sesuai dengan keperluan 
sehingga di dalam tafsirnya tidak dijumpai pembahasan-
pembahasan kebahasaan yang mendalam maupun terperinci. Di 
samping itu, dia juga sangat jarang mencari pijakan argumentasi 
dengan syair-syair yang biasanya disertakan dalam analisis-
analisis kebahasaan. Kemungkinan, tujuan utama yang ingin 
dicapai oleh al-Mâturîdî dengan langkah semacam itu adalah 
sekedar menunjukkan kepada para pembaca, bahwa penafsiran 
al-Qur‟an yang disandarkan pada ilmu bahasa dapat diakui 
kebenarannya. Contoh penafsirannya ialah ayat al-Qur‟an berikut 
yang artinya: ”Apakah kamu menceritakan kepada mereka (orang-
orang beriman) apa yang telah diterangkan Allah kepadamu, supaya 
dengan demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu di hadapan 
Tuhanmu?” (Qs. al-Baqârah [2]:76).  

Ungkapan “li yuhâjjûkum „ind rabbikum” (supaya dengan 
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu di hadapan 
Tuhanmu) dapat ditafsirkan: (a) seolah-olah Allah mengatakan: 
”li yuhâjjûkum bi iqrârikum „ind rasûl Allâh” (supaya mereka dapat 
mengalahkan hujjahmu dengan pengakuan kamu di hadapan 
Rasulullah), (b) “yuhâjjûkum fî rabbikum” (supaya dengan 
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu mengenai 
Tuhanmu) karena orang Arab biasanya memberi makna suatu 
preposisi dengan preposisi yang lain, dan (c) supaya dengan 
demikian mereka dapat mengalahkan hujjahmu pada hari 
kiamat.27 

                                                         
26al-Zarkasyî, al-Burhân fî „Ulûm al-Qur‟ân, vol. 01 (Beirut: Dâr al-Kutub 

al-„Ilmiyyah, 1988), 33. 
27Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 175. Contoh-contoh lain yang serupa dengan 

ini, di antaranya, terdapat di halaman 271 („alâ berarti li – QS. 2:143), 436 (fî 
berarti bi – Qs. [2]:210), dan 633 (fî berarti min – Qs. [2]:264). 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 169 

Tidak Terlalu Terikat dengan Asbâb al-Nuzûl 

Secara etimologis, asbâb al-nuzûl bermakna sebab-sebab 
turun, karena asbâb adalah bentuk plural dari sabab yang berarti 
sebab,28 sedangkan nuzûl adalah kata benda berbentuk infinitive 
untuk kata kerja nazala-yanzilu yang berarti turun.29 Karena dalam 
konteks ini pendefinisiannya terkait dengan ayat-ayat al-Qur‟an, 
maka asbâb al-nuzûl berarti sesuatu hal yang melatarbelakangi ayat 
al-Qur‟an diturunkan, sehingga al-Qur‟an dapat menerangkan 
hal itu pada saat peristiwa terjadi atau memberikan jawaban 
terhadap pertanyaan mengenai hal itu.30 Manfaat asbâb al-nuzûl 
terhadap penafsiran al-Qur‟an sudah diakui oleh banyak 
penulis,31 meskipun mereka juga menyadari bahwa tidak semua 
ayat al-Qur‟an turun dikarenakan adanya sebab-sebab tertentu, 
baik berupa peristiwa maupun pertanyaan. Al-Ja‟barî 
mengatakan bahwa ayat-ayat al-Qur‟an diklasifikasikan menjadi 
dua, yaitu ayat-ayat yang turun tanpa sebab dan ayat-ayat yang 
turun dengan didahului oleh sebab tertentu.32  

Al-Mâturîdî rupanya termasuk tipe mufasir yang mempunyai 
sikap tersendiri, yakni sikap berani untuk tidak terlalu terikat 
dengan asbâb al-nuzûl ketika melakukan penafsiran al-Qur‟an. 
Dengan demikian, dia masih menggunakan asbâb al- nuzûl dalam 
batas-batas tertentu, sehingga tidak menyingkirkannya secara 
keseluruhan. Dia menggunakan asbâb al-nuzûl sebagai sarana 
untuk melakukan penafsiran terhadap ayat-ayat al-Qur‟an. 
Sebagaimana dilakukan mayoritas ulama, dia ternyata lebih 

                                                         
28Louis Ma‟lûf, Al-Munjid fî al-Lughah  (Beirut: Dâr al-Masyriq, 1995), 

316. 
29Ibid., 802. 
30Shâlih, Mabâhits..., 132, al-Zarqânî, Manâhil..., 106 dan al-Qaththân, 

Mabâhits..., 77-8. 
31Perincian tentang manfaat asbâbal-nûzûl dapat dilihat, di antaranya, 

pada al-Zarkasyi, al-Burhân..., 45-6; Shâlih, Mabâhits...,129-131, al-Zarqânî, 
Manâhil..., 109-114 dan al-Qaththân, Mabâhits...,79-82. 

32Al-Suyûtî, al-Itqân..., 94. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

170 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

mengutamakan untuk menerapkan kaidah al-„ibrah bi „umûm al-
lafzh lâ bi khushûsh al-sabab (sesuatu yang dijadikan pedoman 
adalah keumuman lafaz, bukan kekhususan sebab). Berikut ini 
adalah contoh mengenai hal tersebut dalam ayat al-Qur‟an yang 
artinya: ”Hai orang-orang beriman, diwajibkan atas kamu qishas 
mengenai orang-orang yang dibunuh, orang merdeka dengan orang 
merdeka, budak dengan budak dan perempuan dengan perempuan” (Qs. 
al-Baqârah [2]:178).  

Dikatakan bahwa ayat ini turun mengenai dua pasukan dari 
bangsa Arab yang terlibat dalam suatu peperangan. Status kedua 
pasukan itu berbeda, yang satu lebih terhormat daripada yang 
lain. Oleh karena itu, salah satunya menginginkan qishâs seorang 
budak dengan orang merdeka dan perempuan dengan lelaki. 
Maka kemudian Allah menurunkan surah al-Baqarah [2:178]. 
Tetapi karena di dalamnya terdapat pembunuhan kepada orang 
yang bukan pembunuh, maka ayat ini dinaskh (dihapus) oleh ayat 
yang artinya: “Dan janganlah kamu membunuh jiwa yang diharamkan 
Allah (membunuhnya), melainkan dengan suatu (alasan) yang benar. Dan 
barangsiapa dibunuh secara zalim, maka sesungguhnya Kami telah 
memberi kekuasaan kepada ahli warisnya. Tetapi janganlah ahli waris itu 
melampaui batas di dalam membunuh. Sesungguhnya dia adalah orang 
yang mendapatkan pertolongan” (Qs. al-Isrâ‟ [17]: 33).33 

Al-Mâturîdî pada saat tertentu tidak terlalu terikat dengan 
asbâb al-nuzûl ketika menafsirkan ayat-ayat al-Qur‟an. Misalnya 
adalah terhadap ayat al-Qur‟an yang artinya: ”Dan mereka 
mengikuti apa yang dibaca oleh setan-setan di Kerajaan Sulaiman. 
(Mereka mengatakan bahwa Sulaiman melakukan sihir), padahal 
Sulaiman itu tidak kafir (tidak mengerjakan sihir). Hanya setan-setan itu 
saja yang kafir (mengerjakan sihir dan) mengajarkan sihir kepada 
manusia” (Qs. al-Baqârah [2]:102). 

Dikatakan, ungkapan “mâ tatlû” (apa yang dibaca) 
mempunyai beberapa arti, yaitu [a] kitab-kitab sihir yang ditulis 
                                                         

33Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 335. Dengan beberapa matn dan sanad berbeda 
al-Suyûthî menyebutkan al-Durr al-Mantsûr..., 260. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 171 

oleh setan-setan, [b] bacaan-bacaan setan karena “tatlû” berasal 
dari kata “tilâwah” (bacaan), dan [c] kitab-kitab sihir yang 
diriwayatkan (diceritakan) oleh setan-setan, sebagaimana 
pendapat Ibn „Abbâs. Semua pendapat itu sebenarnya merujuk 
kepada satu maksud yang sama.  Ayat ini digunakan sebagai 
argumentasi oleh orang-orang Yahudi yang menyangka bahwa 
apa yang mereka miliki berasal dari Sulayman. Seandainya 
mereka dianggap kafir, maka Sulayman juga termasuk kafir. Oleh 
karena itulah, Allah memberitahukan kepada Nabi Muhammad 
bahwa Sulayman tidak kafir, tetapi setan-setan itulah yang kafir. 
Ayat ini dapat dipahami pula bahwa para pengikut setan-setan 
itulah yang kafir, karena meyakini sihir dan menerapkan sihir 
yang diajarkan setan, sehingga kekafiran itu dinisbatkan kepada 
setan-setan, seperti perbuatan para penyembah berhala yang juga 
dinisbatkan kepada setan-setan itu. 

Diriwayatkan dari Ibn „Abbâs, bahwa seorang sekretaris Nabi 
Sulayman yang bernama Âshif senantiasa menulis segala hal atas 
perintah Sulayman dan memendam tulisan-tulisan itu di bawah 
singgasana Sulaiman. Pada saat Sulayman meninggal, setan-setan 
mengeluarkannya dan menyalinnya dengan menyisipkan sihir, 
kekafiran dan kedustaan dalam setiap dua baris. Mereka 
selanjutnya mengatakan kepada orang-orang bahwa itu semua 
adalah apa yang telah dilakukan Sulayman, sehingga orang-orang 
yang tidak mengetahui itu mengkafirkan Sulayman dan mencaci 
makinya. Demikianlah keadaan tersebut berlangsung sampai ayat 
“wa ittaba‟û…” (dan mereka mengikuti …) diturunkan Allah. 

Sebagian orang mengatakan bahwa setan-setan itu 
merekayasa tulisan-tulisan sihir tersebut. Mereka kemudian 
menyebarluaskan dan mengajarkannya kepada masyarakat 
umum. Ketika Sulayman mendengar hal itu, dia menyelidikinya, 
merampasnya, dan memendamnya di bawah singgasananya 
karena takut dipelajari orang-orang itu. Setelah Sulayman 
meninggal, setan-setan itu selanjutnya mengambil dan 
mengeluarkannya. Oleh karena itu, Allah membebaskan 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

172 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Sulayman dari tuduhan kafir melalui lidah Nabi Muhammad 
Saw. dengan menurunkan ayat “wa mâ kafara Sulaymân …” (dan 
Sulayman itu tidak kafir …). 

Dikatakan pula, bahwa orang-orang menderita berbagai 
penyakit setelah Sulayman meninggal. Mereka kemudian 
mengandaikan seumpama Sulayman masih hidup, pasti musibah 
itu teratasi. Setan-setan lalu menunjukkan apa yang pernah 
dilakukan Sulayman dengan menuliskannya dan menyimpannya 
di rumah-rumah mereka. Maka orang-orang itu mengeluarkan 
tulisan-tulisan sihir itu dan mereka mengatakan bahwa itu semua 
adalah perbuatan Sulayman. Oleh karena itu, Allah menurunkan 
ayat “wa mâ kafara Sulaymân…” (dan Sulayman itu tidak kafir...). 

Selanjutnya al-Mâturîdî mengatakan bahwa kisah sebenarnya 
tentang peristiwa itu tidaklah diketahui, tetapi yang secara jelas 
diketahui adalah bahwa orang-orang Yahudi telah meninggalkan 
kitab-kitab para Rasul dan mengikuti kitab-kitab setan yang 
berisi kekafiran dan sihir tersebut. Di samping itu, dalam ayat itu 
terkandung petunjuk risalah kenabian Muhammad Saw. yang 
dengan izin Allah, Nabi dapat memberitahukan kepada orang-
orang Yahudi mengenai kisah mereka dan membebaskan 
Sulayman dari tuduhan kafir.34 

Dengan memberikan komentar penutup itu, al-Mâturîdî 
hendak menegaskan bahwa riwayat-riwayat tentang kisah 
tersebut belum tentu mengandung kebenaran. Seolah-olah dia 
melontarkan himbauan kepada para pembaca tafsirnya supaya 
bersikap hati-hati terhadap kisah-kisah semacam itu, meskipun 
di dalamnya terkandung informasi mengenai asbâb al-nuzûl. 

Menjelaskan Keanekaragaman Qirâ’ah 

Qirâ‟ah secara etimologis adalah kata benda berbentuk 
infinitive untuk kata kerja qara‟a-yaqra‟u yang berarti bacaan.35 

                                                         
34Ibid., 202-3. 
35Ma‟lûf, al-Munjid..., 616. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 173 

Sedangkan secara terminologis, qirâ‟ah adalah suatu mazhab dari 
seorang imam pembaca al-Qur‟an yang berbeda dari mazhab 
lainnya dalam hal pengucapan ayat-ayat al-Qur‟an dengan 
disertai persesuaian antara riwayat-riwayat dan jalur-jalur 
penyampaiannya, baik perbedaan tersebut menyangkut pelafalan 
huruf atau pelafalan hal-hal lainnya.36 Dengan demikian, qira‟ah 
bukanlah salah satu dari “tujuh huruf” (sab‟ah ahruf) yang 
disabdakan Nabi Muhammad Saw. dalam hadisnya: “Sesungguhnya 
al-Qur‟an ini diturunkan di atas tujuh huruf.” Meskipun semua 
penulis sepakat mengenai kemutawatiran hadis ini, karena 
jumlah para shahabat Nabi Saw. yang meriwayatkannya 
mencapai 21 orang, tetapi mereka berselisih pendapat mengenai 
makna sab‟ah ahruf. Menurut perhitungan, jumlah pendapat itu 
sekitar 35 atau 40, dan satu pendapat dengan lainnya tidak 
terdapat kesamaan.37 Dari sekian banyak pendapat tersebut, yang 
paling tepat adalah pendapat yang mengatakan bahwa sab‟ah 
ahruf adalah tujuh aspek perbedaan yang terdapat di antara 
qira‟ah-qira‟ah yang ada. Dinilai sebagai pendapat paling tepat 
karena mampu mengakomodir perbedaan-perbedaan bacaan 
yang kadang jumlahnya sangat banyak dan beraneka ragam.38  

Jika keanekaan qirâ‟ah adalah demi memberikan kemudahan 
kepada umat dalam berkomunikasi dengan al-Qur‟an39 itu sudah 
diakui oleh semua pihak, maka bagaimanakah sikap para mufasir 
terhadapnya? Hampir dapat dipastikan bahwa sebagian besar 
mufasir mempunyai kecenderungan untuk menampilkan dan 
menjelaskan perbedaan-perbedaan yang terdapat di dalam 
qira‟ah-qirâ‟ah tersebut, di antaranya al-Mâturîdî.  

                                                         
36al-Zarqânî, Manâhil..., 412.  
37Ibid., 178; al-Suyûthî, al-Itqân..., 129-130, dan al-Shabbâgh, Lamahât..., 

170. 
38Ibid., 154-5 dan Shâlih, Mabâhits..., 108-114. 
39Uraian mendetail mengenai manfaat keanekaragaman qirâ‟ah, di 

antaranya dapat dilihat di al-Zarqânî, Manâhil...,146-9 dan al-Qaththân, 
Mabâhith..., 169. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

174 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Al-Mâturîdî kadang mengemukakan perbedaan qirâ‟ah hanya 
secara sekilas, tanpa penjelasan terperinci, tetapi dalam ayat-ayat 
lain dia memberikan pemaparan secara panjang lebar. Di 
samping itu, dia tidak pernah memberikan penilaian mengenai 
status masing-masing qira‟ah yang dikemukakan di dalam 
tafsirnya. Sebagaimana biasanya, al-Mâturîdî ketika 
mengemukakan perbedaan qira‟ah tidak selalu menyertakan 
pihak-pihak yang menjadi sumber qira‟ah. Di antara sumber-
sumber qirâ‟ah dari kalangan sahabat Nabi Saw. yang disebutkan 
dengan jelas adalah „Abd Allâh bin Mas‟ud (w. 32/652), „Abd 
Allâh bin „Abbâs (w. 68/687), Ubayy bin Ka‟b (w. 31/651). 
Sedangkan dari kalangan tâbi‟în adalah al-Hasan al-Bashrî (w. 
110/728), dan Muqâtil bin Sulaymân (w. 150/767). Contohnya 
adalah dalam ayat al-Qur‟an yang artinya: ”Maka seandainya 
mereka beriman kepada sesuatu seperti apa yang kamu imani, sungguh 
mereka telah mendapatkan petunjuk” (Qs. al-Baqârah [2]:137). 

Diriwayatkan dari „Abd al-Lâh bin „Abbâs, bahwa dia 
melakukan pelarangan untuk membacanya dengan “fa in âmanû bi 
mitsl mâ âmantum bih”, sehingga dia memerintahkan supaya 
menggantinya dengan “fa in âmanû bi alladzî âmantum bih” 
(beriman kepada apa yang kamu imani). Bacaan serupa juga 
dibenarkan oleh „Abd Allâh bin Mas‟ûd.  

Berhati-hati terhadap Kisah-kisah Isrâ’îliyyât 

Isrâ‟îliyyât ditinjau dari sisi etimologis adalah bentuk plural 
dari kata isrâ‟îliyyah, sebuah kata yang dinisbatkan kepada Isrâ‟îl 
(julukan Nabi Ya‟kûb) dan anak-anak keturunannya. Anak-anak 
keturunan Isrâ‟îl ini terdiri dari dua golongan, yaitu Yahudi dan 
Nasrani. Mereka itulah yang dalam perjalanan waktu selanjutnya 
dikenal dengan sebutan ahli kitab. Sedangkan ditinjau dari sisi 
terminologis, isrâ‟îliyyât adalah suatu kata yang dipergunakan 
untuk menunjuk kepada kisah-kisah dan dongeng-dongeng yang 
disandarkan kepada sumber-sumber Yahudi atau Nasrani, yaitu 
kitab Taurat dan kitab Injil. Sebagian besar dari kisah-kisah 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 175 

isrâ‟îliyyât mempunyai kaitan dengan kisah-kisah masa lampau 
dan peristiwa-peristiwa yang dialami para Nabi terdahulu. 
Karena sumber-sumbernya adalah kitab Taurat dan kitab Injil 
yang secara faktual telah tercemari oleh campur tangan manusia, 
maka kisah-kisah isrâ‟îliyyât tidak dapat terhindar dari kerancuan, 
ketidakakuratan dan kedustaan40 

Berdasarkan kuantitas periwayatannya terhadap kisah-kisah 
isrâ‟îliyyât, para mufasir terbagi menjadi dua kelompok di dalam 
menyikapi kisah-kisah Isrâ‟îliyyât, yaitu [1] kelompok yang banyak 
meriwayatkan kisah-kisah isrâ‟îliyyât, seperti Muhammad bin Jarîr 
al-Thabarî (w. 310/923), dan [2] kelompok yang sedikit 
meriwayatkan kisah-kisah isrâ‟îliyyât, seperti al-Hâfiz Ismâ‟îl bin 
Katsîr (w. 774/1372).41 Al-Mâturîdî dapat dikategorikan ke 
dalam kelompok kedua yang sedikit meriwayatkan kisah-kisah 
isrâ‟îliyyât dan sangat berhati-hati dalam menyikapinya. Pada saat 
berjumpa dengan ayat-ayat yang mengandung kisah-kisah masa 
lampau, seperti kisah-kisah yang terkait dengan para nabi 
terdahulu, al-Mâturîdî memang menuturkan kisah-kisah tersebut 
berdasarkan pendapat atau periwayatan berbagai pihak, tetapi di 
penghujung penuturannya, dia seringkali menyatakan keragu-
raguannya mengenai kebenaran yang terkandung di dalam kisah-
kisah tersebut, sehingga dia tidak dapat meyakininya secara pasti.  

Di samping itu, al-Mâturîdî senantiasa mengatakan bahwa 
keinginan untuk mengetahui kisah-kisah tersebut secara 
mendetail, sebenarnya merupakan sikap yang berlebih-lebihan 
dan tidak ada faedahnya seandainya dilakukan. Bagi al-Mâturîdî, 

                                                         
40Muhammad bin Muhammad Abû Syuhbah, al-Isrâ‟îliyyât wa al-

Mawdlû‟ât fî Kutub al-Tafsîr  (Kairo: al-Hay‟ah al-„Âmmah li Syu‟ûn al-
Mathâbi‟ al-Amîriyyah, 1973), 21; Muhammad Husayn al-Dzahabî, al-
Isrâ‟îliyyât fî al-Tafsîr wa al-Hadîts (Kairo: Mathba‟ah al-Azhar, 1987), 22-3; al-
Dzahabî, al-Tafsîr wa al-Mufasirûn..., 165-9, dan „Abd al-Wahhâb Fâyd, Manhaj 
Ibn „Athiyyah fî Tafsîr al-Qur‟ân al-„Azîm (Kairo: Al-Hay‟ah al-„Âmmah li 
Syu‟ûn al-Mathâbi‟ al-Amîriyyah, 1973), 178. 

41Fâyd, Manhaj..., 181. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

176 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

penyampaian kisah-kisah yang tidak terperinci di dalam al-
Qur‟an sudah cukup untuk dijadikan bukti yang menunjukkan 
bahwa risalah kenabian Muhammad Saw. adalah benar-benar 
berasal dari Allah. Muhammad tentu sangat mustahil dapat 
mengetahui kisah-kisah yang terdapat di dalam kitab Taurat 
maupun kitab Injil, apabila tidak mendapatkan petunjuk dari 
Allah. Berikut ini adalah contoh-contoh yang menjelaskan sikap 
al-Mâturîdî tersebut. 

Al-Mâturîdî menyampaikan kisah yang berkenaan dengan 
Tâbût tanpa menjelaskan sumber periwayatannya ketika 
memberikan penafsiran terhadap ayat:  ”Dan Nabi mereka 
mengatakan kepada mereka, sesungguhnya tanda bahwa dia akan menjadi 
raja adalah kembalinya Tâbût kepada kalian yang di dalamnya terdapat 
sakînah dari Tuhan kalian” (Qs. al-Baqârah [2]:248). 

Disebutkan bahwa Tâbût sebenarnya berada di tangan para 
Nabi. Setiap kali Bani Isra‟il berperang, mereka 
mempertunjukkan Tâbût yang ada pada mereka tersebut di 
hadapan musuh, dan dengan perantaraan itu mereka memohon 
kemenangan dalam peperangan. Di dalam Tâbût terdapat sakînah 
yang bentuknya seakan-akan mirip kepala seekor kucing yang 
dapat mengeluarkan rintihan keras ke arah musuh. Sewaktu 
sakînah itu merintih, mereka berjalan beriringan bersama Tâbût 
itu, tetapi sewaktu sakînah itu tidak merintih, mereka berhenti 
dan tetap berada di belakangnya. Karena Bani Isra‟il berbuat 
durhaka kepada para Nabi yang diutus kepada mereka, maka 
dengan kehendak Allah, mereka dapat dikalahkan oleh musuh 
dan Tâbût yang ada dirampas musuh. Kemudian setelah 
perjalanan waktu yang cukup lama, Tâbût itu dikembalikan 
kepada mereka. Peristiwa kembalinya Tâbût inilah yang dijadikan 
oleh Allah sebagai tanda bahwa Tâbût akan menjadi raja bagi 
mereka. Demikianlah kisahnya, tetapi kita tidak mengetahui 
dengan sebenar-benarnya mengenai perincian kisah tersebut. 

Al-Mâturîdî melanjutkan bahwa di dalam penafsiran kata 
“sakînah” terdapat perselisihan pendapat, yaitu: [a] “sakînah” 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 177 

adalah angin kencang yang di dalamnya terdapat gambar seperti 
wajah seorang manusia, [b] “sakînah” adalah seekor kucing 
bersayap dua yang apabila bersuara, maka orang-orang Bani 
Isra‟il mengetahui bahwa mereka telah memperoleh 
kemenangan, [c] “sakînah” adalah tetesan-tetesan emas berasal 
dari surga yang dipergunakan untuk membersihkan hati para 
Nabi, dan [d] “sakînah” adalah ketenangan yang didapat dari 
Tuhan, karena dengan adanya Tâbût tersebut, hati mereka 
senantiasa menjadi merasa tenang dan tentram di manapun 
mereka berada. Al-Mâturîdî menutup pemaparannya dengan 
mengatakan, bahwa kita tidak mengetahui secara pasti apa yang 
sebenarnya dimaksud dengan kata “sakînah” dalam ayat ini, tetapi 
kita hanya mengetahui bahwa hati Bani Isra‟il merasa tenang dan 
tentram berkat keberadaan Tâbût itu di sisi mereka. Oleh karena 
itu, tidak ada keperluan bagi kita untuk mengetahui hakikat 
“sakînah” yang sesungguhnya.42 

Mengutamakan Jalan Tengah dalam Permasalahan 
Teologis 

Di dalam literatur-literatur yang membahas sejarah 
perkembangan teologi Islam, sering disebutkan bahwa 
perpecahan yang terjadi di dalam tubuh umat Islam sudah 
diprediksikan oleh Nabi melalui hadis-hadisnya. Diriwayatkan 
dari Abû Hurayrah, bahwa Nabi Saw. bersabda: “Umat Yahudi 
telah terpecah menjadi 71 golongan, umat Nasrani telah terpecah 
menjadi 72 golongan, sedangkan umatku akan terpecah menjadi 
73 golongan.” Diriwayatkan dari „Abd Allah bin „Amr bin al-
A<sh, bahwa Nabi bersabda: “Niscaya akan terjadi pada umatku 
apa yang terjadi pada Bani Isra‟il. Bani Isra‟il telah terpecah 
menjadi 72 golongan, dan umatku akan terpecah menjadi 73 
golongan. Semuanya berada dalam neraka, kecuali satu golongan. 
Mereka bertanya; “Wahai Rasulullah, siapakah satu golongan 

                                                         
42Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 575-6. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

178 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

yang dikecualikan itu? Rasulullah menjawab: Golonganku dan 
para shahabatku.” Diriwayatkan dari Anas bin Mâlik, bahwa 
Rasulullah bersabda: “Bani Isra‟il telah terpecah menjadi 71 
golongan, dan umatku akan terpecah menjadi 72 golongan. 
Semuanya berada dalam neraka, kecuali satu golongan, yaitu al-
Jamâ‟ah.”43  

Berdasarkan penelusuran terhadap kitab Ta‟wîlât Ahl al-
Sunnah dan Kitâb Tawhîd-nya, dapat dinyatakan bahwa al-Mâturîdî 
merupakan seorang mutakallim atau teolog dan sekaligus mufasir 
yang mengutamakan jalan tengah dalam menyikapi perbedaan 
pendapat di antara mazhab-mazhab teologi. Sikap tawassuth 
(mengambil jalan tengah) inilah yang menempatkan mazhab Ahl 
al-Sunnah wa al-Jamâ‟ah aliran Mâturîdiyyah pada posisi 
moderat yang tidak bersifat ekstrim. Sikap demikian ternyata 
juga ditempuh oleh aliran Asy‟ariyyah, meskipun secara 
komparatif di antara kedua aliran itu terdapat perbedaan-
perbedaan kecil yang sifatnya tidak prinsipil, karena hanya 
berkenaan dengan persoalan-persoalan furû‟iyyah semata.44 
Berikut ini adalah contoh pemikiran teologi al-Mâturîdî tersebut.  

Râfidlah berpendapat bahwa Rasulullah dan „Alî bin Abî 
Thâlib dapat memberikan syafâ‟ah (pertolongan) kepada orang 
Islam yang berdosa maupun orang kafir tanpa seizin Allah. 
Mu‟tazilah berpendapat bahwa orang Islam yang berdosa 
maupun orang kafir tidak mendapatkan syafâ‟ah. Al-Asy‟arî 
berpendapat bahwa orang Islam yang berdosa mendapatkan 
syafâ‟ah Rasulullah.45 Sedangkan al-Mâturîdî berpendapat bahwa 
orang Islam yang berdosa mendapatkan syafâ‟ah Allah dan Rasul-
Nya karena mereka pernah taat kepada Allah, apalagi jika mereka 

                                                         
43„Abd al-Qâhir al-Baghdâdî, Al-Farq Bayn al-Firaq  (Beirut: Dâr al-

Kutub al-„Ilmiyyah, tt.), 5-7. 
44Lihat pengantar Kitâb al-Tawhîd...,11-3. 
45Abû al-Qâsim „Alî bin Hibat Allâh Ibn „Asâkîr, Tabyîn Kadzib al-Muftarâ 

(Beirut: Dâr al-Kutub al-„Arabî, 1983), 151. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 179 

mau melakukan tawbat, tetapi syafâ‟ah itu hanya terbatas kepada 
orang Islam saja, bukan diperuntukkan bagi orang kafir. 46 

Mengikuti Mazhab Hanafî dalam Melakukan Istinbâth 
Hukum 

Berdasarkan penelusuran terhadap tafsir al-Mâturîdî, dapat 
dinyatakan bahwa apabila ditinjau dari sisi kuantitas, maka 
pembahasan mengenai âyât al-ahkâm (ayat-ayat hukum) yang 
terdapat di dalam tafsir tersebut tidak bersifat mendetail. Istinbâth 
hukum yang dilakukan al-Mâturîdî lebih banyak diarahkan pada 
ayat-ayat yang sedang dihadapinya saja dengan tidak 
mengembangkannya secara panjang lebar ke dalam persoalan-
persoalan juz‟iyyah (parsial terperinci). Hal itu kemungkinan 
disebabkan oleh fokus perhatian al-Mâturîdî yang sejak 
permulaan penyusunan tafsirnya tidak hanya terpusat pada ayat-
ayat hukum semata, melainkan menyebar kepada keseluruhan 
ayat dengan tanpa memilah-milahnya sesuai dengan kandungan 
materi di dalamnya. 

Oleh karena itu, secara komparatif tafsir al-Mâturîdî sangat 
berbeda dengan tafsir Ahkâm al-Qur‟ân karya Abû Bakr Ahmad 
al-Râzî al-Jashshâsh yang dikhususkan hanya membahas ayat-
ayat hukum dengan pemaparan mendetail, meskipun keduanya 
sama-sama menganut mazhab Hanafî dalam penerapan hukum-
hukum fiqh. Dengan pertimbangan inilah, maka merupakan 
suatu kewajaran apabila tafsir Ahkâm al-Qur‟ân dinilai sebagai 
sebuah tafsir yang representatif untuk dijadikan referensi bagi 
setiap orang yang ingin mengetahui lebih mendalam mengenai 
persoalan-persoalan hukum fiqh dalam mazhab Hanafî. 

Di samping itu, al-Mâturîdî ternyata lebih cenderung untuk 
mengikuti mazhab Hanafî dalam melakukan istinbâth hukum. 
Kecenderungan tersebut sangat kelihatan ketika hasil-hasil 
istinbâth hukum yang dilakukan al-Mâturîdî dikomparasikan 

                                                         
46Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 590-1 dan Kitâb al-Tawhîd..., 365-6. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

180 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

dengan istinbâth hukum yang dilakukan kelompoknya. 
Komparasi itu menunjukkan bahwa di antara hasil-hasil istinbâth 
hukum mereka sebenarnya terdapat banyak persamaan. Berikut 
ini adalah sebagian dari contoh persamaan tersebut. Dengan 
menyandarkan argumentasi pada dalil-dalil yang tidak jauh 
berbeda, baik al-Mâturîdî maupun kelompok mazhabnya sama-
sama mengatakan bahwa lafadz “basmalah” merupakan ayat al-
Qur‟an, tetapi ia bukan merupakan bagian integral dari surat al-
Fâtihah47 dan menunaikan shalat tanpa disertai dengan bacaan 
surat al-Fâtihah tidak batal dan tetap dihukumi sah.48  

Semua narasi di atas meneguhkan fakta bahwa al-Mâturîdî 
(dalam kapasitasnya sebagai penafsir al-Qur‟an, bukan teolog) 
memiliki keunikan tersendiri dalam menguraikan kandungan 
makna al-Qur‟an.  

Catatan Akhir 

Berdasarkan pemaparan di atas, dapat dinyatakan bahwa al-
Mâturîdî merupakan seorang ulama yang telah memenuhi 
kualifikasi sebagai mufasir dan mempunyai kompetensi tinggi di 
bidang tafsir. Metode penafsirannya di antaranya ialah 
mengkombinasikan antara sumber-sumber naqlî (al-Qur‟an, 
sunnah Nabi, riwayat para shahabat Nabi serta tâbi‟în) dan „aqlî, 
mempergunakan analisis kebahasaan secara proporsional sesuai 
dengan keperluan tanpa sikap berlebih-lebihan, tidak terlalu 
terikat dengan asbâb al-nuzûl (sebab-sebab turunnya ayat), 
terutama jika asbâb al-nuzûl itu terkait dengan kisah-kisah 
isrâ‟îliyyât yang belum dapat dipastikan otentisitas dan 
kebenarannya, menjelaskan keanekaragaman qirâ‟ah tanpa 
pernah memberikan penilaian mengenai status masing-masing 
qirâ‟ah tersebut, berhati-hati terhadap kisah-kisah isrâ‟îliyyât, 
bersikap tawassuth (mengutamakan jalan tengah) dalam 

                                                         
47Al-Mâturîdî, Ta‟wîlât..., 16-8 dan al-Jashshâsh, Ahkâm..., 12-6. 
48Ibid., 20-2 dan al-Jashshâsh, Ahkâm..., 18-32. 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 181 

menyikapi perbedaan pendapat di antara mazhab-mazhab 
teologi dan cenderung mengikuti mazhab Hanafî dalam 
melakukan istinbâth hukum. 

Sebelumnya nama al-Mâturîdî tidak dicantumkan dalam 
deretan para ahli tafsir pada zamannya. Kemungkinan, penyebab 
utama yang mengakibatkan nama al-Mâturîdî terlupakan adalah 
dikarenakan magnus opus-nya Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah tersebut tidak 
sampai ke tangan para penulis sesudahnya. Satu yang pasti, 
tulisan ini menemukan fakta baru bahwa al-Mâturîdî tidak hanya 
”pakar” dalam bidang teologi, namun juga ”ahli” dalam bidang 

tafsir al-Qur‟an.   
 

Daftar Pustaka 
 

„Alî „Abd al-Fattâh Al-Maghribî, Imâm Ahl al-Sunnah wa al-
Jamâ‟ah: Abû Manshûr al-Mâturîdî wa Ârâ‟uh al-Kalâmiyyah 
(Mesir: Maktabah Wahbah, 1985). 

Abd al-Wahhâb Faydl, Manhaj Ibn „Athiyyah fî Tafsîr al-Qur‟ân al-
„Azîm (Kairo: Al-Hay‟ah al-„Âmmah li Syu‟ûn al-Mathâbi‟ al-
Amîriyyah, 1973). 

Abû al-Khayr Muhammad Ayyûb „Alî, „Aqîdah al-Islâm wa al-
Imâm Al-Mâturîdî  (Bangladesh: al-Muassasah al-Islâmiyyah, 
1983). 

Abû Bakr Ahmad al-Râzî Al-Jashshâsh, Ahkâm al-Qur‟ân (Beirut: 
Dâr al-Fikr, 1993). 

Abû Bakr bin Ahmad bin Muhammad bin Muhammad bin Qâdî 
Syuhbah, Thabaqât al-Syâfi‟iyyah (Beirut: „Âlam al-Kutub, 
1986). 

Abû Mansyûr Al-Mâturîdî, Kitâb al-Tawhîd  (Istambul: al-
Maktabah al-Islâmiyyah, 1979). 

___________, Ta‟wîlât Ahl al-Sunnah (Baghdâd: al-Irshâd, 1983). 
Ahmad Al-Syirbâsyî, Qishshât al-Tafsîr (Kairo: Dâr al-Qalam, 

1962). 



Ahmad Choirul Rofiq, Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang Tafsir al-Qur‟an 
___________________________________________________________ 

182 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Ahmad Amîn, Zuhr al-Islâm (Kairo: Lajnat al-Ta‟lîf wa al-
Tarjamah wa al-Nashr, 1952). 

Al-Dzahabî, al-Isrâ‟îliyyât fî al-Tafsîr wa al-Hadîts (Kairo: 
Mathba‟ah al-Azhar, 1987). 

___________, , al-Ittijâhât al-Munharifah fî Tafsîr al-Qur‟ân al-
Karîm (Kuwait: Dâr al-I‟tishâm, 1976). 

___________, Al-Tafsîr wa al-Mufasirûn (Kairo: Dâr al-Kutub al-
Hadîtsah, 1976). 

G.E. Von Grunebaum, Classical Islam, ter. Katherine Watson 
(Chicago: Aldine Publishing Company, 1970). 

Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: 
UI Press, 1978). 

Jalâl Muhammad „Abd al-Hamîd Mûsâ, Nasy‟ah al-Asy‟âriyyah wa 
Tathawwuruhâ  (Beirut: Dâr al-Kutub al-Lubnânî, 1975. 

Mannâ‟ Al-Qaththân, Mabâhits fî Ulûm al-Qur‟ân (Riyadl: 
Mansyûrât al-„Ashr al-Hadîts, 1973). 

Muhammad „Abd al-„Azîm Al-Zarqânî, Manâhil al-„Irfân fî „Ulûm 
al-Qur‟ân (Beirut: Dâr al-Fikr, 1988). 

Muhammad bin Luthfî Al-Shabbâgh, Lamahât fî „Ulûm al-Qur‟ân 
wa Ittijâhât al-Tafsîr  (Beirut: al-Maktab al-Islâmî, 1990). 

Al-Zamakhsyarî, al-Kasysyâf „an Haqâiq al-Tanzîl wa „Uyûn al-
Aqâwîl fî Wujûh al-Ta‟wîl (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t). 

Al-Zarkasyî, Al-Burhân fî „Ulûm al-Qur‟ân (Beirut: Dâr al-Kutub 
al-„Ilmiyyah, 1988). 

 


	00b Daftar Isi XII_1_Pendidikan Islam.pdf
	09 Lepas XII_1_Ahmad Choirul Rofiq.pdf

