
Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 1 

RESPONS KULTURAL MASYARAKAT SASAK  
TERHADAP ISLAM 

 Asnawi 
___________________________________________________________ 

Abstract 

Islam reached Lombok island at sixteenth century, approximately at 1545. Its well-
known spreader was an expedition from Java led by Sunan Prapen son of Sunan Giri, 
one of the famous wali songo (nine religious leaders, the Islam spreader in Java). Before 
Islam reached this island, according to some historian, the indigenous Sasak—appellation 
to indigenous of Lombok people—had had their own traditional religion, Boda. 
Sometimes Boda was also called Majapahit Religion. 

Method of spreading Islam at early time of Islam in this island was called three-
linked system. A religious leader coming from Java had to teach three indigenous people 
and then made them be religious leaders. After mastering what was taught they were 
considered religious leaders and, in turn, respectively have to teach another three candidates. 
This method of spreading gained effective outputs on one hand, but on other hand it also 
shaped a kind of viewpoint among indigenous people that the religious obligatories such as 
daily praying and fasting are only the duty of religious leaders not of common people. 

Such unexpected point of view in turn has polarized the people into two groups, 
religious leaders and their common disciples. The later have point of view that they only do 
what their religious leader and king ask them to do, and this was the embryo of a local 
Islamic syncretism known as Wetu Telu. After time of Sunan Prapen, the Tuan 
Guru—a special call to Lombokness religious leaders—take responsiblity on 
islamization in this island, especially to the Wetu Telu disciples. 

Keywords: Islam, Pola Penyebaran, Tuan Guru, Masyarakat Sasak, Respons 
Kultural, Wetu Telu, Waktu Lima. 

_______________ 

DISKURSUS tentang sejarah masuknya Islam di Lombok, sampai saat ini 
masih diliputi oleh kekaburan sejarah. Penjelasan sejarah yang ada dalam 
berbagai literatur, masih bersifat spekulatif. Di samping itu, penjelasan 
tersebut didominasi berbagai pemahaman sejarah dengan dukungan fakta 
yang masih parsial. Sesungguhnya bila dilihat dari peta persoalan, maka hal 
terpenting yang masih menjadi wacana sentral adalah berbagai aspek utama 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

2 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

berkaitan dengan periode kedatangannya, siapa pembawanya dan dari mana 
asal mulanya.  

 Kedatangan Islam di Lombok masih menjadi diskursus di kalangan para 
ahli sejarah dan akademisi. Sekali lagi, permasalahan ini merupakan kajian 
yang belum final bagi mereka yang peduli pada sejarah islamisasi Nusantara, 
khususnya masuknya Islam di Lombok. Di samping itu, karena sifat 
formulasi sejarah yang tidak pernah final dalam interaksinya, maka fakta dan 
data baru akan membawa perspektif yang baru pula.  

Berbagai teori baru muncul dan berkembang disebabkan adanya 
beberapa penemuan arkeologis yang lebih baru dalam membuat kesimpulan 
di kalangan pengkaji sejarah. Penemuan baru ini menggunakan berbagai 
pendekatan keilmuan, sehingga bisa digunakan untuk menganalisis sejarah 
yang berkaitan dengan asal mula Islam dan siapa pembawa yang pertama ke 
Lombok. Dalam konteks ini, penulis berpegang pada arus utama (mainstream) 
melalui pengkajian terhadap literatur yang ada dengan menganalisis 
argumen-argumen yang mendukung pernyataannya. 

Akar Genealogis Islam Lombok 

Awal perkembangan Islam di Pulau Lombok diliputi ketidakjelasan, 
sekabur perkembangan Islam di Nusantara. Dalam hal ini, John Ryan 
Bartholomew melihat ada dua tema penting yang melembari sejarah 
masuknya Islam ke Lombok. Pertama, pulau yang seolah-olah tidur dan 
terbelakang ini merupakan situs dari bermacam-macam inkursi (baca: 
serbuan/penyerangan) yang mempengaruhi praktik-praktik dan kepercayaan 
Sasak (etnis asli Lombok). Kedua, ada seruan periodik namun konsisten 
terhadap purifikasi agama. Perubahan-perubahan sosial akibat dari inkursi-
inkursi ini memberikan stimulus perasaan akan kebutuhan untuk 
memperbarui agama.1 

Tidak banyak tulisan mengenai kapan dan siapa yang membawa Islam 
masuk ke Lombok. Yang patut dicatat bahwa para ahli sejarah berpendapat 
bahwa sebelum Islam datang, Boda adalah agama asli etnis Sasak. Sebagian 
besar orang Sasak Boda ini secara resmi dicatat pemerintah sebagai pemeluk 
Budha, salah satu dari lima agama yang diakui pemerintah. Penganut agama 
ini menegaskan sebagai keturunan kerajaan Majapahit yang melarikan diri 

                                                 
1John Ryan Bartholomew, Alif Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, ter. Imron Rosyidi 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), 93. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 3 

ketika terjadi penyerangan Muslim. Terkadang orang Sasak Boda ini 
menyebut agama mereka dengan nama ―Agama Majapahit‖.2 

Tampaknya orang Sasak Boda ini tidak berlebihan mengklaim diri 
mereka sebagai penganut ―Agama Majapahit‖ tersebut. Dalam kitab hukum 
Majapahit yang terkenal ―Lontar Negara Kertahagama‖ karya Empu 
Prapanca secara eksplisit menyebut penaklukan Lombok oleh tentara 
Majapahit. Pada tahun 1334 M, kerajaan-kerajaan yang ada di pulau Lombok 
semisal Kerajaan Pematan, Kerajaan Lombok, Kerajaan Perigi, kerajaan 
Selampang, dan kerajaan Pejanggik, berhasil ditaklukkan oleh kerajaan 
Majapahit Jawa Timur yang dipimpin langsung Patih Gajah Mada. Menurut 
peninggalan sejarah yang dijumpai pada lempengan tembaga, disebutkan 
bahwa kedatangan Patih Gajah Mada didampingi oleh Datu Lumendung 
Sari. Pasukan Gajah Mada ini diberitakan mendarat pertama kali di desa 
Akar-Akar, wilayah Lombok Barat bagian utara.3 Tambahan lagi, keningratan 
Sasak hingga saat ini biasanya merujuk leluhur mereka pada Majapahit. 
Begitu juga, berbagai gelar dan dewa-dewa Boda, dengan jelas merupakan 
warisan Hindu-Jawa.4 

Peninggalan pengaruh Hindu-Jawa masih dapat dibuktikan secara 
monumental di Sembalun, Sebuah Desa yang terletak di sebelah utara pulau 
Lombok. Goris dalam Aantekeningen Over Cost Lombok mengindikasikan, 
bahwa di Bayan dan Sembalun terdapat dua kampung tua yang diyakini 
sebagai tempat peristirahatan dan ditemukan keturunan Majapahit. Lebih 
jauh Goris menyatakan: 

―Before the arrival of Islam, Lombok had experienced a long period of Hindu-
Buddhist influence that reached the island through Java. The Negarakertagama, the 14th 
century palm leaf poem that was found on Lombok, places the island as one of the 
vassals of the Majapahit empire. According to the legends, two of the oldest villages 

on the island, Bayan and Sembalun, were founded by a prince of Majapahit‖.5  

(Sebelum agama Islam datang, Lombok dalam waktu yang cukup lama pernah 
mengalami pengaruh agama Hindu Budha yang datang dari Jawa. Dalam Kitab 
Negarakertagama dijelaskan bahwa Lombok sudah ditemukan pada abad ke 14 M dan 
takluk di bawah kerajaan Majapahit. Menurut legenda, ada dua kampung tua yaitu 

                                                 
2Ibid., 93-4. 
3Muhammad Syamsu AS., Ulama Pembawa Islam di Indonesia dan Sekitarnya (Jakarta: 

Lentera Basritama, 1999), 114.  
4Bartholomew, Alif…, 94. 
5Goris R., Aantekeningen Over Cost Lombok (t.t.p.: t.p., 1963), 245. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

4 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Bayan dan Sembalun sebagai bukti sejarah yang terdapat di pulau ini dan ditemukan 
oleh seorang pangeran Majapahit). 

Sementara itu, agama Islam masuk di pulau Lombok kira-kira abad ke-16 
M, dan penyebarnya yang terkenal adalah satu ekspedisi dari Jawa di bawah 
pimpinan Sunan Prapen, salah seorang putra Sunan Giri, salah satu dari 
sembilan wali (Wali Songo). Berdasarkan mitologi lokal yang dicatat dalam 
berbagai babad atau sejarah-sejarah yang ditulis di pohon palma, disebutkan 
bahwa Sunan Giri bertanggung jawab atas diperkenalkannya Islam ke 
Lombok pada tahun 1545 M.6 Berkembangnya Islam di pulau Lombok 
merupakan babakan sejarah baru dalam merubah keyakinan keagamaan etnis 
Sasak menjadi pemeluk agama Islam. 

Selain itu, sumber lain menyebutkan: 

―Islam came to Lombok until around the first half of the 16th century. According to 
the legends, the first to propagate the new religion was a certain Sunan Prapen, son of 
the Sunan ratu of Giri. The palm leaf manuscript Babad Lombok which contains the 
history of Lombok describes how Sunan Prapen was sent by his Father on a military 

expedition to Lombok and Sumbawa Indonesia order to convert the population‖.7 

(Agama Islam datang ke Lombok sekitar pertengahan abad ke-16. Menurut legenda, 
yang pertama kali mendakwahkan agama baru ini adalah Sunan Prapen putera Sunan 
Giri. Babad Lombok yang terdiri atas sejarah Lombok menggambarkan bahwa Sunan 
Prapen dikirim oleh orang tuanya memimpin sebuah ekspedisi militer ke Lombok dan 
Sumbawa untuk mengajak masyarakat (memeluk agama Islam). 

Versi lain yang mendukung pernyataan di atas seperti yang dikatakan 
oleh Geoffrey, bahwa Islam diperkenalkan di pulau Lombok awal abad ke-
16 M.8 Setelah menaklukkan kerajaan Hindu Majapahit, penguasa Islam 
Jawa, Susuhunan Ratu Giri mengirimkan utusan-utusannya ke berbagai 
daerah di wilayah Nusantara. Utusan yang dikirim ke Lombok dan Sumbawa 
adalah Pangeran Prapen dan sering disebut sunan Prapen.9 Sunan Prapen 
tiba di Labuan Carik (pantai Anyar) dan sekarang menjadi kota Kecamatan 
Bayan.10 Menurut Sumber lain, Islam masuk ke Lombok melalui sebelah 
utara (Bayan) atas instruksi Sunan Pengging dari Jawa Tengah kira-kira 

                                                 
6Bartholomew, Alif…,94. 
7http://www.abo.fi./comprel/temenos/temeno 32/ceder. Htm.  
8Geoffrey E. Marrison, Sasak and Javanese (Leiden: KITLV Press, 1999), 4. 
9Ibid., 4. 
10Erni Budiwanti, Islam Sasak Wetu Telu versus Waktu Lima (Yogyakarta: LKIS, 2000), 

287.  

http://www.abo.fi./comprel/temenos/temeno


Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 5 

permulaan abad ke-16 M.11 Setelah Lombok diislamkan, desa-desa lain 
menyusul satu demi satu diislamkan. 

Terlepas dari berbagai versi tentang masuknya Islam ke Lombok, yang 
jelas bahwa Islam datang melalui Jawa dan tiba pertama kali di Lombok 
bagian utara pada abad ke-16 M, diperkenalkan pertama kali oleh misi yang 
dipimpin oleh Sunan Prapen, putera sunan Giri (salah satu dari Wali Songo). 
Pernyataan ini cenderung menjadi kesepakatan para ahli sejarah. 

Strategi Penyiaran Islam dan Respons Masyarakat Lombok  

Menurut babad Lombok, Sunan Giri memerintahkan tiga orang dari 
muridnya yaitu: Lembu Mangkurat untuk mengislamkan Banjarmasin, Dato' 
Banda mengislamkan Makasar, dan Sunan Prapen putera Sunan Giri 
ditugaskan untuk mengislamkan Pulau Lombok, Sumbawa dan Bali.12 

Sunan Prapen datang ke Pulau Lombok dengan membawa sejumlah 
pengiring dan ulama-ulama dari Jawa. Di antaranya ada yang pandai 
memainkan ―wayang‖. Agama Islam menyebar di Lombok melalui 
komunikasi pewayangan. Wayang Lombok menceritakan tentang pahlawan 
Islam seperti Amir Hamzah, Sayyidina ‗Umar bin Khattâb, Lakon Perang 
Badar yang terkenal dengan sebutan ―Awang Media‖, Sayyidinâ Alî bin Abî 
Thâlib yang dilukiskan sebagai ―Selander Alam Dahur‖, dan Abû Lahab (si 
tukang fitnah) dinamai ―Baktak‖. Sedang bahasa yang dipakai dalam 
pewayangan adalah bahasa Kawi/Jawa kuno.13 

Pada umumnya, kiai yang datang bersama Sunan Prapen dari Jawa 
memiliki strategi dakwah dengan mengislamkan pertama kali raja-raja yang 
berkuasa. Pada mulanya mereka menggunakan metode dakwah non-formal, 
sesuai dengan kondisi saat itu. Selanjutnya, mereka melakukan pendekatan 
intensif terhadap elite kekuasaan, seperti pendekatan terhadap raja kerajaan 
Lombok di wilayah Lombok Timur beserta keluarganya. Orang pertama 
yang bersedia menerima ajaran Islam saat itu adalah Raden Mas Pahit, yang 
selanjutnya diikuti oleh sebagian besar rakyatnya.14 

                                                 
11Tim Penyusun Monografi, Monografi Daerah Nusa Tenggara Barat Jilid I (Jakarta: 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1977), 15.  
12Lalu Gde Suparman, Babad Lombok (Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan 

Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1934 ), 195-6. 
13Syamsu AS, Ulama…, 114-5. 
14Harapandi Dahri, Wali dan Keramat dalam Persepsi Tradisional dan Modern (Mataram: 

IAIN Mataram Press, 2004), 135. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

6 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Di Lombok saat itu tengah berkuasa raja-raja kecil yang merdeka dan 
berdiri sendiri. Meskipun secara formal raja-raja kecil itu tergabung dalam 
dua buah hegemoni yakni Kerajaan Bayan dan Kerajaan Selaparang. Tercatat 
dalam sejarah bahwa Dinasti Selaparang yang pertama kali menerima Islam.15 
Upaya mengislamkan raja-raja di Lombok tidak mengalami kesulitan, karena 
dengan menceritakan bahwa raja-raja di Jawa sudah memeluk Islam, maka 
mereka dengan senang hati juga memeluk agama Islam. Hal ini disebabkan 
raja-raja di Lombok mempunyai hubungan pertalian darah dengan raja-raja 
di Jawa terutama kerajaan Majapahit. Hal ini dapat dibuktikan dengan silsilah 
yang ada.16 Fakta lain yang dapat disaksikan sampai sekarang adalah nama 
beberapa desa dan kota di Lombok banyak yang mempunyai nama yang 
sama dengan desa dan kota di bekas wilayah kerajaan Majapahit di Jawa, 
seperti Surabaya, Kediri, Kuripan, Gresik, Wanasaba (Wonosobo), Mataram 
dan lain-lain.  

Setelah raja Selaparang memeluk agama Islam, kerajaan Selaparang 
Hindu kemudian berubah menjadi kerajaan Selaparang Islam dan membawa 
spirit Islam masuk ke dalam kebudayaan Sasak. Ini berarti bahwa sejarah dan 
kebudayaan Sasak mengalami proses transformasi berdasarkan kehidupan 
keagamaan yang dianutnya. 

Dengan masuk Islam rajanya, maka seluruh rakyatnya dinyatakan masuk 
Islam atau harus mengakui Islam sebagai agamanya.17 Akibatnya, seluruh 
wilayah kerajaannya diklaim memeluk agama Islam. Sementara di tempat 
yang jauh dari pusat kerajaan masih terdapat penganut yang masih sangat 
awam. Hanya pengakuannya saja yang Islam, tetapi keyakinan (aqidah) dan 
praktik keagamaannya masih bercampur dengan kepercayaan dan adat-
istiadat lama serta agama nenek moyangnya. Seperti yang telah disebutkan 
bahwa sebelum agama Islam datang agama yang dianut masyarakat Lombok 
menganut agama Siwa-Budha atau yang dikenal dengan Boda.18 

Jika digambarkan lebih terinci, pada sikuens pertama, Islam tidak langsung 
secara merata diterima oleh lapisan masyarakat bawah (grass root). Sebagai 

                                                 
15Lihat kembali Syamsu AS, Ulama…, 114. 
16Tim Penyusun Monografi, Monografi…, 80. 
17Hal ini juga bisa dilihat pada pekembangan partai politik, ketika tokohnya masuk 

partai A, maka otomatis jamaahnya masuk pada partai A tersebut, atau dinyatakan masuk 
pada partai tokohnya. Ini merupakan warisan budaya sejak dahulu dan mungkin akan 
berlanjut pada hal-hal tertentu yang berkaitan dengan sikap sosial. 

18Fathurrahman Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumurmas 
Al-Hamidi, 1998), 17. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 7 

perbandingan, di Jawa misalnya, Islam semula hanya dipraktikkan oleh 
sekelompok kecil penganut Islam yang aktif dan bertugas membawa pesan-
pesan Islam. Dengan demikian, sebagian besar penduduk tetap menganut 
kepercayaan nenek moyang mereka. Keadaan yang sama dijumpai juga di 
daerah lain di Indonesia seperti di Minangkabau.19 Hal yang sama terjadi juga 
di masyarakat etnis Sasak. Orang sasak Boda, khususnya yang masih tinggal 
di pegunungan dan tempat-tempat yang terasing, pada tingkat tertentu masih 
melanjutkan sistem keyakinan nenek moyangnya. Kelompok masyarakat 
inilah barangkali yang menjadi penganut Wetu Telu.20  

Nampaknya para penyebar agama Islam bertindak sangat hati-hati serta 
lemah lembut dan tidak dengan pendekatan revolusioner. Artinya ajaran 
agama diajarkan secara bertahap sesuai dengan kemampuan mereka yang 
menerimanya. Selanjutnya, apabila telah berhasil mengislamkan satu desa, 
kemudian berpindah ke desa lain dengan meninggalkan seorang kiai untuk 
menyempurnakannya dan mendampingi raja. Kiai yang ditugaskan itu juga 
menyempurnakan ajaran agama Islam dengan cara bertahap dan demikian 
seterusnya. 

Tahap pertama penyebaran Islam melalui raja yang mengeluarkan titah 
(baca: komando) kepada rakyatnya. Hal ini dapat dilihat misalnya setiap anak 
laki-laki yang sudah berumur tujuh tahun atau sebelum baligh, diwajibkan 
khitan. Begitu juga semua rakyat diperintahkan merayakan hari-hari besar 
agama Islam, seperti peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW., perayaan 
bulan Muharram, bulan Shafar, bulan Sya'ban, Idhul Fitri, Idhul Adha, dan 

                                                 
19Azyumardi Azra, Renaisans Islam Asia Tenggara: Sajarah Wacana dan Kekuasaan 

(Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999), 35. 
20Wetu Telu inilah yang masih berkembang di Bayan dan pernah diteliti oleh Erni 

Budiwanti dalam bukunya Islam Sasak Wetu Telu versus Waktu Lima. Lebih jauh Erni 
menyatakan bahwa kalau orang-orang Waktu Lima menafsirkan Wetu Telu sebagai waktu 
tiga (waktu telu) dan mengaitkan makna ini dengan reduksi seluruh ibadah Islam menjadi 
tiga (baca: telu). Orang Bayan penganut Wetu Telu, menolak penafsiran semacam itu. 
Pemangku adatnya mengatakan, term wetu sering dikacaukan dengan waktu. Wetu berasal 
dari kata ―metu‖ yang berarti ―muncul‖ atau ―datang dari‖. Sedangkan ―telu‖ artinya 
―tiga‖. Secara simbolis makna ini mengungkapkan bahwa semua makhluk hidup muncul 
(baca: metu) melalui tiga macam sistem reproduksi, yaitu: melahirkan (disebut menganak), 
bertelur (disebut menteluk) dan berkembang biak dari benih (disebut juga mentiuk). Term 
Wetu Telu juga tidak hanya menunjuk kepada tiga macam sistem reproduksi, tetapi juga 
menunjuk pada kemahakuasaan Tuhan yang memungkinkan makhluk hidup untuk hidup 
dan mengembangkan diri melalui mekanisme reproduksi tersebut. Lihat Erni Budiwanti, 
Islam Sasak Wetu Telu versus Waktu Lima (Yogyakarta: LKIS, 2000), 136.  



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

8 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

hari besar lainnya. Demikian juga peraturan yang berdasarkan Islam 
dititahkan oleh raja menjadi undang-undang dan peraturan yang harus 
dipatuhi oleh semua rakyat.21 

Metode yang dikembangkan supaya agama Islam berkembang dengan 
cepat, dijalankan sistem berantai tiga. Kiai yang datang dari Jawa, diharuskan 
mendidik tiga orang kiai. Apabila tiga orang kiai itu sudah dianggap mampu 
(baca: memiliki otoritas keagamaan), diharuskan mendidik tiga orang murid. 
Selanjutnya, apabila tiga orang murid itu sudah dianggap mampu, maka 
dilantik menjadi kiai. Cara ini menimbulkan kesan seolah-olah hanya kiai 
penghulu saja yang berkewajiban melaksanakan kewajiban-kewajiban agama 
seperti shalat dan puasa. Kenyataan ini melahirkan dua kelompok sosial yaitu 
kelompok kiai dan pengikut kiai yang masih awam. 

Golongan yang masih awam ini mempunyai paham hanya melaksanakan 
kewajiban-kewajiban yang diperintahkan oleh kiai dan rajanya saja. Seperti 
merayakan hari-hari tertentu dan kewajiban membaca syahadatayn (dua 
kalimah syahadah) ketika menikah. Hal ini berlangsung bertahun-tahun dari 
satu generasi ke generasi berikutnya. Sehingga timbul dalam pemahaman 
mereka bahwa memang keadaan yang demikian itulah ajaran agama yang 
dikehendaki dan yang mesti dilakukan. Tidak mengherankan jika kemudian 
penyebar agama Islam yang datang berikutnya yang akan mengajarkan ajaran 
Islam untuk menyempurnakan ajaran yang sudah mereka pahami, selalu 
mendapatkan tantangan dari para kiai penghulunya dan tokoh masyarakat 
yang sudah puas dengan keadaan itu. 22 

Akibatnya, maka yang berkewajiban melaksanakan ibadah seperti shalat 
dan puasa hanya kiai saja, sedangkan rakyat menyerahkan kewajibannya 
kepada kiai penghulu mereka. Sebagai perimbangannya, mereka 
menyerahkan semua zakat fitrah23 dan sedekah lainnya pada hari-hari 
tertentu kepada kiai mereka masing-masing, karena merasa berutang budi 

                                                 
21Tim Penyusun Monografi, Monografi…, 81. 
22Keadaan ini pernah penulis alami ketika mahasiswa STAIN Mataram melaksanakan 

Kuliah Kerja Nyata pada tahun 1997 dan 1998 di Desa Bayan terutama Bayan Belek (Bayan 
besar). Sewaktu melaksanakan program pembinaan keagamaan di masyarakat Bayan 
tersebut, mendapat tantangan dari beberapa tokoh atau kiainya. 

23Ada dua macam zakat fitrah yang ditunaikan yaitu ―zakat fitrah urip‖ dan ―zakat 
fitrah pati‖. Zakat fitrah urip adalah zakat fitrah orang yang masih hidup. Sedang zakat fitrah 
pati adalah zakat fitrah dari orang yang sudah meninggal dunia, yang dikeluarkan oleh 
keluarganya yang masih hidup. Kedua macam zakat fitrah itu diserahkan kepada kiai 
mereka dengan niat mencari kesejahteraan dan perbaikan kehidupan di dunia dan akhirat. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 9 

pada kiainya. Praktik keagamaan seperti ini masih terjadi di kalangan 
penganut Wetu Telu. 

Islam yang diperkenalkan oleh Sunan Prapen dan para penerusnya 
nampaknya hanya menekankan konsep keimanan dan ketauhidan dengan 
pendekatan budaya. Pembinaan Islam yang diutamakan adalah kesadaran 
ketuhanan dan ibadah dengan pendekatan yang bersifat sufistik. Pola 
sufisme sinkretik dipandang efektif untuk syiar Islam saat itu dan lebih 
mudah diterima. Sampai dengan penghujung abad ke-17 M, Islam sudah 
tersebar di seluruh pulau Lombok.24 

Penyebaran agama Islam di Lombok disesuaikan dengan kondisi dan 
situasi saat itu. Adat-istiadat dan kesenian disesuaikan dengan ketauhidan, 
artinya selama hal tersebut tidak merusak ketauhidan, dibiarkan berkembang. 
Mereka diajarkan mengucap dua kalimah syahadat (syahadatayn) dan ikrar 
tawbat. Ajaran fiqh banyak ditulis dalam bahasa daerah yang bercampur 
dengan bahasa Kawi, digubah dalam bentuk sya'ir, selanjutnya ditembangkan 
dan ditulis dalam huruf Jejawen (huruf sasak). Di setiap awal tulisan atau 
uraian selalu diawali dengan pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa seperti: 

 ―Bismillah hamba miwiti, banibut mawaning Allah kang murah hing dunie riko, hing kang asih 
hing akhirat. Kang pinuji tan pegat, tan ana ratu lian agung, setuhune amung Allah‖.  

(Bismillah hamba mulai dengan menyebut nama Allah yang Maha Pemurah dan 
Pengasih di dunia dan akhirat) 

Sedang dua kalimah syahadahnya berbunyi:  

"Weruh ingsun norana pangeran iyaning Allah, lan weruh ingsun Nabi Muhammad utusan Allah 
atau Asyhadu ingsun sining weruh ansyaksini angestoken norana Pangeran sebenere hangging Allah 

Pangeran kan sebenere setuhune Nabi Muhammad utusan Allah‖.25 

(Hamba bersaksi tiada Tuhan selain Allah dan Nabi Muhammad adalah utusan Allah).  

Kalimat tobatnya sendiri berbunyi: "Ingsun anede pengampuranung Allah, hing 
dosa hamba ingkang agung alit, ingkang nyata ingkang samar" (Hamba mohon 
ampun kepada Allah atas dosa yang sudah lalu yang nyata dan yang 
tersembunyi). Kemudian dilanjutkan dengan ber-istighfar tiga kali.26 

                                                 
24Marrison, Sasak…, 5.  
25Tim Penyusun Monografi, Monografi…,14.  
26Ibid. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

10 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Wajah Islam Lombok: “Waktu Lima” versus “Wetu Telu” 

Agama Islam di Lombok dalam praktiknya ada dua tipe, yaitu praktik 
Islam Waktu Lima (W5) dan Islam Wetu Telu (W3). Islam Waktu Lima dalam 
praktik keagamaan sesuai dengan ajaran Islam puritan. Kelompok ini disebut 
juga ―Muslim ortodoks‖. Menggambarkan Muslim ortodoks sebagai ―Waktu 
Lima‖ (biasanya dihaluskan sebagai ―Lima Jalan‖), merupakan indikasi 
eksplisit bahwa kelompok Muslim ini, mengakui kewajiban untuk memenuhi 
lima rukun Islam yang diawali dengan syahadat, shalat, puasa, zakat, dan 
menunaikan ibadah haji ke Makkah.27 Sedang kelompok Muslim Wetu Telu 
dalam praktik kehidupan sehari-hari, masih sangat kuat berpegang teguh 
pada adat-istiadat nenek moyang. Pelaksanaan keagamaan hanyalah 
dikerjakan oleh kiai dan penghulu mereka. Dalam masyarakat Wetu Telu, 
masih tersisa pengaruh ajaran pribumi dan agama Hindu. Hal ini dapat 
dibuktikan dengan dipeliharanya sarana peribadatan yang disebut Pedewaq 
sebagai tempat pemujaan, meskipun mereka mengucapkan dua kalimah 
syahadat menurut ketentuan Islam.28  

Pelaksanaan ritual kelompok Wetu Telu ini bervariasi, misalnya shalat 
zuhur hanya sekali pada hari Jum'at, atau sembahyang pada hari Kamis sore, 
atau sembahyang subuh pada dua hari raya. Shalat yang diikuti oleh jama'ah 
di masjid hanya shalat dua hari raya yaitu Idul Fitri dan Idul Adha. Puasa 
Ramadhan dilakukan hanya tiga hari yaitu awal, tengah, dan akhir bulan.29 

Secara umum, ritual-ritual yang diselenggarakan Islam Wetu Telu terbagi 
menjadi dua kelompok. Pertama, kelompok ritual yang berkaitan dengan hari-
hari besar Islam. Dan kedua, ritual-ritual yang berbentuk upacara-upacara 
adat yang telah ditentukan oleh adat di mana mereka berada. Ritual-ritual 
yang berkaitan dengan hari-hari besar Islam pada prinsipnya tidak berbeda 
dengan yang diselenggarakan oleh Islam Waktu Lima, namun penetapan 
waktu dan sistem perayaannya terdapat perbedaan. Perayaan Islam Waktu 
Lima, mengikuti kalender yang ditentukan oleh Departemen Agama RI dan 
biasanya mengundang para tokoh-tokoh agama (Tuan Guru/kiai) ataupun 
ulama. Sedangkan Islam Wetu Telu, perayaan hari-hari besar keagamaan 
berpedoman pada naptu (perhitungan kalender tradisional).30 

                                                 
27Lihat Bartholomew, Alif…, 100. 
28Zakaria, Mozaik…, 138. 
29Ibid.,139. 
30Dahri, Wali…, 154. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 11 

Terdapat sumber lain yang mengatakan mereka hanya baru mengenal tiga 
rukun dari lima rukun Islam.31 Selain itu ada yang mengatakan mereka hanya 
mengerjakan tiga shalat yaitu, shalat Jum'at, shalat 'Idhul Fitri, dan shalat 
'Idhul Adha. Meskipun demikian, yang pasti, Wetu Telu adalah paham 
keagamaan dalam masyarakat Lombok yang belum sesuai tata cara ritual 
keagamaannya dengan syari'at Islam. Atas dasar itu, kelompok ini disebut 
sebagai ―Muslim sinkretis‖.32 

Mengapa terjadi hal semacam itu? Ini setidaknya disebabkan karena 
dalam mendakwahkan Islam di awal–awal perkembangannya belum tuntas, 
sebagai konsekwensi para pendakwah yang berpindah-pindah dari satu desa 
ke desa lain. Di samping itu, materi ajaran agama disampaikannya secara 
bertahap. Karena daya lentur ajaran Islam, tata nilai yang telah berkembang 
dalam kehidupan masyarakat sebelum datangnya Islam, tidak serta merta 
diganti. Akibatnya, masih ada budaya lama yang masih diterapkan bersamaan 
dengan ajaran Islam yang baru diterima masyarakat Lombok. Oleh karena 
masih baru dalam proses memeluk Islam melalui tahap permulaan, yaitu 
mengucap dua kalimah syahadat, sehingga pengetahuan tentang shalat dan 
tata cara shalat umpamanya, belum sempurna. Mereka itulah kemudian yang 
menjadi penganut Wetu Telu. 

Upaya Islamisasi dan Peran Tuan Guru 

Paham Wetu Telu di atas pada mulanya berkembang di wilayah Lombok 
Tengah bagian selatan. Namun pada perkembangan selanjutnya, sebagian 
besar dari mereka telah banyak yang melaksanakan ajaran Islam dengan 
sempurna berkat kegigihan para kiai (baca: Tuan Guru) yang telah menimba 
ilmu pengetahuan di Makkah sejak abad ke-19 M. Para Tuan Guru yang 
kembali ke pulau Lombok dan berdakwah serta membimbing masyarakat 
penganut Wetu Telu dengan cara-cara ritual Islam Waktu Lima seperti, TGH. 
Ali Batu, Guru Bangkol, TGH. Muhammad Sidik, dan di Praya dilanjutkan 
oleh TGH. Makmun.33 

Deretan Tuan Guru tersebut merupakan penyiar Islam generasi awal 
yang menekankan aspek fiqh berupa kewajiban pokok seperti shalat, puasa, 

                                                 
31Tim Penyusun Monografi, Monografi…, 80. 
32 Bartholomew, Alif…, 98. 
33Wawancara dengan H. Fathurrahman Zakaria tanggal 23 Maret 2004. la adalah 

penulis buku Mozaik Budaya Orang Mataram yang dalam buku tersebut terdapat ulasan 
tentang beberapa tokoh tarekat di Lombok. TGH adalah singkatan dari Tuan Guru Haji. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

12 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

zakat, dan haji dan ditambah dengan wirid tarekat Naqsyabandiyah bagi 
kalangan masyarakat yang dianggap sudah layak. Jasa para Tuan Guru 
tersebut masih dapat disaksikan dengan banyaknya para peziarah ke kubur 
mereka sampai sekarang. Hasil dari dakwah mereka belum dikatakan dapat 
mengeliminir sepenuhnya paham Wetu Telu yang masih terdapat di pelosok- 
pelosok desa karena berbagai faktor, semisal jarak yang berjauhan dan 
pengaruh tokoh setempat yang masih enggan menerima kedatangan para 
Tuan Guru tersebut, terlebih mengikuti ajarannya. 

Di bawah kekuasaan Belanda, masyarakat Sasak mengalami kontrol dan 
penindasan yang lebih keji daripada penguasa-penguasa sebelumnya. Para 
pemimpin Islam, seperti Tuan Guru, yang telah melakukan dakwah untuk 
menyiarkan ajaran-ajaran Islam di kalangan Wetu Telu sebelum kedatangan 
Belanda, akhirnya menjadikan Islam sebagai dasar perjuangan ideologis 
untuk melawan penjajah Belanda yang dianggap kafir. 

Belanda sendiri telah lama tertarik untuk menguasai Lombok. Pada tahun 
1894, mereka telah mulai menjajah pulau Lombok dengan membantu 
beberapa tokoh Sasak atas nama membebaskan orang-orang Sasak dari 
maharaja Bali. Ekspedisi militer pertama mengalami kegagalan. Namun 
dengan penambahan kekuatan, mereka dengan cepat mampu menguasai 
pulau Lombok. Dalam hal ini, peran perdagangan Raja George dari Inggris 
yang tinggal di Ampenan, tidak dapat diabaikan dalam memainkan konflik 
yang ada.34  

Sepanjang pemerintahan kolonial Belanda, Tuan Guru mengalihkan 
gerakan dakwah mereka menjadi pemberontakan-pemberontakan lokal yang 
bernuansa keagamaan untuk menghalau Belanda. Gerakan pemberontakan 
yang dipimpin oleh para Tuan Guru memperoleh pengikut yang banyak. Di 
antara Tuan Guru yang terlibat langsung dalam pemberontakan itu adalah 
TGH. Ali Batu dari Sakra Lombok Timur, TGH. Muhammad Sidik dari 
Karang Kelok Lombok Barat, dan Guru Bangkol dari Praya Lombok 
Tengah. Tokoh-tokoh tersebut merupakan mursyid Syaikh Ahmad Khatib 
Sambas di Makkah dan Syaikh Abdul Karim Banten35 yang mengembangkan 
                                                 

34Bartholomew, Alif…, 97. 
35Syaikh Ahmad Khatib wafat sekitar tahun 1878 M, dan kedudukannya sebagai 

pimpinan tarekat kemudian digantikan khalifahnya, Syeikh Abdul Karim Banten yang 
bermukim di Makkah. Karisma Syaikh Abdul Karim menyebabkan tarekat Qadîriyah wa 
Naqsyabandiyah berkembang pesat di Banten dan daerah lainnya, dari Sumatera Selatan 
sampai Lombok. Lihat Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning dan Tarekat (Bandung : Mizan, 
1995), 217. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 13 

tarekat Qâdiriyah dan Naqsyabandiyah. Mereka merupakan tokoh-tokoh kuat 
yang mengobarkan semangat anti penjajahan dan penindasan dari pihak 
manapun,36 sehingga gerakan anti kolonial dan anti penindasan menjadi 
suatu gerakan yang membangkitkan semangat berperang melawan penjajah 
dan penindasan.37 

Mengenai perlawanan melawan penjajahan dan penindasan ini, Martin 
Van Bruinessen menjelaskan bahwa pada tahun 1891 terjadi pemberontakan 
dari kaum Muslimin suku Sasak melawan orang-orang Bali yang menguasai 
sebagian besar pulau itu. Berbeda dengan pemberontakan-pemberontakan 
sebelumnya, pemberontakan kali ini tidak mudah dipadamkan dan 
berlangsung terus sampai 1894. Pemberontakan itu berpusat di Praya 
(Lombok Tengah) dan pucuk pimpinannya adalah Guru Bangkol, seorang 
bangsawan setempat, yang sekaligus salah seorang guru tarekat 
Naqsyabandiyah.38 

Gerakan yang dipimpin oleh pemimpin tarekat cukup mengkhawatirkan 
pihak penjajah Belanda, ketika terjadi pemberontakan di Banten tahun 1888 
M. Pada waktu itu, Engelenberg seorang Kontrolir Belanda, sedang berada di 
Banten. Dari peristiwa itu tumbuh kecurigaan yang kuat dalam dirinya 
terhadap gerakan tarekat. Ia memperhatikan bahwa para pemimpin 
pemberontakan Sasak, ternyata ada kaitannya dengan tarekat.39 Pemerintah 
Belanda mempunyai kesimpulan bahwa tarekat mengancam kekuasaannya, 
akibatnya pihak Belanda berusaha secara aktif mencari informasi mengenai 
kegiatan-kegiatan tarekat. Di Praya umpamanya, TGH. Makmun --salah 
seorang pemimpin tarekat Qâdiriyah wa Naqsyabandiyah-- tidak luput dari 
incaran. Namun, tatkala penyelidik Belanda tiba di depan kampungnya yang 
bernama Karang Lebah, mereka hanya melewatinya saja dengan berkali-kali 
bolak-balik. Akhirnya, mereka menjadi bosan karena kelelahan dan tidak 
dapat menemui TGH. Makmun.40 

                                                 
36Zakaria, Mozaik…, 144. 
37Inggela Gerdin, The Unknown Balinese: Land Labour and Inequality in Lombok (Sweden: 

Vasastadents Bokbinderi, 1982), 38. 
38Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992), 

28.  
39Ibid. 
40Penjelasan ini disampaikan oleh TGH. Muhammad Najamuddin Makmun salah 

seorang putera TGH. Makmun pada tanggal 15-1-2002. TGH Muhammad Najamuddin 
Makmun juga mengembangkan tarekat Qadîriyah dan Naqsyabandiyah di pulau Lombok. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

14 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Selama masa penjajahan Belanda, gerakan dakwah yang dipimpin Tuan 
Guru makin meningkatkan polarisasi antara Wetu Telu dan Waktu Lima. Jika 
kelompok pertama, memberikan loyalitas mereka kepada para bangsawan 
Sasak sebagai pemimpin tradisional dan kuat mempertahankan adat lokal, 
maka kelompok kedua mengikuti para Tuan Guru sebagai pemimpin 
keagamaan kharismatik mereka. 

Dalam babak sejarah berikutnya, Jepang menggantikan Belanda di 
Lombok untuk suatu periode yang singkat antara 1942 dan 1945. Sesudah 
itu, selama perang kemerdekaan Indonesia, Belanda berusaha untuk 
menguasai kembali Lombok dan pulau-pulau Indonesia lainnya, tetapi tidak 
berhasil. Lombok merdeka pada tahun 1946 sebagai bagian dari wilayah 
Indonesia. 

TGH. Mutawalli seorang Tuan Guru yang dapat digolongkan generasi 
berikut dari tokoh-tokoh agama etnis Sasak, mendakwahkan ajaran Islam 
secara intensif kepada masyarakat penganut Wetu Telu, disamping juga 
menyebarkan dakwah Islam di pondok pesantrennya Dâr al-Yatâmâ wa al- 
Masâkîn yang didirikan pada tahun I960.41 la sangat terkenal karena 
kepiawaiannya menembus desa-desa Wetu Telu dan menggunakan metode 
yang tidak lazim untuk mengislamkan kelompok Wetu Telu. la mengibaratkan 
dirinya sebagai seorang perambah hutan, yang pada giliran selanjutnya para 
Tuan Guru lain yang menyempurnakannya. Hal terpenting yang diharapkan 
adalah bahwa penganut Wetu Telu memeluk Islam versi Waktu Lima dan 
melaksanakan shalat lima waktu sehari semalam. Maksud penyataannya 
adalah ia sekedar mengislamkan penganut Wetu Telu tersebut menjadi Waktu 
Lima, selanjutnya tokoh-tokoh agama lainnya yang mengajarkan tata cara 
pelaksanaan kewajiban-kewajiban sebagai seorang Muslim secara lebih 
mendetail.42 

Untuk memperdalam pengetahuannya tentang agama Islam, penganut 
Wetu Telu diserahkan kepada Tuan Guru yang lain untuk menempanya. 
Sekalipun demikian antara dia, Tuan Guru, dan ustadz yang lain tidak 
mempunyai hubungan koordinatif, tetapi lebih merupakan ikatan hubungan 
moral kewajiban berdakwah. Masyarakat Jerowaru Lombok Timur tempat 

                                                 
41Wawancara dengan TGH. Sibawaih, salah seorang putera TGH. Mutawalli pada 

tanggal 28 Maret 2004. 
42Wawancara dengan A. Muharis, salah seorang warga masyarakat di Kecamatan Praya 

(Lombok Tengah) pada tanggal 18 April 2004. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 15 

Pondok Pesantrennya dibangun, meyakini bahwa TGH. Mutawalli 
menyerupai seorang Wali Jawa zaman dahulu yang memiliki kekuatan mistik. 

Pendekatan yang digunakan sebelum melaksanakan dakwah adalah 
dengan mempelajari mitologi pada komunitas Wetu Telu tertentu. Mula-mula 
ia mengutus murid-murid kepercayaannya untuk menghimpun legenda dan 
mitos setempat dari para tetua desa.43 la memahami bahwa komunitas Wetu 
Telu sangat menggemari pemujaan terhadap masa lalu, dan karena itu ia 
menampilkan diri berminat mempelajari silsilah penduduk setempat untuk 
mengetahui apakah ada hubungan antara keturunannya sendiri dengan 
keturunan masyarakat setempat. 

Pendekatan ini membuat para tokoh adat setempat tidak segan-segan 
membuka lontar yang memuat silsilah mereka. TGH. Mutawalli termasuk 
yang bisa membaca lontar yang ditulis dalam bahasa Sasak maupun bahasa 
Jawa. Setelah mempelajari dan memahami mitos setempat, ia 
merepresentasikan diri sebagai salah seorang figur yang dimaksud dalam 
legenda itu dan melakoni perannya. 

Ada suatu penuturan yang disampaikan oleh salah seorang tokoh di 
kecamatan Pujut Kabupaten Lombok Tengah. Tokoh tersebut menyatakan 
bahwa warga Wetu Telu di desa Sengkol Kecamatan Pujut Lombok Tengah, 
mempunyai mitos bahwa suatu saat nanti akan datang seorang penguasa 
yang bijak dan adil tempat mereka menyandarkan diri dan sekaligus sebagai 
panutan. Akan ada tanda-tanda yang menyertai kedatangannya. 
Kedatangannya tidak bisa dipastikan dan mendadak, seperti burung nuri 
yang sedang terbang. Bumi akan goncang ketika ia mendarat.44 

Setelah mempelajari kisah itu, TGH. Mutawalli mengenakan jubah hijau 
ketika ia mendatangi sebuah masjid tua45 yang terletak di puncak gunung 
Pujut di Sengkol. Dengan kekuatan mistiknya, terjadilah gempa kecil di 
sekeliling masjid tua itu dengan mempergunakan bantuan jin. Kedatangan 
TGH. Mutawalli secara mendadak dan diiringi gempa kecil itu, 
mengakibatkan komunitas masyarakat di tempat itu menjadikan TGH. 
Mutawalli sebagai figur yang mereka nantikan. 

                                                 
43Budiwanti, Islam…, 292. 
44Mitos ini memang cukup berkembang di sebagian masyarakat Lombok Tengah. 

Penulis sering mendengarkan mitos ini dari para tetua di kampung tempat kelahiran 
penulis di Lombok Tengah. 

45Masjid ini terletak di wilayah Sengkol Pujut (Lombok Tengah), dan di dalamnya 
masih tersimpan sampai sekarang al-Qur'an yang ditulis dengan tulisan tangan. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

16 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

Oleh karena itu, secara perlahan namun pasti, pengaruh TGH. Mutawalli 
semakin kuat di masyarakat Wetu Telu Sengkol Lombok Tengah dan 
sekitarnya dan kini menjadi Islam Waktu Lima.46 Ustadz Najam, seorang da'i 
di Bayan Belek (Kecamatan Bayan), meyakini kekuatan gaib yang dimiliki 
TGH. Mutawalli yang diperoleh karena kemampuannya menaklukkan jin.47 

Dalam periode yang relatif bersamaan, upaya menyempurnakan penge-
tahuan keagamaan masyarakat Wetu Telu tidak hanya dilakukan oleh TGH. 
Mutawalli, akan tetapi upaya suci itu dilakukan oleh beberapa Tuan Guru 
dengan muridnya yang setia seperti di Lombok bagian utara melalui 
pengajian yang rutin dilaksanakan oleh TGH. Muhammad Zainuddin Abdul 
Majid dengan organisasi Nahdlatul Wathan (NW)48 yang didirikannya dan 
tersebar ke seluruh Lombok melalui murid- muridnya. 

Selain itu, dapat disebutkan TGH. Shafwan Hakim dengan Pondok 
Pesantrennya Nurul Hakim, mengembangkan sayap dakwah ke Lombok 
Utara dengan sasaran utama penganut Wetu Telu dan kaum Muslim 
sekitarnya. Demikian halnya TGH. Hazmi Hamzar dengan Pondok 
Pesantren Marâqi al- Ta’lîmât yang telah didirikan oleh orang tuanya, yaitu 
TGH. Zainuddin. la membina beberapa majelis taklim sebagai tempat 
pembinaan masyarakat Muslim di Lombok Utara dan penganut Wetu Telu 
sebagai sasaran utamanya. Pembinaan masyarakat Wetu Telu tampaknya 
dilaksanakan secara bersama dan koordinatif oleh para Tuan Guru yang ada 
di pulau Lombok. 

Adapun pembinaan dan penyempurnaan paham keagamaan masyarakat 
Wetu Telu yang terdapat di Kecamatan Pujut Lombok Tengah bagian Selatan, 
dilaksanakan Tuan Guru atau tokoh agama yang berasal dari Lombok 
Tengah. Ini dapat dicontohkan semisal TGH. Muhammad Faishal dengan 
pengajian-pengajian dan pondok-pondok pesantren yang bernaung di bawah 
organisasi Nahdlatul Ulama. Bagitu juga TGH. Muhammad Najamuddin 
Makmun dengan majelis-majelis taklim pada pondok pesantren Darul 

                                                 
46Wawancara dengan H.L. Marzuki pada tanggal 16 Maret 2001.  
47Budiwanti, Islam…, 293. 
48Organisasi Nahdlatul Wathan (NW) tersebut merupakan organisasi sosial, 

pendidikan, dan dakwah yang berazaskan Islam Ahl al-Sunnah wa al-Jamâ’ah yang 
bermadzhab hukum Syafi‘i. Organisasi ini berdiri pada tanggal 17 Agustus 1936 
berdasarkan akte notaris pemerintah Hindia Belanda dengan nama Nahdlatul Wathan 
Diniyyah Islamiyyah (NWDI). Lihat Fathurrahman Muhtar, ―Gerakan dan Pemikiran 
Dakwah Kiai Hamzanwadi dalam Bidang Pendidikan (1934-1997)‖ dalam Tasamuh 
Volume II Nomor 1 Jnauari-Juni 2004, 85. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 17 

Muhajirin dan beberapa pondok pesantren yang berada di bawah pembinaan 
Pondok Pesantren Darul Muhajirin yang berlokasi di daerah Praya Lombok 
Tengah. 

Jika melihat perkembangan Islam setelah era wali-wali dari Jawa, 
tampaknya revitalisasi Islam di Lombok lebih banyak diprakarsai oleh Tuan 
Guru dengan dukungan para pengikut setianya, ketimbang pemerintah. 
Komitmen para Tuan Guru untuk meneruskan ajaran Islam melalui dakwah, 
merupakan implementasi dari ketaatannya kepada Rasulullah SAW. 
Kesetiaan para pengikut Tuan Guru kepada tokoh panutannya sampai pada 
tingkat tertentu, didasari oleh prinsip "sami'nâ wa ‘atha'nâ” (kami dengar dan 
kami ta‘ati). Prinsip ini, mendorong mereka untuk mengikuti para tokohnya 
(baca: Tuan Guru tersebut) yang sangat mereka percayai dan telah berjasa 
membimbing mereka ke jalan yang benar. 

Sebagaimana diketahui bahwa dakwah adalah upaya penyebaran dan 
penerangan Islam yang tiada akhir dalam kehidupan. Doktrin inilah yang 
mendorong para tokoh agama untuk menyebarkan ajaran Islam dalam segala 
situasi dan kondisi politik. Meskipun terdapat pendukung tertentu dari 
kelompok organisasi keagamaan yang sekali waktu mengubah afiliasi politik 
dengan tujuan untuk kemajuan organisasi dan lembaga-lembaga pendidikan 
yang mereka bangun, tetapi tidak mengurangi kegigihan mereka dalam 
mendakwahkan ajaran Islam. Dengan ungkapan lain, berdakwah adalah 
aktifitas otonom para Tuan Guru yang sama sekali kebal dari pengaruh 
rezim politik yang berkuasa. 

Para Tuan Guru yang menyebarkan Islam di pulau Lombok, umumnya 
pernah menuntut ilmu di Timur Tengah, baik secara formal maupun 
informal melalui halaqah-halaqah pengajian. Sumber dinamika Islam abad ke-
17 dan ke-18 M adalah melalui jaringan ulama yang berpusat di Makkah dan 
Madinah. Posisi penting kedua kota suci ini terutama dalam kaitan dengan 
ibadah haji, mendorong sejumlah guru (ulama) dan pencari ilmu dari 
berbagai wilayah dunia Muslim—termasuk dari pulau Lombok—untuk 
bermukim dan menuntut ilmu. Mereka bermukim di sana, yang pada 
gilirannya menciptakan semacam jaringan keilmuan yang menghasilkan 
wacana ilmiah yang unik. Sebagian besar mereka yang terlibat dalam jaringan 
keilmuan ini mengadakan upaya-upaya sadar untuk memperbarui dan 
merevitalisasi ajaran-ajaran Islam, terutama yang berkaitan dengan akidah, 
ibadah, dan peningkatan sosio-moral masyarakatnya.49 

                                                 
49Lihat Azra, Renaisans…, 16. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

18 Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 

 Memahami proses-proses transmisi gagasan pembaruan menjadi 
semakin penting dalam hubungannya dengan perjalanan Islam di Lombok 
khususnya dan Nusantara pada umumnya. Karena kawasan ini secara 
geografis terletak pada pinggiran dunia Muslim. Terdapat kecenderungan 
para peneliti di masa modern ini untuk tidak memasukkan Nusantara dalam 
pembaruan tentang Islam. Diasumsikan, Islam di kawasan ini tidak 
mempunyai tradisi keilmuan yang mantap. Bahkan Islam di Nusantara 
dianggap bukan Islam yang sebenarnya, karena dianggap masih bercampur 
dengan budaya lokal.50 Mereka menyimpulkan Islam di Nusantara berbeda 
dengan Islam di Timur Tengah. Tentu saja pendapat seperti itu tidak bisa 
kita menolaknya, tetapi untuk mengatakan bahwa tradisi Islam di Nusantara 
tidak mempunyai kaitan dengan Islam di Timur Tengah adalah pendapat 
yang keliru.  

Hubungan antara kaum Muslimin di kawasan Melayu Indonesia dan 
Timur Tengah telah terjalin melalui proses ibadah haji. Terdapat sejumlah 
penuntut ilmu dari Nusantara termasuk dari Lombok yang terlibat dalam 
jaringan ulama, terutama setelah menuntut ilmu di Timur Tengah 
(khususnya Makkah dan Madinah). Sebagian besar dari mereka kembali ke 
tempat asalnya menjadi tansmitter utama tradisi intelektual keagamaan dari 
pusat keilmuan di Timur Tengah ke pulau Lombok. Kelompok inilah 
selanjutnya yang dikenal dengan sebutan ―Tuan Guru‖, yang perilakunya 
digugu dan ditiru. 

Catatan Akhir 

Terdapat bukti-bukti historis yang kuat bahwa agama Islam masuk di 
pulau Lombok sekitar abad ke- 16 M, melalui jalur dari Barat. Penyebarnya 
yang terkenal adalah satu ekspedisi dari Jawa di bawah pimpinan Sunan 
Prapen putera Sunan Giri (salah satu Wali Songo). Boda adalah agama asli 
etnis Sasak sebelum agama Islam menjadi anutan mereka. Penganut Boda ini 
bahkan mengklaim diri mereka sebagai pengikut ―Agama Majapahit‖. 

Agama Islam berkembang melalui pendekatan sistem berantai tiga. Kiai 
yang datang dari Jawa diharuskan mendidik tiga orang. Apabila tiga orang 
yang dididik itu sudah dianggap memiliki otoritas keagamaan memadai, 
selanjutnya dilantik menjadi kiai. Pendekatan ini menimbulkan kesan seolah-
olah kiai saja yang memiliki kewajiban melaksanakan ajaran-ajaran agama 
                                                 

50Cliffort Geertz, Abangan, Santri, Priyai dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: Pustaka Jaya, 
1983), 123. 



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terhadap Islam 
______________________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 19 

seperti shalat dan puasa. Dalam tataran empirik hal ini melahirkan dua 
kelompok sosial yaitu kelompok kiai dan kelompok pengikut kiai yang masih 
sangat awam. 

Islam yang diperkenalkan oleh Sunan Prapen dan penerusnya, hanya 
menekankan konsep keimanan dan ketauhidan dengan pendekatan budaya. 
Pembinaan Islam yang diutamakan adalah kesadaran ketuhanan, dan ibadah 
yang bernuansa sufistik. Pola sufisme sinkretik dipandang efektif untuk syiar 
Islam saat itu dan lebih mudah diterima. Melalui metode ini kiranya Islam 
sudah tersebar di seluruh Lombok hingga penghujung abad ke-17 M. 

Upaya islamisasi untuk mendakwahkan ajaran Islam yang lebih 
sempurna—pasca Sunan Prapen—dilanjutkan oleh para Tuan Guru melalui 
majelis-majelis taklim dan pondok pesantren dan mengadakan jaringan 
(baca: network) dalam bidang pendidikan dan dakwah dengan para ulama di 
Timur Tengah, sehingga hubungan emosional umat Islam Lombok dengan 
ulama Timur Tengah, cukup kental. Hal ini setidak-tidaknya dapat 
dibuktikan dengan penghargaan yang sangat tinggi terhadap anggota 
masyarakat yang pulang atau pergi ke Makkah walaupun hanya sebagai 
tenaga kerja.● 


