RESPONS KULTURAL MASYARAKAT SASAK
TERHADAP ISLAM

Asnawi

Abstract

Islam reached Lombok island at sixteenth century, approximately at 1545. Its well-
known spreader was an expedition from |ava led by Sunan Prapen son of Sunan Giri,
one of the famons wali songo (nine religions leaders, the Islam spreader in Java). Before
Islam reached this island, according to some historian, the indigenous Sasak—appellation
to indigenons of Lombok people—rhad had their own traditional religion, Boda.
Sometimes Boda was also called Majapahit Religion.

Method of spreading Islam at early time of Islam in this island was called three-
linked system. A religious leader coming from Java had to teach three indigenous people
and then made them be religions leaders. After mastering what was tanght they were
considered religious leaders and, in turn, respectively have to teach another three candidates.
This method of spreading gained effective outputs on one hand, but on other hand it also
shaped a kind of viewpoint among indigenous people that the religious obligatories such as
daily praying and fasting are only the duty of religions leaders not of common people.

Such unexpected point of view in turn has polarized the people into two groups,
religions leaders and their common disciples. The later have point of view that they only do
what their religions leader and king ask them to do, and this was the embryo of a local
Islamic syncretism kenown as Wetu Telu. After time of Sunan Prapen, the Tuan
Guru—a special call to Lombokness religions leaders—rtake responsiblity on
islamization in this island, especially to the Wetu Telu disciples.

Keywords: Islam, Pola Penyebaran, Tuan Gurn, Masyarakat Sasak, Respons
Kultural, Wetu Telu, Waktu I ima.

DISKURSUS tentang sejarah masuknya Islam di Lombok, sampai saat ini
masih diliputi oleh kekaburan sejarah. Penjelasan sejarah yang ada dalam
berbagai literatur, masih bersifat spekulatif. Di samping itu, penjelasan
tersebut didominasi berbagai pemahaman sejarah dengan dukungan fakta
yang masih parsial. Sesungguhnya bila dilihat dari peta persoalan, maka hal
terpenting yang masih menjadi wacana sentral adalah berbagai aspek utama

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 1



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

berkaitan dengan periode kedatangannya, siapa pembawanya dan dari mana
asal mulanya.

Kedatangan Islam di Lombok masih menjadi diskursus di kalangan para
ahli sejarah dan akademisi. Sekali lagi, permasalahan ini merupakan kajian
yang belum final bagi mereka yang peduli pada sejarah islamisasi Nusantara,
khususnya masuknya Islam di Lombok. Di samping itu, karena sifat
formulasi sejarah yang tidak pernah final dalam interaksinya, maka fakta dan
data baru akan membawa perspektif yang baru pula.

Berbagai teori baru muncul dan berkembang disebabkan adanya
beberapa penemuan arkeologis yang lebih baru dalam membuat kesimpulan
di kalangan pengkaji sejarah. Penemuan baru ini menggunakan berbagai
pendekatan keilmuan, sehingga bisa digunakan untuk menganalisis sejarah
yang berkaitan dengan asal mula Islam dan siapa pembawa yang pertama ke
Lombok. Dalam konteks ini, penulis berpegang pada arus utama (mainstreanz)
melalui pengkajian terhadap literatur yang ada dengan menganalisis
argumen-argumen yang mendukung pernyataannya.

Akar Genealogis Islam Lombok

Awal perkembangan Islam di Pulau Lombok diliputi ketidakjelasan,
sekabur perkembangan Islam di Nusantara. Dalam hal ini, John Ryan
Bartholomew melihat ada dua tema penting yang melembari sejarah
masuknya Islam ke Lombok. Pertama, pulau yang seolah-olah tidur dan
terbelakang ini merupakan situs dari bermacam-macam inkursi (baca:
serbuan/penyerangan) yang mempengaruhi praktik-praktik dan kepercayaan
Sasak (etnis asli Lombok). Keduna, ada seruan periodik namun konsisten
terhadap purifikasi agama. Perubahan-perubahan sosial akibat dari inkursi-
inkursi ini memberikan stimulus perasaan akan kebutuhan wuntuk
memperbarui agama.!

Tidak banyak tulisan mengenai kapan dan siapa yang membawa Islam
masuk ke Lombok. Yang patut dicatat bahwa para ahli sejarah berpendapat
bahwa sebelum Islam datang, Boda adalah agama asli etnis Sasak. Sebagian
besar orang Sasak Boda ini secara resmi dicatat pemerintah sebagai pemeluk
Budha, salah satu dari lima agama yang diakui pemerintah. Penganut agama
ini menegaskan sebagai keturunan kerajaan Majapahit yang melarikan diri

John Ryan Bartholomew, A%f Lam Mim: Kearifan Masyarakat Sasak, ter. Imron Rosyidi
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 2001), 93.

2 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

ketika terjadi penyerangan Muslim. Terkadang orang Sasak Boda ini
menyebut agama mereka dengan nama “Agama Majapahit”.?

Tampaknya orang Sasak Boda ini tidak berlebihan mengklaim diri
mereka sebagai penganut “Agama Majapahit” tersebut. Dalam kitab hukum
Majapahit yang terkenal “Lontar Negara Kertahagama” karya Empu
Prapanca secara cksplisit menyebut penaklukan Lombok oleh tentara
Majapahit. Pada tahun 1334 M, kerajaan-kerajaan yang ada di pulau Lombok
semisal Kerajaan Pematan, Kerajaan Lombok, Kerajaan Perigi, kerajaan
Selampang, dan kerajaan Pejanggik, berhasil ditaklukkan oleh kerajaan
Majapahit Jawa Timur yang dipimpin langsung Patih Gajah Mada. Menurut
peninggalan sejarah yang dijumpai pada lempengan tembaga, disebutkan
bahwa kedatangan Patith Gajah Mada didampingi oleh Datu Lumendung
Sari. Pasukan Gajah Mada ini diberitakan mendarat pertama kali di desa
Akar-Akar, wilayah Lombok Barat bagian utara.’> Tambahan lagi, keningratan
Sasak hingga saat ini biasanya merujuk leluhur mereka pada Majapahit.
Begitu juga, berbagai gelar dan dewa-dewa Boda, dengan jelas merupakan
warisan Hindu-Jawa.

Peninggalan pengaruh Hindu-Jawa masih dapat dibuktikan secara
monumental di Sembalun, Sebuah Desa yang terletak di sebelah utara pulau
Lombok. Goris dalam _Aantekeningen Over Cost Lombok mengindikasikan,
bahwa di Bayan dan Sembalun terdapat dua kampung tua yang diyakini
sebagai tempat peristirahatan dan ditemukan keturunan Majapahit. Lebih
jauh Goris menyatakan:

“Before the arrival of Islam, Lombok had experienced a long period of Hindu-
Buddhist influence that reached the island through Java. The Negarakertagama, the 14th
century palm leaf poem that was found on Lombok, places the island as one of the
vassals of the Majapahit empire. According to the legends, two of the oldest villages

on the island, Bayan and Sembalun, were founded by a prince of Majapahit”.>

(Sebelum agama Islam datang, Lombok dalam waktu yang cukup lama pernah
mengalami pengaruh agama Hindu Budha yang datang dari Jawa. Dalam Kitab
Negarakertagama dijelaskan bahwa Lombok sudah ditemukan pada abad ke 14 M dan
takluk di bawah kerajaan Majapahit. Menurut legenda, ada dua kampung tua yaitu

21bid., 93-4.

SMuhammad Syamsu AS., Ulama Pembawa Isiam di Indonesia dan Sekitarnya (Jakarta:
Lentera Basritama, 1999), 114.

‘Bartholomew, A/f..., 94.

SGoris R., Aantekeningen Over Cost Lombok (t.t.p.: t.p., 1963), 245.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 3



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Bayan dan Sembalun sebagai bukti sejarah yang terdapat di pulau ini dan ditemukan
oleh seorang pangeran Majapahit).

Sementara itu, agama Islam masuk di pulau Lombok kira-kira abad ke-16
M, dan penyebarnya yang terkenal adalah satu ekspedisi dari Jawa di bawah
pimpinan Sunan Prapen, salah seorang putra Sunan Giri, salah satu dari
sembilan wali (Wali Songo). Berdasarkan mitologi lokal yang dicatat dalam
berbagai babad atau sejarah-sejarah yang ditulis di pohon palma, disebutkan
bahwa Sunan Giri bertanggung jawab atas diperkenalkannya Islam ke
Lombok pada tahun 1545 M.¢ Berkembangnya Islam di pulau Lombok
merupakan babakan sejarah baru dalam merubah keyakinan keagamaan etnis
Sasak menjadi pemeluk agama Islam.

Selain itu, sumber lain menyebutkan:

“Islam came to Lombok until around the first half of the 16" century. According to
the legends, the first to propagate the new religion was a certain Sunan Prapen, son of
the Sunan ratu of Giri. The palm leaf manuscript Babad Lombok which contains the
history of Lombok describes how Sunan Prapen was sent by his Father on a military

expedition to Lombok and Sumbawa Indonesia order to convert the population”.”

(Agama Islam datang ke Lombok sekitar pertengahan abad ke-16. Menurut legenda,
yang pertama kali mendakwahkan agama baru ini adalah Sunan Prapen putera Sunan
Giri. Babad Lombok yang terdiri atas sejarah Lombok menggambarkan bahwa Sunan
Prapen dikirim oleh orang tuanya memimpin sebuah ekspedisi militer ke Lombok dan
Sumbawa untuk mengajak masyarakat (memeluk agama Islam).

Versi lain yang mendukung pernyataan di atas seperti yang dikatakan
oleh Geoffrey, bahwa Islam diperkenalkan di pulau Lombok awal abad ke-
16 M.® Setelah menaklukkan kerajaan Hindu Majapahit, penguasa Islam
Jawa, Susuhunan Ratu Giri mengirimkan utusan-utusannya ke berbagai
daerah di wilayah Nusantara. Utusan yang dikirim ke Lombok dan Sumbawa
adalah Pangeran Prapen dan sering disebut sunan Prapen.® Sunan Prapen
tiba di Labuan Carik (pantai Anyar) dan sekarang menjadi kota Kecamatan
Bayan.'© Menurut Sumber lain, Islam masuk ke Lombok melalui sebelah
utara (Bayan) atas instruksi Sunan Pengging dari Jawa Tengah kira-kira

®Bartholomew, A/f...,94.

"http://www.abo.fi./comprel/temenos/temeno 32/ceder. Htm.

8Geoffrey E. Marrison, Sasak and Javanese (Leiden: KITLV Press, 1999), 4.

1bid., 4.

WErni Budiwanti, Islam Sasak Wetn Telu versus Waktn Lima (Yogyakarta: LKIS, 2000),
287.

4 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005


http://www.abo.fi./comprel/temenos/temeno

Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

permulaan abad ke-16 M.!'' Setelah Lombok diislamkan, desa-desa lain
menyusul satu demi satu diislamkan.

Terlepas dari berbagai versi tentang masuknya Islam ke Lombok, yang
jelas bahwa Islam datang melalui Jawa dan tiba pertama kali di Lombok
bagian utara pada abad ke-16 M, diperkenalkan pertama kali oleh misi yang
dipimpin oleh Sunan Prapen, putera sunan Giri (salah satu dari Wali Songo).
Pernyataan ini cenderung menjadi kesepakatan para ahli sejarah.

Strategi Penyiaran Islam dan Respons Masyarakat Lombok

Menurut babad Lombok, Sunan Giri memerintahkan tiga orang dari
muridnya yaitu: Lembu Mangkurat untuk mengislamkan Banjarmasin, Dato'
Banda mengislamkan Makasar, dan Sunan Prapen putera Sunan Giri
ditugaskan untuk mengislamkan Pulau Lombok, Sumbawa dan Bali.!2

Sunan Prapen datang ke Pulau Lombok dengan membawa sejumlah
pengiring dan ulama-ulama dari Jawa. Di antaranya ada yang pandai
memainkan “wayang”. Agama Islam menyebar di Lombok melalui
komunikasi pewayangan. Wayang Lombok menceritakan tentang pahlawan
Islam seperti Amir Hamzah, Sayyidina ‘Umar bin Khattab, Lakon Perang
Badar yang terkenal dengan sebutan “Awang Media”, Sayyidina Ali bin Abi
Thalib yang dilukiskan sebagai “Selander Alam Dahur”, dan Aba Lahab (si
tukang fitnah) dinamai “Baktak”. Sedang bahasa yang dipakai dalam
pewayangan adalah bahasa Kawi/Jawa kuno.!3

Pada umumnya, kiai yang datang bersama Sunan Prapen dari Jawa
memiliki strategi dakwah dengan mengislamkan pertama kali raja-raja yang
berkuasa. Pada mulanya mereka menggunakan metode dakwah non-formal,
sesuai dengan kondisi saat itu. Selanjutnya, mereka melakukan pendekatan
intensif terhadap e/ife kekuasaan, seperti pendekatan terhadap raja kerajaan
Lombok di wilayah Lombok Timur beserta keluarganya. Orang pertama
yang bersedia menerima ajaran Islam saat itu adalah Raden Mas Pahit, yang
selanjutnya diikuti oleh sebagian besar rakyatnya.l4

UTim Penyusun Monografi, Monografi Daerah Nusa Tenggara Barar Jilid 1 (Jakarta:
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1977), 15.

2Lalu Gde Suparman, Babad Lombok (Jakarta: Pusat Pembinaan dan Pengembangan
Bahasa Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, 1934 ), 195-6.

1BSyamsu AS, Ulama.. ., 114-5.

“Harapandi Dahri, Wali dan Keramat dalam Persepsi Tradisional dan Modern (Mataram:
TAIN Mataram Press, 2004), 135.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 5



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Di Lombok saat itu tengah berkuasa raja-raja kecil yang merdeka dan
berdiri sendiri. Meskipun secara formal raja-raja kecil itu tergabung dalam
dua buah hegemoni yakni Kerajaan Bayan dan Kerajaan Selaparang. Tercatat
dalam sejarah bahwa Dinasti Selaparang yang pertama kali menerima Islam.!>
Upaya mengislamkan raja-raja di Lombok tidak mengalami kesulitan, karena
dengan menceritakan bahwa raja-raja di Jawa sudah memeluk Islam, maka
mereka dengan senang hati juga memeluk agama Islam. Hal ini disebabkan
raja-raja di Lombok mempunyai hubungan pertalian darah dengan raja-raja
di Jawa terutama kerajaan Majapahit. Hal ini dapat dibuktikan dengan silsilah
yang ada.!® Fakta lain yang dapat disaksikan sampai sekarang adalah nama
beberapa desa dan kota di Lombok banyak yang mempunyai nama yang
sama dengan desa dan kota di bekas wilayah kerajaan Majapahit di Jawa,
seperti Surabaya, Kediri, Kuripan, Gresik, Wanasaba (Wonosobo), Mataram
dan lain-lain.

Setelah raja Selaparang memeluk agama Islam, kerajaan Selaparang
Hindu kemudian berubah menjadi kerajaan Selaparang Islam dan membawa
spirit Islam masuk ke dalam kebudayaan Sasak. Ini berarti bahwa sejarah dan
kebudayaan Sasak mengalami proses transformasi berdasarkan kehidupan
keagamaan yang dianutnya.

Dengan masuk Islam rajanya, maka seluruh rakyatnya dinyatakan masuk
Islam atau harus mengakui Islam sebagai agamanya.!” Akibatnya, seluruh
wilayah kerajaannya diklaim memeluk agama Islam. Sementara di tempat
yang jauh dari pusat kerajaan masih terdapat penganut yang masih sangat
awam. Hanya pengakuannya saja yang Islam, tetapi keyakinan (aqidah) dan
praktik keagamaannya masih bercampur dengan kepercayaan dan adat-
istiadat lama serta agama nenek moyangnya. Seperti yang telah disebutkan
bahwa sebelum agama Islam datang agama yang dianut masyarakat Lombok
menganut agama Siwa-Budha atau yang dikenal dengan Boda.!8

Jika digambarkan lebih terinci, pada si&uens pertama, Islam tidak langsung
secara merata diterima oleh lapisan masyarakat bawah (grass roof). Sebagai

15]jhat kembali Syamsu AS, Ulama. .., 114.

16Tim Penyusun Monografi, Monografi. . ., 80.

7Hal ini juga bisa dilihat pada pekembangan partai politik, ketika tokohnya masuk
partai A, maka otomatis jamaahnya masuk pada partai A tersebut, atau dinyatakan masuk
pada partai tokohnya. Ini merupakan warisan budaya sejak dahulu dan mungkin akan
berlanjut pada hal-hal tertentu yang berkaitan dengan sikap sosial.

8Fathurrahman Zakaria, Mozaik Budaya Orang Mataram (Mataram: Yayasan Sumurmas
Al-Hamidi, 1998), 17.

6 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

perbandingan, di Jawa misalnya, Islam semula hanya dipraktikkan oleh
sekelompok kecil penganut Islam yang aktif dan bertugas membawa pesan-
pesan Islam. Dengan demikian, sebagian besar penduduk tetap menganut
kepercayaan nenck moyang mereka. Keadaan yang sama dijumpai juga di
daerah lain di Indonesia seperti di Minangkabau.!® Hal yang sama terjadi juga
di masyarakat etnis Sasak. Orang sasak Boda, khususnya yang masih tinggal
di pegunungan dan tempat-tempat yang terasing, pada tingkat tertentu masih
melanjutkan sistem keyakinan nenek moyangnya. Kelompok masyarakat
inilah barangkali yang menjadi penganut Wezn Teln.20

Nampaknya para penyebar agama Islam bertindak sangat hati-hati serta
lemah lembut dan tidak dengan pendekatan revolusioner. Artinya ajaran
agama diajarkan secara bertahap sesuai dengan kemampuan mereka yang
menerimanya. Selanjutnya, apabila telah berhasil mengislamkan satu desa,
kemudian berpindah ke desa lain dengan meninggalkan seorang kiai untuk
menyempurnakannya dan mendampingi raja. Kiai yang ditugaskan itu juga
menyempurnakan ajaran agama Islam dengan cara bertahap dan demikian
seterusnya.

Tahap pertama penyebaran Islam melalui raja yang mengeluarkan #zah
(baca: komando) kepada rakyatnya. Hal ini dapat dilihat misalnya setiap anak
laki-laki yang sudah berumur tujuh tahun atau sebelum ba/igh, diwajibkan
khitan. Begitu juga semua rakyat diperintahkan merayakan hari-hari besar
agama Islam, seperti peringatan Maulid Nabi Muhammad SAW., perayaan
bulan Muharram, bulan Shafar, bulan Sya'ban, Idhul Fitri, Idhul Adha, dan

YAzyumardi Azra, Renaisans Isiam Asia Tenggara: Sajarah Wacana dan Keknasaan
(Bandung: Remaja Rosdakarya, 1999), 35.

OWetn Teln inilah yang masih berkembang di Bayan dan pernah diteliti oleh Erni
Budiwanti dalam bukunya Islam Sasak Wetu Telu versus Waktu Lima. Lebih jauh Erni
menyatakan bahwa kalau orang-orang Waktu Lima menafsitkan Wesn Telu sebagai waktu
tiga (waktu fe/s) dan mengaitkan makna ini dengan reduksi seluruh ibadah Islam menjadi
tiga (baca: felu). Orang Bayan penganut Wetu Telu, menolak penafsiran semacam itu.
Pemangku adatnya mengatakan, term wesu sering dikacaukan dengan waktu. Wesu berasal
dari kata “metu” yang berarti “muncul” atau “datang dari”. Sedangkan “telu” artinya
“tiga”. Secara simbolis makna ini mengungkapkan bahwa semua makhluk hidup muncul
(baca: metn) melalui tiga macam sistem reproduksi, yaitu: melahirkan (disebut wenganak),
bertelur (disebut menteluk) dan berkembang biak dari benih (disebut juga mentiuk). Term
Wetn Telu juga tidak hanya menunjuk kepada tiga macam sistem reproduksi, tetapi juga
menunjuk pada kemahakuasaan Tuhan yang memungkinkan makhluk hidup untuk hidup
dan mengembangkan diri melalui mekanisme reproduksi tersebut. Lihat Erni Budiwanti,
Islam Sasak Wetn Telu versus Waktu Lima (Yogyakarta: LKIS, 2000), 136.

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 7



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

hari besar lainnya. Demikian juga peraturan yang berdasarkan Islam
dititahkan oleh raja menjadi undang-undang dan peraturan yang harus
dipatuhi oleh semua rakyat.?!

Metode yang dikembangkan supaya agama Islam berkembang dengan
cepat, dijalankan sistem berantai tiga. Kiai yang datang dari Jawa, diharuskan
mendidik tiga orang kiai. Apabila tiga orang kiai itu sudah dianggap mampu
(baca: memiliki otoritas keagamaan), diharuskan mendidik tiga orang murid.
Selanjutnya, apabila tiga orang murid itu sudah dianggap mampu, maka
dilantik menjadi kiai. Cara ini menimbulkan kesan seolah-olah hanya kiai
penghulu saja yang berkewajiban melaksanakan kewajiban-kewajiban agama
seperti shalat dan puasa. Kenyataan ini melahirkan dua kelompok sosial yaitu
kelompok kiai dan pengikut kiai yang masih awam.

Golongan yang masih awam ini mempunyai paham hanya melaksanakan
kewajiban-kewajiban yang diperintahkan oleh kiai dan rajanya saja. Seperti
merayakan hari-hari tertentu dan kewajiban membaca syabadatayn (dua
kalimah syahadah) ketika menikah. Hal ini berlangsung bertahun-tahun dari
satu generasi ke generasi berikutnya. Sehingga timbul dalam pemahaman
mereka bahwa memang keadaan yang demikian itulah ajaran agama yang
dikehendaki dan yang mesti dilakukan. Tidak mengherankan jika kemudian
penyebar agama Islam yang datang berikutnya yang akan mengajarkan ajaran
Islam untuk menyempurnakan ajaran yang sudah mereka pahami, selalu
mendapatkan tantangan dari para kiai penghulunya dan tokoh masyarakat
yang sudah puas dengan keadaan itu. 2

Akibatnya, maka yang berkewajiban melaksanakan ibadah seperti shalat
dan puasa hanya kiai saja, sedangkan rakyat menyerahkan kewajibannya
kepada kiai penghulu mereka. Sebagai perimbangannya, mereka
menyerahkan semua zakat fitrah?> dan sedekah lainnya pada hari-hari
tertentu kepada kiai mereka masing-masing, karena merasa berutang budi

2Tim Penyusun Monografi, Monografi..., 81.

22Keadaan ini pernah penulis alami ketika mahasiswa STAIN Mataram melaksanakan
Kuliah Kerja Nyata pada tahun 1997 dan 1998 di Desa Bayan terutama Bayan Belek (Bayan
besar). Sewaktu melaksanakan program pembinaan keagamaan di masyarakat Bayan
tersebut, mendapat tantangan dari beberapa tokoh atau kiainya.

2Ada dua macam zakat fitrah yang ditunaikan yaitu “zakat fitrah urip” dan “zakat
titrah pati”. Zakat fitrah nrip adalah zakat fitrah orang yang masih hidup. Sedang zakat fitrah
pati adalah zakat fitrah dari orang yang sudah meninggal dunia, yang dikeluarkan oleh
keluarganya yang masih hidup. Kedua macam zakat fitrah itu diserahkan kepada kiai
mereka dengan niat mencari kesejahteraan dan perbaikan kehidupan di dunia dan akhirat.

8 Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

pada kiainya. Praktik keagamaan seperti ini masih terjadi di kalangan
penganut Wetu Telu.

Islam yang diperkenalkan oleh Sunan Prapen dan para penerusnya
nampaknya hanya menekankan konsep keimanan dan ketauhidan dengan
pendekatan budaya. Pembinaan Islam yang diutamakan adalah kesadaran
ketuhanan dan ibadah dengan pendekatan yang bersifat sufistik. Pola
sufisme sinkretik dipandang efektif untuk syiar Islam saat itu dan lebih
mudah diterima. Sampai dengan penghujung abad ke-17 M, Islam sudah
tersebar di seluruh pulau Lombok.?*

Penyebaran agama Islam di Lombok disesuaikan dengan kondisi dan
situasi saat itu. Adat-istiadat dan kesenian disesuaikan dengan ketauhidan,
artinya selama hal tersebut tidak merusak ketauhidan, dibiarkan berkembang.
Mereka diajarkan mengucap dua kalimah syahadat (syabadatayn) dan ikrar
tawbat. Ajaran figh banyak ditulis dalam bahasa daerah yang bercampur
dengan bahasa Kawi, digubah dalam bentuk sya'ir, selanjutnya ditembangkan
dan ditulis dalam huruf Jeawen (huruf sasak). Di setiap awal tulisan atau
uraian selalu diawali dengan pujian kepada Tuhan Yang Maha Esa seperti:

“Bismillah hamba miwiti, banibut mawaning Allah kang murab hing dunie riko, hing kang asib
hing akbirat. Kang pinuji tan pegat, tan ana ratu lian agung, setubune amung Allaly”.

(Bismillah hamba mulai dengan menyebut nama Allah yang Maha Pemurah dan
Pengasih di dunia dan akhirat)

Sedang dua kalimah syahadahnya berbunyi:

"Werub ingsun norana pangeran iyaning Allab, lan weruh ingsun Nabi Mubammad ninsan Allah
atan Asybadu ingsun sining wernh ansyaksini angestoken norana Pangeran sebenere hangging Allah

Pangeran kan sebenere setuhune Nabi Muhammad utusan Allah” ?>
(Hamba bersaksi tiada Tuhan selain Allah dan Nabi Muhammad adalah utusan Allah).

Kalimat tobatnya sendiri berbunyi: "Ingsun anede pengampuranung Allab, hing
dosa hamba ingkang agung alit, ingkang nyata ingkang samar" (Hamba mohon
ampun kepada Allah atas dosa yang sudah lalu yang nyata dan yang
tersembunyi). Kemudian dilanjutkan dengan ber-is#zghfar tiga kali.?¢

2Marrison, Sasak..., 5.
2Tim Penyusun Monografi, Monografi.. ., 14.
26]bid,

Ulnmnna, Volume IX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 9



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Wajah Islam Lombok: “Waktu Lima” versus “Wetu Telu”

Agama Islam di Lombok dalam praktiknya ada dua tipe, yaitu praktik
Islam Waktu Lima (W5) dan Islam Wetu Telu (W3). Islam Waktu Lima dalam
praktik keagamaan sesuai dengan ajaran Islam puritan. Kelompok ini disebut
juga “Muslim ortodoks”. Menggambarkan Muslim ortodoks sebagai “Waktu
Lima” (biasanya dihaluskan sebagai “Lima Jalan”), merupakan indikasi
eksplisit bahwa kelompok Muslim ini, mengakui kewajiban untuk memenuhi
lima rukun Islam yang diawali dengan syahadat, shalat, puasa, zakat, dan
menunaikan ibadah haji ke Makkah.?” Sedang kelompok Muslim Wesu Teln
dalam praktik kehidupan sehari-hari, masih sangat kuat berpegang teguh
pada adat-istiadat nenek moyang. Pelaksanaan keagamaan hanyalah
dikerjakan oleh kiai dan penghulu mereka. Dalam masyarakat Wesn Telu,
masih tersisa pengaruh ajaran pribumi dan agama Hindu. Hal ini dapat
dibuktikan dengan dipeliharanya sarana peribadatan yang disebut Pedewag
sebagai tempat pemujaan, meskipun mereka mengucapkan dua kalimah
syahadat menurut ketentuan Islam.?8

Pelaksanaan ritual kelompok Wesn Teln ini bervariasi, misalnya shalat
zuhur hanya sekali pada hari Jum'at, atau sembahyang pada hari Kamis sore,
atau sembahyang subuh pada dua hari raya. Shalat yang diikuti oleh jama'ah
di masjid hanya shalat dua hari raya yaitu Idul Fitri dan Idul Adha. Puasa
Ramadhan dilakukan hanya tiga hari yaitu awal, tengah, dan akhir bulan.?’

Secara umum, ritual-ritual yang diselenggarakan Islam Wesu Telu terbagi
menjadi dua kelompok. Pertama, kelompok ritual yang berkaitan dengan hari-
hari besar Islam. Dan kedua, ritual-ritual yang berbentuk upacara-upacara
adat yang telah ditentukan oleh adat di mana mereka berada. Ritual-ritual
yang berkaitan dengan hari-hari besar Islam pada prinsipnya tidak berbeda
dengan yang diselenggarakan oleh Islam Waktu Lima, namun penetapan
waktu dan sistem perayaannya terdapat perbedaan. Perayaan Islam Wakzu
Lima, mengikuti kalender yang ditentukan oleh Departemen Agama RI dan
biasanya mengundang pata tokoh-tokoh agama (Tuan Guru/kiai) ataupun
ulama. Sedangkan Islam Wesu Telu, perayaan hari-hari besar keagamaan
berpedoman pada naptu (perhitungan kalender tradisional).3

27Lihat Bartholomew, A/f..., 100.
28/ akaria, Mozaik. .., 138.
21bid.139.

30Dahri, Wal..., 154.

10 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Terdapat sumber lain yang mengatakan mereka hanya baru mengenal tiga
rukun dari lima rukun Islam.?! Selain itu ada yang mengatakan mereka hanya
mengerjakan tiga shalat yaitu, shalat Jum'at, shalat 'Idhul Fitri, dan shalat
'Idhul Adha. Meskipun demikian, yang pasti, Wetn Teln adalah paham
keagamaan dalam masyarakat Lombok yang belum sesuai tata cara ritual
keagamaannya dengan syari'at Islam. Atas dasar itu, kelompok ini disebut
sebagai “Muslim sinkretis”.3?

Mengapa terjadi hal semacam itu? Ini setidaknya disebabkan karena
dalam mendakwahkan Islam di awal-awal perkembangannya belum tuntas,
sebagai konsekwensi para pendakwah yang berpindah-pindah dari satu desa
ke desa lain. Di samping itu, materi ajaran agama disampaikannya secara
bertahap. Karena daya lentur ajaran Islam, tata nilai yang telah berkembang
dalam kehidupan masyarakat sebelum datangnya Islam, tidak serta merta
diganti. Akibatnya, masih ada budaya lama yang masih diterapkan bersamaan
dengan ajaran Islam yang baru diterima masyarakat Lombok. Oleh karena
masih baru dalam proses memeluk Islam melalui tahap permulaan, yaitu
mengucap dua kalimah syahadat, sehingga pengetahuan tentang shalat dan
tata cara shalat umpamanya, belum sempurna. Mereka itulah kemudian yang
menjadi penganut Wezu Telu.

Upaya Islamisasi dan Peran Tuan Guru

Paham Wetu Telu di atas pada mulanya berkembang di wilayah Lombok
Tengah bagian selatan. Namun pada perkembangan selanjutnya, sebagian
besar dari mereka telah banyak yang melaksanakan ajaran Islam dengan
sempurna berkat kegigihan para kiai (baca: Tuan Guru) yang telah menimba
ilmu pengetahuan di Makkah sejak abad ke-19 M. Para Tuan Guru yang
kembali ke pulau Lombok dan berdakwah serta membimbing masyarakat
penganut Wetn Teln dengan cara-cara ritual Islam Waktu Lima seperti, TGH.
Ali Batu, Guru Bangkol, TGH. Muhammad Sidik, dan di Praya dilanjutkan
oleh TGH. Makmun.?

Deretan Tuan Guru tersebut merupakan penyiar Islam generasi awal
yang menckankan aspek figh berupa kewajiban pokok seperti shalat, puasa,

ITim Penyusun Monografi, Monografi. . ., 80.

32 Bartholomew, A/f..., 98.

BWawancara dengan H. Fathurrahman Zakaria tanggal 23 Maret 2004. la adalah
penulis buku Mozaik Budaya Orang Mataram yang dalam buku tersebut terdapat ulasan
tentang beberapa tokoh tarekat di Lombok. TGH adalah singkatan dati Tuan Guru Haji.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 11



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

zakat, dan haji dan ditambah dengan wirid tarekat Nagsyabandiyah bagi
kalangan masyarakat yang dianggap sudah layak. Jasa para Tuan Guru
tersebut masih dapat disaksikan dengan banyaknya para peziarah ke kubur
mereka sampai sekarang. Hasil dari dakwah mereka belum dikatakan dapat
mengeliminir sepenuhnya paham Weru Telu yang masih terdapat di pelosok-
pelosok desa karena berbagai faktor, semisal jarak yang berjauhan dan
pengaruh tokoh setempat yang masih enggan menerima kedatangan para
Tuan Guru tersebut, terlebih mengikuti ajarannya.

Di bawah kekuasaan Belanda, masyarakat Sasak mengalami kontrol dan
penindasan yang lebih keji daripada penguasa-penguasa sebelumnya. Para
pemimpin Islam, seperti Tuan Guru, yang telah melakukan dakwah untuk
menyiarkan ajaran-ajaran Islam di kalangan Wetu Telu sebelum kedatangan
Belanda, akhirnya menjadikan Islam sebagai dasar perjuangan ideologis
untuk melawan penjajah Belanda yang dianggap kafir.

Belanda sendiri telah lama tertarik untuk menguasai Lombok. Pada tahun
1894, mereka telah mulai menjajah pulau Lombok dengan membantu
beberapa tokoh Sasak atas nama membebaskan orang-orang Sasak dari
maharaja Bali. Ekspedisi militer pertama mengalami kegagalan. Namun
dengan penambahan kekuatan, mereka dengan cepat mampu menguasai
pulau Lombok. Dalam hal ini, peran perdagangan Raja George dari Inggris
yang tingeal di Ampenan, tidak dapat diabaikan dalam memainkan konflik
yang ada.’*

Sepanjang pemerintahan kolonial Belanda, Twan Gurv mengalihkan
gerakan dakwah mereka menjadi pemberontakan-pemberontakan lokal yang
bernuansa keagamaan untuk menghalau Belanda. Gerakan pemberontakan
yang dipimpin oleh para Tuan Guru memperoleh pengikut yang banyak. Di
antara Tuan Guru yang terlibat langsung dalam pemberontakan itu adalah
TGH. Ali Batu dari Sakra Lombok Timur, TGH. Muhammad Sidik dari
Karang Kelok Lombok Barat, dan Guru Bangkol dari Praya Lombok
Tengah. Tokoh-tokoh tersebut merupakan mursyid Syaikh Ahmad Khatib
Sambas di Makkah dan Syaikh Abdul Karim Banten? yang mengembangkan

3Bartholomew, A/f..., 97.

#Syaikh Ahmad Khatib wafat sekitar tahun 1878 M, dan kedudukannya sebagai
pimpinan tarekat kemudian digantikan khalifahnya, Syeikh Abdul Karim Banten yang
bermukim di Makkah. Karisma Syaikh Abdul Karim menyebabkan tarekat Qadiriyah wa
Nagsyabandiyah berkembang pesat di Banten dan daerah lainnya, dari Sumatera Selatan
sampai Lombok. Lihat Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning dan Tarekat (Bandung : Mizan,
1995), 217.

12 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

tarekat Qddiriyah dan Nagsyabandiyah. Mereka merupakan tokoh-tokoh kuat
yang mengobarkan semangat anti penjajahan dan penindasan dari pihak
manapun,® schingga gerakan anti kolonial dan anti penindasan menjadi
suatu gerakan yang membangkitkan semangat berperang melawan penjajah
dan penindasan.’’

Mengenai perlawanan melawan penjajahan dan penindasan ini, Martin
Van Bruinessen menjelaskan bahwa pada tahun 1891 terjadi pemberontakan
dari kaum Muslimin suku Sasak melawan orang-orang Bali yang menguasai
sebagian besar pulau itu. Berbeda dengan pemberontakan-pemberontakan
sebelumnya, pemberontakan kali ini tidak mudah dipadamkan dan
berlangsung terus sampai 1894. Pemberontakan itu berpusat di Praya
(Lombok Tengah) dan pucuk pimpinannya adalah Guru Bangkol, seorang
bangsawan setempat, yang sekaligus salah seorang guru tarekat
Nagsyabandiyah.3®

Gerakan yang dipimpin oleh pemimpin tarekat cukup mengkhawatirkan
pihak penjajah Belanda, ketika terjadi pemberontakan di Banten tahun 1888
M. Pada waktu itu, Engelenberg seorang Kontrolir Belanda, sedang berada di
Banten. Dari peristiwa itu tumbuh kecurigaan yang kuat dalam dirinya
terthadap gerakan tarekat. Ia memperhatikan bahwa para pemimpin
pemberontakan Sasak, ternyata ada kaitannya dengan tarekat.’* Pemerintah
Belanda mempunyai kesimpulan bahwa tarekat mengancam kekuasaannya,
akibatnya pihak Belanda berusaha secara aktif mencari informasi mengenai
kegiatan-kegiatan tarekat. Di Praya umpamanya, TGH. Makmun --salah
seorang pemimpin tarekat Qddiriyah wa Nagsyabandiyah-- tidak luput dari
incaran. Namun, tatkala penyelidik Belanda tiba di depan kampungnya yang
bernama Karang Lebah, mereka hanya melewatinya saja dengan berkali-kali
bolak-balik. Akhirnya, mereka menjadi bosan karena kelelahan dan tidak
dapat menemui TGH. Makmun.40

36Zakaria, Mozaik. .., 144.

Ynggela Gerdin, The Unknown Balinese: Land Labour and Inequality in Lombok (Sweden:
Vasastadents Bokbinderi, 1982), 38.

3Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia (Bandung: Mizan, 1992),
28.

Pbid.

40Penjelasan ini disampaikan oleh TGH. Muhammad Najamuddin Makmun salah
seorang putera TGH. Makmun pada tanggal 15-1-2002. TGH Muhammad Najamuddin
Makmun juga mengembangkan tarekat Qadiriyah dan Nagsyabandiyah di pulau Lombok.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 13



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Selama masa penjajahan Belanda, gerakan dakwah yang dipimpin Tuan
Guru makin meningkatkan polarisasi antara Wetu Telu dan Waktn Lima. Jika
kelompok pertama, memberikan loyalitas mereka kepada para bangsawan
Sasak sebagai pemimpin tradisional dan kuat mempertahankan adat lokal,
maka kelompok kedua mengikuti para Tuan Guru sebagai pemimpin
keagamaan kharismatik mereka.

Dalam babak sejarah berikutnya, Jepang menggantikan Belanda di
Lombok untuk suatu periode yang singkat antara 1942 dan 1945. Sesudah
itu, selama perang kemerdekaan Indonesia, Belanda berusaha untuk
menguasal kembali Lombok dan pulau-pulau Indonesia lainnya, tetapi tidak
berhasil. Lombok merdeka pada tahun 1946 sebagai bagian dari wilayah
Indonesia.

TGH. Mutawalli seorang Tuan Guru yang dapat digolongkan generasi
berikut dari tokoh-tokoh agama etnis Sasak, mendakwahkan ajaran Islam
secara intensif kepada masyarakat penganut Wesu Telu, disamping juga
menyebarkan dakwah Islam di pondok pesantrennya Ddr al-Yatimi wa al-
Masikin yang didirikan pada tahun 1960.41 la sangat terkenal karena
kepiawaiannya menembus desa-desa Wezn Teln dan menggunakan metode
yang tidak lazim untuk mengislamkan kelompok Wezu Telu. la mengibaratkan
dirinya sebagai seorang perambah hutan, yang pada giliran selanjutnya para
Tuan Guru lain yang menyempurnakannya. Hal terpenting yang diharapkan
adalah bahwa penganut Wem Teln memeluk Islam versi Waktu Lima dan
melaksanakan shalat lima waktu sehari semalam. Maksud penyataannya
adalah ia sekedar mengislamkan penganut Wezu Telu tersebut menjadi Wakztu
Lima, selanjutnya tokoh-tokoh agama lainnya yang mengajarkan tata cara
pelaksanaan kewajiban-kewajiban sebagai seorang Muslim secara lebih
mendetail.#?

Untuk memperdalam pengetahuannya tentang agama Islam, penganut
Wetu Telu diserahkan kepada Tuan Guru yang lain untuk menempanya.
Sekalipun demikian antara dia, Tuan Guru, dan ustadz yang lain tidak
mempunyai hubungan koordinatif, tetapi lebih merupakan ikatan hubungan
moral kewajiban berdakwah. Masyarakat Jerowaru Lombok Timur tempat

“Wawancara dengan TGH. Sibawaih, salah seorang putera TGH. Mutawalli pada
tanggal 28 Maret 2004.
“2Wawancara dengan A. Muharis, salah seorang warga masyarakat di Kecamatan Praya

(Lombok Tengah) pada tanggal 18 April 2004.

14 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Pondok Pesantrennya dibangun, meyakini bahwa TGH. Mutawalli
menyerupai seorang Wali Jawa zaman dahulu yang memiliki kekuatan mistik.

Pendekatan yang digunakan sebelum melaksanakan dakwah adalah
dengan mempelajari mitologi pada komunitas Wetu Telu tertentu. Mula-mula
ia mengutus murid-murid kepercayaannya untuk menghimpun legenda dan
mitos setempat dari para tetua desa.®’ la memahami bahwa komunitas Wezn
Teln sangat menggemari pemujaan terhadap masa lalu, dan karena itu ia
menampilkan diri berminat mempelajari silsilah penduduk setempat untuk
mengetahui apakah ada hubungan antara keturunannya sendiri dengan
keturunan masyarakat setempat.

Pendekatan ini membuat para tokoh adat setempat tidak segan-segan
membuka lontar yang memuat silsilah mereka. TGH. Mutawalli termasuk
yang bisa membaca lontar yang ditulis dalam bahasa Sasak maupun bahasa
Jawa. Setelah mempelajari dan memahami mitos setempat, ia
merepresentasikan diri sebagai salah seorang figur yang dimaksud dalam
legenda itu dan melakoni perannya.

Ada suatu penuturan yang disampaikan oleh salah seorang tokoh di
kecamatan Pujut Kabupaten Lombok Tengah. Tokoh tersebut menyatakan
bahwa warga Wetn Telu di desa Sengkol Kecamatan Pujut Lombok Tengah,
mempunyai mitos bahwa suatu saat nanti akan datang seorang penguasa
yang bijak dan adil tempat mereka menyandarkan diri dan sekaligus sebagai
panutan. Akan ada tanda-tanda yang menyertai kedatangannya.
Kedatangannya tidak bisa dipastikan dan mendadak, seperti burung nuri
yang sedang terbang. Bumi akan goncang ketika ia mendarat.#+

Setelah mempelajari kisah itu, TGH. Mutawalli mengenakan jubah hijau
ketika ia mendatangi sebuah masjid tua*> yang terletak di puncak gunung
Pujut di Sengkol. Dengan kekuatan mistiknya, terjadilah gempa kecil di
sekeliling masjid tua itu dengan mempergunakan bantuan jin. Kedatangan
TGH. Mutawalli secara mendadak dan diiringi gempa kecil itu,
mengakibatkan komunitas masyarakat di tempat itu menjadikan TGH.
Mutawalli sebagai figur yang mereka nantikan.

BBudiwanti, Islam. .., 292.

#“Mitos ini memang cukup berkembang di sebagian masyarakat Lombok Tengah.
Penulis sering mendengarkan mitos ini dari para tetua di kampung tempat kelahiran
penulis di Lombok Tengah.

$Masjid ini terletak di wilayah Sengkol Pujut (Lombok Tengah), dan di dalamnya
masih tersimpan sampai sekarang al-Qut'an yang ditulis dengan tulisan tangan.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 15



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Oleh karena itu, secara perlahan namun pasti, pengaruh TGH. Mutawalli
semakin kuat di masyarakat Wetn Telu Sengkol Lombok Tengah dan
sekitarnya dan kini menjadi Islam Waksu Lima.*° Ustadz Najam, seorang da'i
di Bayan Belek (Kecamatan Bayan), meyakini kekuatan gaib yang dimiliki
TGH. Mutawalli yang diperoleh karena kemampuannya menaklukkan jin.#

Dalam periode yang relatif bersamaan, upaya menyempurnakan penge-
tahuan keagamaan masyarakat Wesu Teln tidak hanya dilakukan oleh TGH.
Mutawalli, akan tetapi upaya suci itu dilakukan oleh beberapa Tuan Guru
dengan muridnya yang setia seperti di Lombok bagian utara melalui
pengajian yang rutin dilaksanakan oleh TGH. Muhammad Zainuddin Abdul
Majid dengan organisasi Nabdlatul Wathan (NW)* yang didirikannya dan
tersebar ke seluruh Lombok melalui murid- muridnya.

Selain itu, dapat disebutkan TGH. Shafwan Hakim dengan Pondok
Pesantrennya Nuru/ Hakim, mengembangkan sayap dakwah ke Lombok
Utara dengan sasaran utama penganut Wesn Teln dan kaum Muslim
sekitarnya. Demikian halnya TGH. Hazmi Hamzar dengan Pondok
Pesantren Mardgi al- Ta'limat yang telah didirikan oleh orang tuanya, yaitu
TGH. Zainuddin. la membina beberapa majelis taklim sebagai tempat
pembinaan masyarakat Muslim di Lombok Utara dan penganut Wesu Telu
sebagai sasaran utamanya. Pembinaan masyarakat Wetn Teln tampaknya
dilaksanakan secara bersama dan koordinatif oleh para Tuan Guru yang ada
di pulau Lombok.

Adapun pembinaan dan penyempurnaan paham keagamaan masyarakat
Wetn Teln yang terdapat di Kecamatan Pujut Lombok Tengah bagian Selatan,
dilaksanakan Tuan Guru atau tokoh agama yang berasal dari Lombok
Tengah. Ini dapat dicontohkan semisal TGH. Muhammad Faishal dengan
pengajian-pengajian dan pondok-pondok pesantren yang bernaung di bawah
organisasi Nahdlatul Ulama. Bagitu juga TGH. Muhammad Najamuddin
Makmun dengan majelis-majelis taklim pada pondok pesantren Daru/

4Wawancara dengan H.L. Marzuki pada tanggal 16 Maret 2001.

YTBudiwanti, Islam. .., 293.

#0rganisasi Nahdlatul Wathan (NW) tersebut merupakan organisasi sosial,
pendidikan, dan dakwah yang berazaskan Islam AW/ al-Sunnab wa al-Jama'ah yang
bermadzhab hukum Syafi’i. Organisasi ini berdiri pada tanggal 17 Agustus 1936
berdasarkan akte notaris pemerintah Hindia Belanda dengan nama Nabdlatul Wathan
Diniyyah  Islamiyyah (NWDI). Lihat Fathurrahman Muhtar, “Gerakan dan Pemikiran
Dakwah Kiai Hamzanwadi dalam Bidang Pendidikan (1934-1997)” dalam Tasamub
Volume II Nomor 1 Jnauari-Juni 2004, 85.

16 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Mubhajirin dan beberapa pondok pesantren yang berada di bawah pembinaan
Pondok Pesantren Darul Mubajirin yang berlokasi di daerah Praya Lombok
Tengah.

Jika melihat perkembangan Islam setelah era wali-wali dari Jawa,
tampaknya revitalisasi Islam di Lombok lebih banyak diprakarsai oleh Tuan
Guru dengan dukungan para pengikut setianya, ketimbang pemerintah.
Komitmen para Tuan Guru untuk meneruskan ajaran Islam melalui dakwah,
merupakan implementasi dari ketaatannya kepada Rasulullah SAW.
Kesetiaan para pengikut Tuan Guru kepada tokoh panutannya sampai pada
tingkat tertentu, didasari oleh prinsip "sami'nd wa ‘atha'na” (kami dengar dan
kami ta’ati). Prinsip ini, mendorong mereka untuk mengikuti para tokohnya
(baca: Tuan Guru tersebut) yang sangat mereka percayai dan telah berjasa
membimbing mereka ke jalan yang benar.

Sebagaimana diketahui bahwa dakwah adalah upaya penyebaran dan
penerangan Islam yang tiada akhir dalam kehidupan. Doktrin inilah yang
mendorong para tokoh agama untuk menyebarkan ajaran Islam dalam segala
situasi dan kondisi politik. Meskipun terdapat pendukung tertentu dari
kelompok organisasi keagamaan yang sekali waktu mengubah afiliasi politik
dengan tujuan untuk kemajuan organisasi dan lembaga-lembaga pendidikan
yang mereka bangun, tetapi tidak mengurangi kegigihan mereka dalam
mendakwahkan ajaran Islam. Dengan ungkapan lain, berdakwah adalah
aktifitas otonom para Tuan Guru yang sama sekali kebal dari pengaruh
rezim politik yang berkuasa.

Para Tuan Guru yang menyebarkan Islam di pulau Lombok, umumnya
pernah menuntut ilmu di Timur Tengah, baik secara formal maupun
informal melalui balagah-halagah pengajian. Sumber dinamika Islam abad ke-
17 dan ke-18 M adalah melalui jaringan ulama yang berpusat di Makkah dan
Madinah. Posisi penting kedua kota suci ini terutama dalam kaitan dengan
ibadah haji, mendorong sejumlah guru (ulama) dan pencari ilmu dari
berbagai wilayah dunia Muslim—termasuk dari pulau Lombok—untuk
bermukim dan menuntut ilmu. Mereka bermukim di sana, yang pada
gilirannya menciptakan semacam jaringan keilmuan yang menghasilkan
wacana ilmiah yang unik. Sebagian besar mereka yang terlibat dalam jaringan
keilmuan ini mengadakan upaya-upaya sadar untuk memperbarui dan
merevitalisasi ajaran-ajaran Islam, terutama yang berkaitan dengan akidah,
ibadah, dan peningkatan sosio-moral masyarakatnya.*’

Y ihat Azra, Renaisans. .., 16.

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 17



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

Memahami proses-proses transmisi gagasan pembaruan menjadi
semakin penting dalam hubungannya dengan perjalanan Islam di Lombok
khususnya dan Nusantara pada umumnya. Karena kawasan ini secara
geografis terletak pada pinggiran dunia Muslim. Terdapat kecenderungan
para peneliti di masa modern ini untuk tidak memasukkan Nusantara dalam
pembaruan tentang Islam. Diasumsikan, Islam di kawasan ini tidak
mempunyai tradisi keilmuan yang mantap. Bahkan Islam di Nusantara
dianggap bukan Islam yang sebenarnya, karena dianggap masih bercampur
dengan budaya lokal.®0 Mereka menyimpulkan Islam di Nusantara berbeda
dengan Islam di Timur Tengah. Tentu saja pendapat seperti itu tidak bisa
kita menolaknya, tetapi untuk mengatakan bahwa tradisi Islam di Nusantara
tidak mempunyai kaitan dengan Islam di Timur Tengah adalah pendapat
yang keliru.

Hubungan antara kaum Muslimin di kawasan Melayu Indonesia dan
Timur Tengah telah terjalin melalui proses ibadah haji. Terdapat sejumlah
penuntut ilmu dari Nusantara termasuk dari Lombok yang terlibat dalam
jaringan ulama, terutama setelah menuntut ilmu di Timur Tengah
(khususnya Makkah dan Madinah). Sebagian besar dari mereka kembali ke
tempat asalnya menjadi zansmitter utama tradisi intelektual keagamaan dari
pusat keilmuan di Timur Tengah ke pulau Lombok. Kelompok inilah
selanjutnya yang dikenal dengan sebutan “Tuan Guru”, yang perilakunya

digugu dan ditiru.
Catatan Akhir

Terdapat bukti-bukti historis yang kuat bahwa agama Islam masuk di
pulau Lombok sekitar abad ke- 16 M, melalui jalur dari Barat. Penyebarnya
yang terkenal adalah satu ekspedisi dari Jawa di bawah pimpinan Sunan
Prapen putera Sunan Giri (salah satu Wa/i Songo). Boda adalah agama asli
etnis Sasak sebelum agama Islam menjadi anutan mereka. Penganut Boda ini
bahkan mengklaim diri mereka sebagai pengikut “Agama Majapahit”.

Agama Islam berkembang melalui pendekatan sistem berantai tiga. Kiai
yang datang dari Jawa diharuskan mendidik tiga orang. Apabila tiga orang
yang dididik itu sudah dianggap memiliki otoritas keagamaan memadai,
selanjutnya dilantik menjadi kiai. Pendekatan ini menimbulkan kesan seolah-
olah kiai saja yang memiliki kewajiban melaksanakan ajaran-ajaran agama

WCliffort Geertz, Abangan, Santri, Priyai dalam Masyarakat Jawa (Jakarta: Pustaka Jaya,
1983), 123.

18 Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005



Asnawi, Respons Kultural Masyarakat Sasak terbadap Islam

seperti shalat dan puasa. Dalam tataran empirik hal ini melahirkan dua
kelompok sosial yaitu kelompok kiai dan kelompok pengikut kiai yang masih
sangat awam.

Islam yang diperkenalkan oleh Sunan Prapen dan penerusnya, hanya
menekankan konsep keimanan dan ketauhidan dengan pendekatan budaya.
Pembinaan Islam yang diutamakan adalah kesadaran ketuhanan, dan ibadah
yang bernuansa sufistik. Pola sufisme sinkretik dipandang efektif untuk syiar
Islam saat itu dan lebih mudah diterima. Melalui metode ini kiranya Islam
sudah tersebar di seluruh Lombok hingga penghujung abad ke-17 M.

Upaya islamisasi untuk mendakwahkan ajaran Islam yang lebih
sempurna—pasca Sunan Prapen—dilanjutkan oleh para Tuan Guru melalui
majelis-majelis taklim dan pondok pesantren dan mengadakan jaringan
(baca: network) dalam bidang pendidikan dan dakwah dengan para ulama di
Timur Tengah, sehingga hubungan emosional umat Islam Lombok dengan
ulama Timur Tengah, cukup kental. Hal ini setidak-tidaknya dapat
dibuktikan dengan penghargaan yang sangat tinggi terhadap anggota
masyarakat yang pulang atau pergi ke Makkah walaupun hanya sebagai
tenaga kerja.®

Ulnmuna, Volume TX Edisi 15 Nomor 1 Januari-Juni 2005 19



