


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 = a   = f 

 = b   = q 

 = ts   = k 

 = j   = l 

 = h   = m 

 = kh   = n 

 = d   = w 

 = dz   = h 

 = r   = ’ 

 = z   = y 

 = s   

 = sy  
Untuk Madd 
dan Diftong  = sh  

 = dl   = â (a panjang) 

 = th   = î (i panjang) 

 = zh   = û (u panjang) 

 = ‘   = aw 

 = gh   = ay 

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Abdul Fattah  Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan 
Islam pada Masa Kejayaannya  

(750-1258 M)  1-28 

Ismail Thoib  Aktualisasi Manusia Versi Al-Qur’an: 
Antara Idealitas dan Realitas  

Pendidikan Islam  29-46 

Suparta   Pendidikan Islam dan Pencerahan 
Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan 

Posmodernisme  47-66  

Ahmad Munjin Nasih Lesson Study dalam Pembelajaran  
dan Khoirul Adib Pendidikan Agama Islam  

di Sekolah Umum  67-88 

Taufik Churahman Dinamika Pendidikan Islam: Studi  
dan Musfiqon Perubahan Kelembagaan dan Metodologi 

pada Madrasah Model  89-106 
LEPAS 

Mutawalli Pembaruan Hukum Islam:  
Menimbang Tawaran Pemikiran  

‘Abd al-Lâh al-Na’îm  107-128

Baehaqi  Posisi Perempuan  

Perspektif Ulama Klasik  129-142 

Ahmad Sulhan Islam Kontemporer: Antara Reformasi  

dan Revolusi Peradaban  143-156 

Ahmad Choirul Rofiq Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang 

Tafsir al-Qur’an  157-182 

ULAS BUKU 

Yayuk Fauziyah  Menyingkap Kuasa Maskulinitas di Balik 

Tabir Feminitas Wanita Jawa  183-200 

INDEKS 



Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 107 

PEMBARUAN HUKUM ISLAM: 
MENIMBANG TAWARAN PEMIKIRAN  

‘ABD AL-LÂH AHMAD AL-NA’ÎM  

Mutawalli* 
__________________________________________________ 

Abstract 

One of the Islamic doctrines that becomes methodological base for 
Muslims in the implementation of Islam is ijtihad. This concept, however, is 

considered valid when it is applied in zhanni areas, not qathi ones and 
Islamic theology. In Islamic terminology, terms syari‟ah and fiqh are 
interesting to be discussed and reformed. Transformative-contextual Islamic 
thinking reconstruction is greatly needed so that syari‟ah exists and is able 
to become modern constitution. One of the Islamic thinkers who tries to 
actualize ijtihad as a scientific paradigm in Islamic law reform is Abdullah 
al-Na‟im. He tries to reform Islamic law in facing Western law 
development, especially in public Islamic law. This writing is constructed to 
see Al-Naim‟s intellectual setting and how he sets ijtihad as scientific 
paradigm in Islamic law. Hopefully, this writing will give perspectives in 
facing modern problems. 

Keywords: Fiqh, Syari‟ah, Mâkkiyah, Madaniyah, Nâsikh, 
Mansûkh. 

______________ 

SALAH satu doktrin Islam yang menjadi pegangan metodologis 
umat Islam dalam melabuhkan ajaran Islam pada tataran 
aplikasinya adalah ijtihâd.1 Bahkan, doktrin ini telah mendapatkan 

                                                 
*Penulis adalah dosen Fakultas Syariah IAIN Mataram, Jln. Pendidikan 

35 Mataram. e-mail: zackhy_gt_lho.co.id 
1Secara etimologi, kata “ijtihâd” berasal dari kata “jahada” yang berarti 

seseorang telah mencurahkan segala kemampuannya untuk memperoleh 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

108 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

landasan teologisnya2 berupa jaminan pahala bagi pelakunya.3 
Namun, menurut Wahbah al-Zuhaylî,4 konsep ini dianggap valid 

                                                 
sesuatu. Muhammad Sayyid Tanthâwî, Ijtihad dalam Teologi Keselarasan ter. 
Nazim Zuhdi dan Mieke Sulistiyoroni (Surabaya: JP Books, 2004), 3. 
Memperoleh sesuatu tentu membutuhkan kesungguhan dan kesanggupan. 
Dari sudut ini, ijtihad berarti suatu upaya mencurahkan kemampuan, 
kesanggupan, dan kerja keras untuk mendapatkan sesuatu. Lihat, Ibn al-
Manzhûr, Lisân al-„Arab, Jilid IV (Mesir: Dâr al-Mishriyah, t.t.), 107-109. 
Lihat pula Louis Ma‟lûf, al-Munjid fî al-Lughah wa al-A„lâm (Beirut: Dâr al-
Masyriq, 1986), 105-106. atau mengerahkan (istifrâgh) segala kemampuan 
dalam mencari hukum syara„ yang bersifat zhannî sehingga seseorang merasa 
tidak sanggup lagi mengupayakannya lebih dari itu. Al-Amidî, Al-Ihkâm fî 
Ushûl al-Ahkâm, Jilid IV (Beirut: Dâr al-Kutub al-„Arabiî, 1986), 162. 

2Dalam sebuah hadis disebutkan, “Hafasy bin „Umar menceritakan kepada 
kami, dari Syu‟bah, dari Abi „Awun dari al-Hârits ibn „Amar bin Akhî al-Mughîrah 
bin Syu„bah, dari Anâs dari Ahl Hamash, dari sahabat-sahabat Mu„âdz bin Jabal, 
bahwasanya Rasulullah saw ketika hendak mengutus Mu„âdz ke Yaman (sebagai 
hakim), dia bertanya kepadanya, “Bagaimanakah cara menyelesaikan suatu perkara 
yang diajukan kepadamu?” Mu„âdz menjawab, “Aku akan memutuskannya menurut 
ketentuan al-Qur‟ân.” Rasul bertanya lagi, “Kalau tidak ditemukan dalam al-
Qur‟ân?” Mu‟âdz menjawab, “Aku akan memutuskannya berdasarkan Sunnah Rasul 
saw.” Nabi pun bertanya, “Jika engkau tidak menemukan dalam Sunnah Rasul saw. 
dan dalam kitab Allah (al-Qur‟ân)?” Mu„âdz menjawab, “Aku akan berijtihad secara 
seksama.” Kemudian Rasul Allah menepuk dada Mu„âdz dan seraya mengucapkan, 
“Segala puji hanya bagi Allah yang telah memberikan petunjuk kepada utusan Rasul-
Nya jalan yang diridhai Rasulullah.” Abû Dawûd, Sunan Abî Dawûd, Jilid III 
(Indonesia: Maktabah Dahlan, t.t.), 303. 

3Dari Muhammad bin Ibrahîm, dari Basîr Ibn Sa'îd, dari Abî Qays 
Mawla 'Amer bin al-Âsh, ia berkata, “Rasul Allah saw. pernah bersabda, 
„Apabila seorang hakim hendak mengambil keputusan (hukum), lalu berijtihad, 
kemudian hasil ijtihadnya benar, maka dia mendapatkan dua pahala, dan apabila hasil 
ijtihadnya salah, maka dia mendapatkan satu pahala‟.” Ibid., 3, 299. Lihat, Imâm 
Muslim, Shahih Muslim, Jilid II (Indonesia: Dâr Ihyâ' al-Kutub al-'Arabiyah, 
t.t.), 62.   

4Wahbah al-Zuhaylî, menyatakan “walâ yajrî al-ijtihâdu fî al-qath‟iyyâh wa 
fîmâ yajibu fîhi al-i„tiqâdu al-jâzimu min ushûl al-dîni”. Wahbah al-Zuhaylî, Ushûl 
al-Fiqh al-Islâmî, Vol. 2 (Damaskus: Dâr al-Fikr, 1986), 1052. Bandingkan 
dengan „Alî Hasab Allâh, Ushûl al-Tasyrî' al-Islâmî (Kairo: Dâr al-Ma„ârif, t.t.), 
96.  



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 109 

bila diterapkan pada wilayah hukum Islam yang berstatus zhannî 
(debatable), bukan dalam bidang hukum yang qath„î (untouchable) 
dan teologi Islam („aqîdah islâmiyyah). 

Dalam perspektif keilmuan Islam, terma5 hukum Islam, 
syarî„ah, dan fiqh,6 merupakan suatu diskursus yang selalu menarik 
untuk didiskusikan. Daya tarik ini terletak pada wajahnya yang 
selalu hidup di tengah-tengah masyarakat sehingga tidak 
berlebihan jika sarjana yang concern dengan studi hukum Islam, 
telah menempatkannya sebagai suatu keilmuan yang “otoritatif” 
daripada keilmuan Islam lainnya. Bahkan, Joseph Schatch, salah 
seorang sarjana Barat, menganggapnya sebagai doktrin Islam 
yang paling inti dari keseluruhan ajaran Islam.7  

Sebagai suatu keilmuan yang selalu hidup (living knowledge), 
tidak jarang, hukum Islam dipandang sebagai sebuah produk 
dari kontemplasi intelektual yang merujuk kepada nash dan 
senantiasa bergerak maju sejalan dengan perkembangan zaman. 
Oleh karena itu, hukum Islam itu bersifat sekular, relatif dan 
objektif.8 Sifatnya yang kontemporer inilah, hukum Islam 

                                                 
5Istilah hukum Islam, fiqh, dan bahkan syarî„ah kini telah menjadi istilah 

yang identik dalam penggunaannya meskipun istilah-istilah tersebut berbeda 
dari sudut historis dan makna literalnya. Taufiq Adnan Amal, Islam dan 
Tantangan Modernitas: Studi atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman (Bandung: 
Mizan, 1992), 33. Hasbi Ash-Shiddieqy, Syari‟ah Islam Menjawab Tantangan 
Zaman (Jakarta: Bulan Bintang, 1966), 3. 

6Dalam tradisi pemikiran hukum Islam, fiqh selalu dimaknai dengan 
suatu pengetahuan yang berkaitan dengan hukum syara„ yang ditentukan oleh 
kemauan bebas Tuhan. Dengan merujuk pada pengertian seperti ini, 
semakin nampak bahwa institusi fiqh yang berakar pada ijtihâd merupakan 
suatu diskursus yang memberikan peluang penalaran yang tidak pernah 
berhenti. Lihat, Musâ Kamîl, Al-Madkhal ilâ Tasyrî„ al-Islâmî (Beirût: 
Muassasah al-Risâlah, t.t.), 89. Lihat pula, Abû Ishâq al-Shayrazi, al-Luma‟ fi 
Ushûl al-Fiqh (Libanon: Dâr al-Kutub, 475 H), 6. 

7Joseph Schatch, An Introduction to Islamic Law (London: Clarendon 
Press, 1996), 1.     

8Budhi Munawar-Rachman, Rekonstruksi Fiqh Perempuan dalam Peradaban 
Masyarakat Modern (Yogyakarta: Ababil, 1996), 33-4. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

110 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

menganut prinsip yang fleksibel dan elastis. Dalam konteks 
seperti inilah, menempatkan hukum Islam sebagai telaah yang 
bersifat sekuler dan lokal menjadi niscaya.  

Keniscayaan untuk melakukan studi atas hukum Islam, tidak 
terlepas dari muatan hukum Islam itu sendiri yang mengandung 
unsur-unsur historis, sehingga perlu pendekatan kontekstual 
terhadap ketetapan kronologis dan realitas fakta sesuai dengan 
konteks dan kultural di mana lahir dan berkembangnya suatu 
teks. Karena dan bagaimanapun, suatu pendirian atau perspektif 
yang kaku terhadap normativitas hukum Islam akan 
mengakibatkan terjadinya penempatan hukum Islam dalam 
formatnya yang kaku bahkan bukan mustahil ia akan kehilangan 
wajahnya yang universal dan kontekstual itu.  

Universalitas, holistisitas, dan fleksibelitas hukum Islam, 
diakui sebagai bentuk kemampuannya untuk menjawab 
problematika umat, seperti kemiskinan, emansipasi, dan HAM. 
Dalam konteks ini telaah kembali atas hukum Islam tidak cukup 
dengan sekedar mengadakan review dan reinterpretasi 
pemahaman keagamaan yang telah terinstitusikan, tetapi juga 
dibutuhkan suatu kerangka paradigma9 transformatif yang sesuai 
                                                 

9Perubahan suatu paradigma, sesungguhnya, merupakan wilayah kerja 
akademik yang gelisah atas dipertahankannya satu model pemahaman. 
Menurut Thomas S. Kuhn, paradigma adalah suatu model atau pola berpikir 
(mode of thought) yang berfungsi untuk memecahkan masalah. Thomas S. 
Kuhn, The Structure of Scientific Revolutions (Chicago: The University of 
Chicago Press, 1970), 23. Konsep paradigma yang dikemukakan oleh Kuhn 
pada mulanya sebagai pencapaian-pencapaian ilmiah yang secara universal 
diakui, yang untuk suatu waktu tertentu memberikan model pemecahan 
untuk suatu lingkungan ilmuwan. Konsep ini membawa Kuhn kepada 
konsep yang disebutnya riset yang secara kokoh didasarkan pada satu atau 
lebih pencapaian ilmiah pada masa lalu. Bila seorang ilmuwan telah sampai 
kepada suatu pengakuan bersama terhadap suatu paradigma, maka 
paradigma tersebut disebut dengan normal science. Selanjutnya, bila suatu 
paradigma itu dipertanyakan kembali karena tidak mampu memecahkan 
masalah, maka paradigma tersebut disebut dengan crisis. Krisis legitimasi 
paradigma tersebut disebut dengan anomaly. Dalam pengertian ini, terjadi 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 111 

dengan realitas zaman. Realitas itu mendorong sejumlah sarjana 
Islam untuk melakukan pembaruan pemahaman terhadap 
hukum Islam, tentu dengan kerangka dan metodologi yang 
beragam sesuai dengan setting intelektual dan sosial mereka.10 
Salah seorang yang berupaya untuk mengaktualisasikan ijtihâd 
sebagai paradigma reformasi hukum Islam adalah „Abd al-Lâh 
Ahmad al-Na‟îm (selanjutnya disebut al-Na‟îm). al-Na‟îm, 
dengan mengikuti gaya khas gurunya, Mahmûd Muhammad 
Thâhâ (selanjutnya disebut Thâhâ), berusaha melakukan 
reformasi hukum Islam dalam menghadapi perkembangan 
hukum Barat, terutama dalam hukum publik Islam.11  

Tulisan ini dikonstruksi dan diarahkan untuk memotret setting 
intelektual al-Na‟îm dan bagaimana dia meletakkan ijtihâd sebagai 
paradigma keilmuan hukum Islam sehingga mampu memberikan 
perspektif baru ketika menghadapi problem modernitas. 

‘Abd al-Lâh Ahmed al-Na’îm dan Setting Sosialnya  

Al-Na‟îm adalah seorang aktifis dan sarjana muslim 
kontemporer. Ia dilahirkan di Sudan pada tahun 1946. Karir 
akademik diawalinya di fakultas hukum Khourtum,12 di mana ia 
memperoleh gelar S1 dengan predikat cumlaude. Pada tahun 1973 
ia mendapat tiga gelar sekaligus, yakni LLB, LLM dan MA dalam 

                                                 
suatu pergeseran paradigma. Pergeseran paradigma inilah yang disebut 
dengan scientific revolution. Lihat, M. Amin Abdullah, Islamic Studies di Perguruan 
Tinggi (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2006), 43; Moch. Tolchah, 
“Epistemologi Thomas S. Khun: Telaah Awal atas Gagasan „Peran 
Paradigma dalam Revolosi Sains‟”, dalam Jurnal Nizama, Vol. 3. No. 5 
(Januari-Juni 2000), 60.  

10Lihat Akbar S. Ahmad, Post Modernisme: Bahaya dan Harapan bagi Islam 
(Bandung: Mizan, 1994), 163. 

11„Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm, Dekonstruksi Shari‟ah Wacana Kebebasan 
Sipil, Hak Asasi Manusia dan Hubungan Internasional dalam Islam, ter. Ahmad 
Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: LKiS-Pustaka Pelajar, 1994), vii. 

12al-Na‟îm, “Syari‟at dan Hukum Positif di Negara Modern”, dalam 
Jurnal Tashwir Afkar, No. 12 (2002), 40. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

112 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

bidang kriminologi  di University of Cambridge Inggris, dan 
tahun 1976 meraih Ph.D. dalam bidang hukum dari University 
of Edinburg Scotlandia dengan disertasi tentang perbandingan 
prosedur pra percobaan kriminal hukum Inggris, Scotlandia, 
Amerika dan Sudan.13 Karir profesionalnya adalah menjadi 
pengacara dan dosen hukum di Universitas Khartoum, Sudan. 
Menjelang tahun 1979, ia diangkat menjadi kepala Departemen 
Hukum Publik di Universitas tersebut. 

Di samping mengajar, ia juga menjadi juru bicara tentang ide-
ide Thâhâ, dan menerjemahkan ke dalam bahasa Inggris14 buku 
al-Risâlah al-Tsâniyyah min al-Islâm15 yang merupakan magnum opus 
sang guru, dan diterbitkan untuk pertama kalinya pada tahun 
1967. Karya Thâhâ itu pula yang banyak menginspirasi, 
mempengaruhi dan membentuk setting intelektual serta sikap al-
Na‟îm. Karena itu, tidak mengherankan jika al-Na‟îm 
menganggap karya gurunya itu sebagai karya yang memompa 
dirinya untuk memproklamirkan kembalinya suatu pembaruan 
Islam. Kedekatan al-Na‟îm dengan Thâhâ tidak hanya dalam 
bidang keilmuan, tetapi juga dalam organisasi Persaudaraan 
Republik (al-Ikhwân al-Jumhûriyyûn),16 sebuah pergerakan yang 
dipimpin oleh Thâhâ awal tahun 1968 dimana al-Na„îm pun 
resmi menjadi anggota.17 Pergerakan itu muncul di tengah 

                                                 
13Muhyar Fanani, “Abdullah Ahmad al-Na„îm: Paradigma Baru Hukum 

Publik Islam”, dalam Pemikiran Islam Kontemporer, ed. Khudori Soleh,  
(Yogyakarta: Jendela, 2003), 9. 

14al-Na‟îm, Nahwa …, 11. 
15„Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm, “Catatan Pembuka”, dalam Syari‟at  

Demokratik, Mahmûd Muhammad Thâhâ, ter. Nur Rahman (Surabaya: 
eLSAD, 1996), 3-4. 

16Husyain Ahmad Amîn, “Hadzâ al-Kitâb”, dalam „Abd al-Lâh Ahmad 
al-Na‟îm, Nahwa Tathwîr al-Tasyrî„ al-Islâm (Kairo: Sina li al-Nasr, t.t.), 10. 

17Lihat Mohamed Mahmoud, “Mahmûd Muhammad Taha‟s Second 
Message of Islâm and His Modernist Project”, dalam Islam and Modernity 
Muslim Intellectuals Responds, eds. John Cooper et.al. (London, New York: I. 
B. Tauris Publishers, 2000).  



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 113 

perjuangan kaum nasionalis Sudan pada akhir Perang Dunia II, 
dan itu diciptakan oleh Thâhâ sebagai alternatif bagi partai-partai 
nasionalis besar untuk bertarung di panggung politik yang 
selama itu didominasi oleh pemimpin-pemimpin muslim 
konservatif.18 Oleh karena itu, menjadi maklum, kalau al-Na‟îm 
sering disebut sebagai penyambung lidah Thâhâ, karena 
kemampuannya membaca jalan pikiran sang guru, yang 
kemudian memberi pengaruh yang sangat kuat kepada al-Na‟îm 
sendiri. 

Dalam konteks perpolitikan, Sudan pada saat itu berada 
dalam satu situasi yang digambarkan al-Na‟îm sebagai suatu 
negara yang berada dalam kekacauan. Situasi itu tidak terlepas 
dari kebijakan pemerintahan Ja‟far Numeiry yang sarat dengan 
sentimen-sentimen Islam sehingga menyeret negeri itu pada 
suasana disintegrasi antara Sudan Utara (muslim) dengan Sudan 
Selatan (non-muslim). Keadaan itu mencapai puncaknya pada 
saat Numeiry mengadakan kudeta legislatif dengan menerapkan 
interpretasinya atas hukum Islam pada tahun 1983, dan 
menerapkan kebijakan yang represif di seluruh negeri.19  

Interpretasi Numeiry sendiri atas ajaran Islam adalah dengan 
meletakkan hukum Islam sebagai pengatur ketatanegaraan, dan 
karena itu, ia menerapkan hukuman-hukuman yang terdapat 
dalam fiqh klasik seperti sanksi pidana pencurian, rajam, sanksi 
zina, dan sanksi pidana mati bagi orang yang murtad. Hukuman-
hukuman tersebut dirumuskan di bawah kendali otoritas 
Numeiry sendiri tanpa melakukan konsultasi dengan Jaksa 
Agung atau Mahkamah Agung. Disinyalir bahwa hukuman 
tersebut ditetapkan Numeiry semata-mata untuk melindungi 
kekuasaannya. Beribu orang ditangkap dan diadili, layaknya 
pengadilan militer dengan menggunakan hukum Islam.20  

                                                 
18al-Na‟îm, Dekonstruksi ..., x-xi. 
19Thâhâ, Syari‟at ..., 30.  
20Lihat, Noel J. Coulson, A History of Islamic Law (Edinburgh: Edinburgh 

University Press, 1964), 101. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

114 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Sebagai protes atas kebijakan pemerintahan itu, Thâhâ 
melalui Persatuan Republik-nya mengadakan gerakan 
perlawanan. Namun, tindakannya itu berakibat pada ditangkap 
dan ditahannya lebih kurang 30 orang pemimpin gerakan, 
termasuk al-Na‟îm pada akhir tahun 1984, meski kemudian 
mereka dibebaskan. Fenomena itu kemudian harus 
mengantarkan Thâhâ ditangkap, karena dituduh menghasut dan 
melakukan pelanggaran lainnya, hingga membawanya pada 
kematian, karena dihukum mati pada bulan Januari 1985.21 Sejak 
kematian Thâhâ, gerakan itu pun sepakat untuk tidak lagi terlibat 
dalam berbagai aktifitas politik dan secara resmi membubarkan 
diri. 

Setelah tergulingnya pemerintahan Numeiry, kelompok itu 
secara tidak resmi kembali diorganisir menjadi komunitas sosial 
yang bergerak pada usaha reformasi Islam, namun tetap dalam 
kerangka intelektual Thâhâ, yang lebih menekankan pada 
reformasi kepercayaan daripada aksi politik secara langsung. Al-
Na‟îm sendiri menekankan bahwa pesan itu mewakili suatu 
pendekatan, bukan aksi politiknya. Munculnya visi baru ini 
mengilhami al-Na‟îm untuk lebih aktif dalam kajian sosial, 
khususnya, dalam bidang hukum publik Islam, dan berusaha 
menanggapi realitas global era modern.  

Ijtihad: Paradigma Reformasi Hukum Islam Al-Na’îm  

Menyadari signifikansi kontekstualisasi dan pembaruan 
pemikiran hukum Islam, al-Na‟îm mencoba melakukan ijtihâd 
dengan menggunakan pendekatan yang dibangun oleh Thâhâ, 
yaitu teori naskh-evolutif.22 Dalam pandangan Thâhâ, naskh lama 
yang menganggap bahwa ayat-ayat madaniyyah menghapus ayat-
ayat makkiyyah harus di balik, yakni ayat makkiyyah yang justru 
menghapus ayat madaniyyah. Prinsip pembalikan ini oleh Thâhâ 

                                                 
21Ibid., 36. 
22al-Na‟îm, Nahwa …, 97.  



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 115 

disebutnya sebagai teori evolusi Islam. Thâhâ, seperti yang 
dikutip oleh Muhyar Fanani, mengatakan: 

Evolusi syarî'ah... hanyalah evolusi dengan peralihan dari suatu teks al-
Qur‟ân  ke yang lain, dari sebuah teks yang sesuai untuk berlaku pada 
abad ke-7, dan sudah dijalankan, kepada teks yang pada waktu itu, 
terlalu maju dan oleh karena itu harus di-naskh agar sesuai dengan 
kebutuhan pada waktu itu, ditunda hingga waktu yang tiba... Bagi abad 
ke-20 teks-teks itu merupakan ayat-ayat utama...23 

Bagi Thâhâ, pada abad modern ini ayat-ayat makkiyyah justru 
menghapus ayat-ayat madaniyyah, karena ayat makkiyah itu adalah 
ayat-ayat yang lebih universal dan abadi karena menganjurkan 
kebebasan, persamaan derajat tanpa diskriminasi gender; ayat-
ayat makkiyyah lebih relevan dengan kondisi masyarakat abad ke-
20 sehingga mudah dipraktikkan setelah sekian lama ditunda dan 
diganti dengan ayat madaniyyah.24 Teori ini oleh al-Na‟îm 
dipandang sebagai jalan untuk mengeluarkan syarî„ah dari 
kebuntuan pemahaman. Menurutnya, dengan teori itu perlu 
dilakukan pengujian secara terbuka atas isi al-Qur‟ân yang 
melahirkan dua tahapan risâlah Islam, yakni periode Makkah dan 
Madinah.25 al-Na‟îm berpendapat, bahwa sebenarnya ayat-ayat 
makkiyyah mengandung ajaran universalisme Islam, makna yang 
abadi, fundamental, emansipatif, egalitarian dan demokratis.26 

Penegasan serta jalan pikiran yang dibangun al-Na‟îm 
tersebut menunjukkan suatu perspektif yang hendak 
menegaskan bahwa kerangka fundamental untuk menjawab 
tantangan modernitas, khususnya, dalam konteks menjawab 
problematika hukum Islam ketika berhadapan dengan isu-isu 
kemanusiaan adalah dengan menghidupkan dimensi universalitas 
ajaran Islam yang tertuang dalam ayat-ayat makkiyah, yang ia 

                                                 
23Fanani, “Abdullah…, dalam Pemikiran…ed. Khudori Soleh, 9. 
24Ibid. 
25Ibid., 93-4. 
26al-Na‟îm, Dekonstruksi ..., 115-6. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

116 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

sebut sebagai pesan Makkah. Aplikasi pesan Makkah yang 
tertuang dalam nash al-Qur‟an itu dia sebut sebagai aktualisasi 
teori naskh al-hukmi dûna al-tilâwah.27 Jadi, al-Na‟îm, mencoba 
mengubah konsep naskh pada tataran aplikatifnya dengan cara 
menangguhkan pelaksanaan hukum, bukan menghapuskan 
hukumnya.  

Di sini, tampak bahwa al-Na‟îm telah mencoba keluar dari 
rumusan teori naskh yang telah dibangun sarjana Islam selama 
ini. Namun, secara teoretis, cara berpikir al-Na‟im tersebut 
bertentangan dengan logika nâsikh-mansûkh. Dalam rumusan 
teoretis nâsîkh-mansûkh disebutkan bahwa ayat hukum yang 
belakangan (turunnya) menghapus (ayat hukum) yang datangnya 
lebih dahulu.28 Teori ini menegaskan bahwa ayat Madinah 
berkedudukan sebagai nâsikh dan ayat Makkah sebagai mansûkh. 

Selanjutnya, menurut al-Na'îm, ayat makkiyyah sebagai nâsikh 
terhadap ayat madaniyyah (mansûkh) didasarkan atas beberapa hal. 
Pertama, pesan ayat Makkah adalah pesan abadi dan fundamental 
yang menginginkan egalitarianisme seluruh umat manusia. Akan 
tetapi, karena pesan Makkah ini belum siap diterapkan pada abad 
VII M. Tuhan menurunkan pesan Madinah yang lebih sesuai 
dengan kondisi zaman waktu itu. Kedua, aspek pesan Makkah 
adalah abadi, hanya karena alasan kondisi zaman, pesan yang 
abadi itu ditunda pelaksanaannya. Ketiga, pemberlakuan teori 
nasakh lama itu tidak permanen. Sebab, jika ia permanen berarti 
umat Islam menolak sebagian dari agamanya.29 Dengan 
demikian, upaya untuk meninjau kembali teori nasîkh-mansûkh 
tidak dalam konteks periode, tetapi lebih pada makna substantif, 
bukan tempat maupun waktu turunnya wahyu. 

                                                 
27al-Na‟îm, Nahwa ..., 91. Dalam kajian studi „ulûm al-Qur‟ân atau tafsir-

tafsir al-Qur‟ân, terma nasakh diberi berbagai macam makna. Lihat, 
Muhammad „Abd al-„Azhîm al-Zarqânî, Manâhil al-„Irfân fî „Ulûm al-Qur‟ân 
(Beirut: Dâr al-Kutub al-„Ilmiyyah, 1988), 191.   

28Abû Zahrah, Ushûl al-Fiqh (Ttp.: Dâr al-Fikr al-'Arabi, t.t.), 185. 
29al-Na'îm, Dekonstruksi …, 110. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 117 

Meskipun demikian, penulis melihat bahwa gagasan tersebut 
bukan tanpa problem. Pertama, secara epistemologis metode 
seperti ini sulit untuk diverifikasi dan apa yang menjadi 
ukurannya. Kedua, sejak kapan ayat makkiyah dapat menghapus 
ayat madaniyah? Bukankah dalam teori ushûl al-fiqh yang disebut 
nâsikh itu adalah ayat yang diturunkan belakangan dan secara 
periodik, tentu ayat madaniyah yang belakangan turun daripada 
ayat makkiyah. Hal itu berarti bahwa ayat makkiyah tidak bisa 
menghapus ayat madaniyah sesuai dengan kaidah naskh dalam 
ushûl al-fiqh sebagaimana penulis kemukakan sebelumnya.  

Menurut al-Na‟îm, era modern sekarang ini menuntut sifat 
sektarian-diskrimintaif pesan Madinah itu untuk ditinjau ulang, 
dan sebagai konsekuensinya, ide yang dulu ditunda (pesan 
Makkah) kini semestinya diimplementasikan. Dengan cara 
demikian, ayat-ayat utama kembali bersifat operatif pada abad 
XX ini dan menjadi basis legislasi baru.30 Apa yang dilakukan 
oleh al-Na‟im yang berusaha dan bersikeras mengangkat ayat-
ayat makkiyah sebagai basis fundamental dalam menetapkan 
hukum Islam pada tataran aplikasinya, meminjam istilah 
Fazlurrahman, adalah menangkap ideal moral atau “elan vital al-
Qur‟ân” yang berisi hukum moral dan keadilan sosial.31 Dalam 
salah satu artikelnya yang berjudul ”The Qur'ân”, Rahman 
seperti dikutip Jaroslav Pelikan, mengatakan: 

The moral law is immutable: it is God's “Command,” Man cannot make 
or unmake the Moral Law: he must submit himself to it, this submission 

                                                 
30Pada waktu yang bersamaan, al-Na‟îm tampaknya menggunakan 

metode hermeneutik yang diarahkan sebagai usaha untuk 
menginterpretasikan pesan dengan masuk ke dalam makna di balik teks. 
Hasan Sutanto, Hermeneutik, Prinsip, dan Metode Penafsiran al-Kitab (Malang: 
Seminari al-Kitab Asia Tenggara, 1989), 1; Komaruddin Hidayat, “Arkoun 
dan Tradisi Hermeneutika”, Tradisi Kemodernan dan Meta Modernisme, dalam 
ed. J. Hendrik Meuleman (Yogyakarta: LKiS, 19996), 24. 

31Lihat, Fazlur Rahman, Islam (Chicago: University of Chicago Press, 
1979), 33.  



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

118 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

to it being called Islâm and its implementation in life being called 'ibâda 
or “service to God.” It is because of the Qur'ân's paramount emphasis 
on the Moral Law that the Qur'ânic God has seemed to many people to 
be primarily the God of justice.32 

Pernyataan Rahman itu mengindikasikan bahwa ajaran agama 
seperti keadilan dan ajaran moral dipandang sebagai ajaran yang 
bersifat fundamental (substantif) yang dapat dijadikan sebagai 
pertimbangan dalam menetapkan hukum Islam.  

Kalau dicermati, jihad intelektual (ijtihâd) al-Na‟im tersebut 
merupakan upaya kritis terhadap pembakuan terhadap konsep-
konsep yang ada dalam formulasi syarî„ah historis yang selama ini 
sering dianggap sebagai hukum yang final. Menurut al-Na‟îm, 
syarî„ah historis tersebut perlu ditinjau kembali, karena semua 
prinsip khusus dan aturan rinciannya, meskipun, langsung dari 
nash, namun bukan totalitas dan integritas Islam. Ia tak lebih 
hanyalah produk interpretasi para ahli hukum Islam awal 
terhadap nash.33 Karenanya, umat Islam kontemporer memiliki 
hak yang sama untuk memformulasikan syarî„ah yang sejalan 
dengan konteks zamannya dan apa yang disebut sebagai syarî„ah 
historis, senantiasa dikondisikan oleh pemahaman manusia 
terhadap al-Qur‟ân dan Sunnah Nabi. Pada titik inilah, al-Na‟îm 
pun berkata “shari‟a is the product of human reasoning upon a 
foundation of divine inspiration”. Selanjutnya, dia pun berkata “in this 
fundamentally important sense, the shari‟a is human, not divine. 
Accordingly, all historical formulations of and attitudes toward shari‟a can 
be contested, and should”.34 

                                                 
32Fazlur Rahman, “The Qur'an” dalam The World Treasury of Modern 

Religious Thought, ed. Jaroslav Pelikan (Boston: Little, Brown and Company, 
1990), 260. 

33al-Na‟îm, Nahwa ..., 39.  
34„Abd al-Lâh Ahmed al-Na‟îm, “Toward an Islamic Reformation: 

Islamic Law in History and Society Today”, dalam Shari‟a Law and the Modern 
Nation-State: A Malaysian Symposium, ed. Norani Othman (Malaysia: Sister in 
Islam Berhad, 1994), 11-12. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 119 

Jadi, syarî„ah, bagaimanapun, tetap dipandang sebagai usaha 
keras manusia yang terbuka untuk ditentang dan diformulasikan 
lebih dahulu oleh usaha-usaha manusia. Dan bahwa keilmuan 
Islam, seperti teologi, tasawuf, dan juga fiqh, sesungguhnya 
bukan agama itu sendiri. Menarik untuk diperhatikan pernyataan 
M. Amin Abdullah berikut ini. Menurut Amin, “teologi 
bukanlah agama. Teologi adalah hasil rumusan akal pikiran 
manusia sesuai dengan waktu dan situasi sosial yang ada. Itulah 
yang melatarbelakangi munculnya teologi Mu„tazilah, Asy„ariyah, 
Karl Bath, Paul Tillich, Martin Burber, dan lainnya. Rumusan 
teologi terkait dengan ruang dan waktu; tingkat pengetahuan 
manusia dan situasi politik saat itu.”35  

Sharî’ah Historis dan Konstitusi Modern 

Konsistensi al-Na‟im terhadap perlunya reformulasi konsep-
konsep hukum dalam syari„ah historis telah menggiringnya untuk 
meninjau kembali beberapa ketentuan hukum dalam syari‟ah 
historis ketika berhadapan dengan konsep konstitualisme 
modern dan implikasinya dewasa ini dapat dipandang sebagai 
“kesepakatan umum”, karena ia berlaku menyeluruh baik di 
dalam maupun di luar dunia Islam. Tujuannya yang universal, 
maka secara implisit ia memiliki tujuan yang sama dengan syara„ 
dalam menetapkan hukum, yakni untuk kemaslahatan manusia.36  

Menurut al-Na‟im, sumber teori konstitusi paling otoritatif di 
bawah syari„ah adalah model negara yang dibangun oleh Nabi 
saw pada tahun 622 M, dan diterapkan oleh empat khalifah 
penggantinya37 terlepas dari karakterisasi terminologi modern 
tentang negara teokrasi atau nomokrasi, organisasi yang khas itu 

                                                 
35M. Amin Abdullah, “Keimanan Universal di Tengah Pluralisme 

Budaya”, dalam Ulumul Qur'an, Vol. VII, No.1 (1993), 91. 
36Isma‟il Muhammad Syah dkk., Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bina 

Aksara, 1992), 65. 
37Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI-

Press, 1985), 92. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

120 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

kemudian dicontoh oleh penguasa Islam. Implikasinya, terjadi 
peralihan yang tidak seimbang. Nabi dengan otoritas agama dan 
negara diganti oleh penguasa yang walaupun didasarkan pada 
kepercayaan rakyat, namun tidak memiliki kekuasaan 
keagamaan.38  

Meski pada dasarnya tidak ada indikasi “mengganti” otoritas 
Nabi, namun realitas menunjukkan bahwa para penguasa 
muslim melakukan hal itu. Mereka menggabungkan kekuasaan 
dalam suatu model “pemerintahan tertinggi”, yang tidak terbatasi 
oleh pribadi atau lembaga manapun sehingga dalam prakteknya 
tidak mungkin menyusun dan membatasi kekuasaan. Kondisi 
demikian secara legal-formal, memiliki perbedaan yang signifikan 
dengan konstitusi modern yang memisahkan secara tegas antara 
kekuasaan ekskutif, legislatif, dan judikatif. Dengan sistem ini, 
setiap orang memiliki kesempatan yang sama menjadi atau 
memilih seseorang untuk menjadi pembuat atau pelaksana 
kebijakan atau hukum apa pun lewat sarana perundang-
undangan, juga melalui alat politik.  

Doktrin “ummah” sebagai wakil kedaulatan Tuhan,39 yang 
selama ini dipegangi syarîah-pun mulai digugat. Kritik itu terjadi, 
karena dalam sistem pemerintahan yang berdasarkan Kedaulatan 
Tuhan tidak mempersiapkan pemerintahan yang representatif, 
dan juga tidak menunjuk mekanisme dan prosedur yang jelas 
tentang pemilihan khalifah. Juga kepada siapa penguasa 
bertanggungjawab dan atau sistem suksesi yang transparan-
reguler dan damai. Menurut al-Na‟im, kalaupun kekuasaan 
Tuhan diterjemahkan menjadi kekuasaan ummah, siapa yang 

                                                 
38Lihat, Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 1997), 35-40. 
39Meski penulis kontemporer sering mengungkapkan konsep “syura”. 

Namun konsep dan otoritasnya yang asli dalam al-Qur‟an maupun dalam 
praktek sejarah tidak memiliki ruang lingkup konprehensif dan efek yang 
megikat. Ia lebih identik dengan “umat” Islam sebagai penjaga kebenaran” 
yang mengarah pada otoritas kekuasaan. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 121 

termasuk ummah itu? Selanjutnya, menurut al-Na‟im, konsep 
“ummah” dalam syarî„ah historis-pun kemudian dihadapkan pada 
persoalan “status warga negara” dalam negara Islam di mana 
penentu dan pemberi status penuh hanya diperuntukkan bagi 
mereka yang secara formal diidentifikasi sebagai umat Islam, 
sementara warga non-muslim diperlakukan sebagai ”bukan 
warga negara”.  

Semua hal yang tersebut di atas berimplikasi pada hak-hak 
dan kebebasan individu. Dalam masalah gender, misalnya, ada 
perbedaaan yang tajam dalam syarî„ah historis. Meski perempuan 
muslimah berhak memegangi pendapat apa pun yang termaktub 
dalam ajaran Islam, namun ada pembatasan atas mereka untuk 
tampil di depan umum, misalnya untuk menjadi kepala negara 
dan atau partisipasi dalam dunia politik. Prinsip umum ini 
didasarkan pada ayat al-rijâl qawwâmûna „alâ al-nisâ‟‟. Abû Su'ûd, 
ketika menafsirkan ayat 34 surat al-Nisâ‟ itu, seperti dikutip al-
Shâbûni, menyatakan: 

Bahwa perempuan tidak boleh menduduki jabatan politik seperti kepala 
negara karena kelebihan laki-laki atas kaum perempuan disebabkan laki-
laki memiliki kesempurnaan akal, kecerdasan, dan kekuatan. Oleh 
karena itu, kenabian, para imamah, kekuasaan, kesaksian, jihad, dan lain-
lain menjadi hak kaum laki-laki.40  

Tidak jauh berbeda dengan pandangan Abû Su„ûd, Wahbah 
al-Zuhayli, sarjana Islam kontemporer, sekaligus penulis fiqh 
modern yang bertitelkan Al-Fiqh al-Islâmî wa Adillâtuh berkata: 

                                                 
40„Ali al-Shâbûnî, Shafwat al-Tafâsîr, Jilid 1 (Beirut: Dâr al-Fikr, 1976), 

274.  Bagi kalangan literalis, ayat al-Qur'ân, yakni al-Nisâ': 34, sudah cukup 
menjadi alasan untuk menyatakan perempuan tidak boleh menjadi presiden. 
Karena itu, Laskar Jihad secara tegas menganggap bahwa pandangan 
cendekiawan muslim Indonesia yang menyetujui wanita menjadi presiden 
RI, seperti Nurcholish Madjid, Sa'id Agil Siraj, dan Alwi Sihab merupakan 
pandangan yang menyimpang dari ajaran Islam karena persoalan itu jelas 
didasarkan pada al-Qur'ân, hadis, dan pendapat ulama yang mumpuni. 
Jamhari dan Jahroni, Gerakan …, 125-6. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

122 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Konsep syarî„ah yang diskriminatif ini semakin tidak kridibel 
dalam konteks nation-state. Syarî„ah tidak memberi tempat tinggal 
yang layak bagi non-muslim di negara Islam. Mereka 
ditempatkan pada tempat dzimmah yang tidak memiliki hak sipil 
dan politik apapun,42 meski ia lahir dan dibesarkan dalam 
wilayah tersebut. Artinya, walaupun dijaga jiwa dan harta 
bendanya dengan aman, mereka tidak memiliki otoritas 
komunal. Kenyataan ini menjadikan non-muslim sebagai warga 
negara kelas dua.43 Keadaan ini berlanjut di saat mereka berada 
di depan hukum.44 Dalam masalah diyah misalnya, korban 
perempuan muslimah atau dzimmî tidak sebanding dengan diyah 
seorang lelaki muslim.45 Demikian juga tidak diterimanya 
kesaksian seorang perempuan muslim dan dzimmî dalam kasus-
kasus pelanggaran kriminal hudûd46 dan qishâsh. 

Diskriminasi lainnya adalah dalam hukum keluarga. Seorang 
muslim dapat mengawini sampai empat perempuan pada waktu 
bersamaan. Sebaliknya, seorang perempuan muslimah dibatasi 

                                                 
41Wahbah al-Zuhayli,  Al-Fiqh al-Islâmi wa Adillâtuh, Jilid VI (Bairut: Dar 

al-Fikr, 1988), 482. 
42al -Na‟im,  Nahwa …,125 
43Lihat, Ibn Jârîr al-Thabarî, Jâmi‟ al-Bayân al-Takwil Ayât al-Qur‟ân, Jilid 

X (Kairo: Musatafâ al-Bâbi, 1954), 109. 
44al -Na‟îm,  Nahwa ..., 126. 
45Abû Abdillah Muhammad Ibn Idris al-Syâfi‟i, al-Umm (Kairo: 

Maktabah al-Kulliyah al-Azhariyah, 1961). 
46Hudûd adalah suatu ketentuan hukuman bagi pelaku kejahatan, yang 

ketentuan hukumnya telah ditetapkan berdasarkan nash-nash dalam al-Qur‟ân 
dan al-Hadîts dan tidak mengalami perubahan. Lihat, „Abd al-Qâdir Awdah, 
al-Tasyrî‟ al-Jinâ‟î al-Islâmî (Beirût: Muassasah al-Risâlah, 1996), 343. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 123 

dengan satu suami, dan dapat bercerai hanya melalui pengadilan 
dengan proses yang ketat dan persetujuan suaminya. Dalam 
konteks lain, perempuan muslimah dilarang untuk kawin dengan 
non-muslim. Sementara laki-laki muslim diijinkan kawin dengan 
perempuan al-kitabiyah.47 Begitu juga dalam waris, aturan waris 
secara umum dinyatakan bahwa seorang perempuan 
memperoleh separuh dari bagian laki-laki, meski keduanya 
memiliki hubungan darah yang sama dengan pihak yang 
meninggal. 

Di antara isu yang paling menonjol dan kontroversial adalah 
masalah administrasi, substansi, pembuktian, dan prosedur 
hukum. Alasan yang mendasar menuntut adanya tuntutan yang 
menyangkut HAM, karena syarî„ah harus melindungi warga 
negara asing yang berada dalam batas geografis negara Islam.48 
Perlindungan ini didasarkan pada azas praduga tak bersalah dan 
persyaratan pembuktian kesalahan oleh pendakwa. Dengan 
demikian, secara implisit aspek inipun terkait dengan warga 
muslim. Tidak tersedianya perangkat teknis yang memadai secara 
substantif-prosedural, menyebabkan tidak dikenalnya advokasi 
dalam proses peradilan Islam. Ketidakjelasan komposisi, 
indepedensi, cara pemeriksaan juga kesempatan mengadakan 
banding merupakan problem klasik syarî„ah. 

Identifikasi para penulis modern yang menyebut tiga kategori 
pokok pelanggaran dalam syarî„ah historis; hudûd, qishâs, dan ta„zir 
merupakan sebuah langkah maju.49 Hanya saja kesan mengerikan 
dari potong tangan dan kaki, penyaliban dan hukuman mati dan 
dera hudûd, tetap dominan. Hudûd merupakan hukuman yang 
jenisnya telah ditetapkan secara tegas oleh nash, manakala 

                                                 
47al-Qur‟an al-Nisa (4):11 dan 176.  
48Lihat, Abdullah Ahmad an-Na‟im, “Hak-hak Sipil Dalam Islam”, 

dalam Jurnal Taswir Afkar, No.1 (Mei 1997).  
49Pembagian ini secara implisit tidak disebut oleh para ahli hukum Islam 

awal. Mereka tidak memilah antara aspek perundang-undangan, etika, dan 
agama dalam syari‟ah. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

124 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

dihadapkan pada naluri kemanusiaan tampak “kejam” dan 
menimbulkan kesengsaraan berkepanjangan kepada terhukum. 
Problem lainnya adalah akan muncul pemurtadan terhadap 
orang Islam dengan menyatakan dia non-muslim jika 
dihadapkan pada tuntutan guna menghindari hukuman. Keadaan 
ini tentu menimbulkan “kerugian” bagi umat Islam dari segi 
kuantitas. Di samping itu, minimnya kemungkinan eliminasi 
pengadilan atas hukuman, sebagaimana tersirat dalam al-Qur‟an 
surat al-Baqarah (2):178 dan al-Maidah (5):54, menyebabkan 
hukuman seringkali bernilai subjektif. Implikasinya adalah qishâs 
maupun diyah hanya merupakan sarana balas dendam yang tidak 
berkesudahan. 

Otoritas luas bagi umat Islam diberikan oleh sang Khaliq 
pada lapangan di luar hudûd dan jinâyah. Dalam ta„zîr yang 
tercakup pula kepentingan penguasa untuk menjaga stabilitas 
negara, sering menempatkannya sebagai “sarana” legitimasi 
politik. Ketiadaan prinsip kekuasaan hukum (the rule of law) 
sebagai sarana kontrol dan publikasi hukum baik atas pelaksana 
maupun masyarakat, sering memperlihatkan hukum dadakan. 
Orang tidak menyadari bahwa melanggar dan dituntut atas 
hukum. Syarî„ah historis tidak memformulasikan secara jelas 
sistem dan keharusan prinsip legalitas. 

Hukum pidana syarî„ah menurut perspektif modern, hadir 
tanpa pemilihan rinci dan prinsip umum yang dapat ditetapkan 
pada semua pelanggaran. Kenyataan ini menimbulkan kesulitan 
dalam menentukan elemen-elemen mental dan fisik mana yang 
dapat dimasukkan sebagai kejahatan. Kompleksitas hukum 
pidana memerlukan “criminal responsibility” terhadap misalnya, 
perencanaan kejahatan, persekongkolan untuk melakukan 
kejahatan dan tanggungjawab bersama bagi beberapa orang yang 
terlibat dalam satu pelanggaran. Legislasi modern meghajatkan 
definisi yang jelas terhadap unsur pelanggaran hukum, tidak 
tersebar dalam otoritas penguasa dan atau para hakim. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 125 

Dalam hal pembuktian, syari„ah dihadapkan pada persoalan 
keadilan dan keobjektifan terhadap gender dan agama. 
Pembatasan kekuasaan perempuan muslimah pada kasus-kasus 
tertentu, kewajiban dua saksi, ketiadaan penggunaan saksi ahli 
dan keabsahan dokumenter, merupakan problem syari„ah klasik. 
Dibidang prosedur, tidak diatur secara jelas tentang tahap-tahap 
peradilan, peradilan dan pasca-peradilan. Dengan alasan yang 
sama, masalah-masalah pembebasan tahanan dengan jaminan 
atau keamanan, prosedur menjatuhkan hukuman dan tinjauan 
pasca-peradilan juga tidak didiskusikan oleh para ahli hukum 
Islam awal. 

Adalah sesuatu yang sulit untuk mengidentifikasi secara jelas 
apakah ide yang ditawarkan al-Na‟îm itu orisinil atau dikutip dari 
gurunya, Thâhâ. Elaborasi pemikiran kontekstualnya secara 
umum dapat diserap sebagai berikut: Konstitualisme menurut al-
Na‟îm didasarkan pada dua prinsip fundamental; pertama, setiap 
individu merupakan tujuan bagi dirinya sendiri dan jangan 
pernah digunakan sebagai alat untuk tujuan orang lain. Kedua, 
masyarakat adalah alat yang paling efektif untuk mencapai tujuan 
kebebasan atau martabat individu. Dengan demikian, tujuan dan 
metode konstitualisme harus mencapai keseimbangan antara 
kebebasan individu yang sempurna dengan tuntutan masyarakat 
akan keadilan sosial. Agar pelindungan dan penggunaan 
kebebasan personal menjadi berarti, konstitusi harus memberi 
dukungan yang dibutuhkan, kebutuhan manusia dan 
kesejahteraan materiil. Ia tak hanya harus memformulasikan 
batasan terhadap kekuasaan pemerintah, juga mampu 
“memaksa” negara untuk mempertahankan dan mempertinggi 
kehidupan, kebebasan dan harkat kemanusiaan. 

Diskriminasi yang mengemuka pada dasarnya muncul karena 
rumusannya merujuk pada nash era Madinah. Pemikiran 
demikian harus direvisi dengan pendekatan baru. Untuk itu 
disediakan teks-teks periode Makkah. Konsep “qawwâmûn” mesti 
dipandang bersifat kondisional berdasarkan variabel ekonomi 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

126 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

dan keamanan perempuan. Di saat kondisi telah bergeser maka 
ia harus dikembalikan pada prinsip awal periode Makkah yang 
universal-egalitarian. Emansipasi harus diupayakan dalam 
pelbagai lapangan kehidupan, termasuk di depan hukum. 
Dengan demikian, melalui kombinasi analisis konstektual 
terhadap teks-teks Madinah dan pembacaan teks-teks Makkah 
yang lebih fundamental akan dapat dibangun premis dasar 
konstitualisme modern sebagai prinsip Islam. Hukum Islam yang 
diterjemahkan ke dalam hak-hak umat manusia pada dasarnya 
ditujukan untuk menciptakan masyarakat yang adil dan sejahtera, 
dan ini terumuskan dalam konstitusi modern. 

Sebagai jalan keluar dari problem praktis dan konstitusional 
adalah revisi dan pembaruan prinsip-prinsip syari„ah. Metode 
yang cerdas dan demokratis mutlak diperlukan oleh perumus 
kebijakan. Kebijakan untuk menerapkan syari„ah mengandung 
dua implikasi bagi seluruh negara muslim yang memiliki 
penduduk non-muslim atau minoritas muslim sekuler. Di satu 
pihak, yang taat beragama menggnggap hukum pidana syari„ah 
adalah suatu yang mengikat karena otoritas keagamaannya. 
Namun, di lain pihak karena faktor agama Islam tidak sesuai 
dengan non-muslim dan tidak diambil sebagai kewajiban oleh 
muslim sekuler, maka hukum syari„ah  harus dijustifikasi terhadap 
segmen-segmen penduduk tersebut dalam terma-terma yang 
dapat diterima. 

Legislasi apapun yang masih mengandung diskriminasi atau 
efek dikriminasi atas dasar agama dan gender jelas tidak 
konstitusional. Nasib masing-masing legislasi pidana yang 
diusulkan harus diputuskan melalui proses legislasi formal yang 
sesuai dengan prinsip demokrasi. Namun, perlu diingat bahwa 
demokrasi bukan berarti “tirani mayoritas”. Dengan kata lain 
legisalsi yang diusulkan harus disetujui oleh lapisan masyarakat 
termasuk non-muslim dan kaum muslim sekuler. 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 127 

Catatan Akhir 

Pembaruan pemikiran Islam yang transformatif-kontekstual, 
dalam konteks kekinian, mutlak diperlukan agar syarî„ah tetap 
eksis dan mampu menjadi konstitusi yang modern. Al-Naim 
melalui berbagai ide dan kritiknya, pada dasarnya ingin 
menunjukkan sejatinya syarî„ah Islam itu rahmatan li al„âlamîn. 
Dengan demikian, operasionalisasi syarî„ah bukan hanya 
berorientasi pada tradisi Islam, tetapi bagaimana sosialisasi 
syarî„ah Islam dapat terlaksana secara proporsional, agar nilai-nilai 
yang relevan antara ruh syarî„ah dan kondisi masyarakat dapat 
terwujud dengan baik. 

Keinginannya yang begitu besar untuk melakukan 
pembaruan dan penafsiran syarî„ah menyebabkan ia terkadang 
mengambil konklusi yang “tidak sesuai” dengan bahasa al-
Qur‟an dan juga kaidah-kaidah umum dan agama. Al-Na‟îm 
terlihat begitu mengikuti hati nurani dan melakukan pembahasan 
secara “ekstrim” terhadap terma-terma al-Qur‟an serta menarik-
narik ayat agar dapat disesuaikan dengan pemahaman rasional-
modern.●  

 
Daftar Pustaka 

 
„Abd al-Qâdir Awdah, Al-Tasyrî„ al-Jinâ‟î al-Islâmî (Beirut: 

Muassasah al-Risalah, 1996). 
„Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm, Nahwa Tathwîr al-Tasyrî„ al-Islâm 

(Kairo: Sina li al-Nasyr, t.t.). 
___________, Dekonstruksi Syari‟ah: Wacana  Kebebasan  Sipil, 

Hak Asasi Manusia dan Hubungan Internasional dalam Islam, ter. 
Ah. Suaedy dan Amiruddin Arrani (Yogyakarta: LKiS, 1994). 

___________, “Syari‟at dan Hukum Positif di Negara Modern”, 
dalam Jurnal Taswir Afkar, No.12 (2002). 

Abdurraman I. Doi, Tindak Pidana dalam Syari‟at Islam (Jakarta: 
Renika Cipta, 1992). 



Mutawalli, Pembaruan Hukum Islam: Menimbang Tawaran Pemikiran „Abd al-Lâh Ahmad al-Na‟îm 
___________________________________________________________ 

128 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 

Abû Abd al-Lâh Muhammad Ibn Idrîs al-Syâfi„î, al-Umm (Kairo: 
Maktabah al-Kulliyah al-Azhariyah, 1961). 

Akbar S. Ahmad, Post Modernisme: Bahaya dan Harapan Bagi Islam 
(Bandung: Mizan, 1994). 

Al-Thabârî, Jâmi„ al-Bayân al-Ta‟wîl Âyât al-Qur‟ân, Jilid X (Kairo: 
Musthafâ al-Bâbî, 1954). 

Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam (Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 1997). 

Budhi Munawar-Rachman, Rekonstruksi Fiqh Perempuan dalam 
Peradaban Masyarakat Modern (Yogyakarta: Ababil, 1996). 

Harun Nasution, Islam Ditinjau dari Berbagai Aspeknya (Jakarta: 
UI-Press, 1985). 

Ismail Muhammad Syah dkk, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Bina 
Aksara, 1992). 

Mahmûd Muhammed Thâhâ, Syari‟at Demokratik, ter. Nur 
Rahman (Surabaya: eLSAD, 1996).  

Husayn Ahmad Amîn, “Hâdzâ al-Kitâb”, dalam „Abd al-Lâh 
Ahmad al-Na‟îm, Nahwa Tathwîr al-Tasyrî„ al-Islâm (Kairo: 
Sina li al-Nasyr, t.t.). 

Umar Shihab, Hukum Islam dan Transformasi Pemikiran (Semarang: 
Toha Putra Group, 1996). 


	00b Daftar Isi XII_1_Pendidikan Islam.pdf
	06 Lepas XII_1_Mutawalli.pdf

