


PEDOMAN TRANSLITERASI 

 

 

Arab Latin  Arab Latin 

 = a   = f 

 = b   = q 

 = ts   = k 

 = j   = l 

 = h   = m 

 = kh   = n 

 = d   = w 

 = dz   = h 

 = r   = ’ 

 = z   = y 

 = s   

 = sy  
Untuk Madd 
dan Diftong  = sh  

 = dl   = â (a panjang) 

 = th   = î (i panjang) 

 = zh   = û (u panjang) 

 = ‘   = aw 

 = gh   = ay 

 



 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ANTARAN 

UTAMA 

Abdul Fattah  Studi Analitis Dimensi Sacifact Pendidikan 
Islam pada Masa Kejayaannya  

(750-1258 M)  1-28 

Ismail Thoib  Aktualisasi Manusia Versi Al-Qur’an: 
Antara Idealitas dan Realitas  

Pendidikan Islam  29-46 

Suparta   Pendidikan Islam dan Pencerahan 
Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan 

Posmodernisme  47-66  

Ahmad Munjin Nasih Lesson Study dalam Pembelajaran  
dan Khoirul Adib Pendidikan Agama Islam  

di Sekolah Umum  67-88 

Taufik Churahman Dinamika Pendidikan Islam: Studi  
dan Musfiqon Perubahan Kelembagaan dan Metodologi 

pada Madrasah Model  89-106 
LEPAS 

Mutawalli Pembaruan Hukum Islam:  
Menimbang Tawaran Pemikiran  

‘Abd al-Lâh al-Na’îm  107-128

Baehaqi  Posisi Perempuan  

Perspektif Ulama Klasik  129-142 

Ahmad Sulhan Islam Kontemporer: Antara Reformasi  

dan Revolusi Peradaban  143-156 

Ahmad Choirul Rofiq Menilai Kompetensi al-Mâturîdî di Bidang 

Tafsir al-Qur’an  157-182 

ULAS BUKU 

Yayuk Fauziyah  Menyingkap Kuasa Maskulinitas di Balik 

Tabir Feminitas Wanita Jawa  183-200 

INDEKS 



Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 47 

PENDIDIKAN ISLAM DAN PENCERAHAN 
SPIRITUALITAS: IKHTIAR MENJAWAB 

TANTANGAN POSMODERNISME 

Suparta* 

__________________________________________________ 

Abstract 

This article elaborates modern phenomena that come into human‟s life 
with their ambiguous face. On one hand, modernity gives human material 
and biological satisfaction resulted from advances in science and technology. 
On the other hand, it leads people to the meaningless life, existentially and 
spiritually. In the post-modern era, Islamic education is aimed to give 
alternative solutions which can change human life paradigm from material 
orientation into spiritual orientation because the Islamic education value can 
be seen from its contents including maintenance of human life development in 
all aspects, materially, spiritually, intellectually, socially and experimentally. 
This article emphasizes that Islamic education does not only justify aqly 
and naqly knowledge development, but also synthesizes the two into one 
scientific paradigm. 

Keywords: Pendidikan Islam, Posmodernisme, Dunia Spiritual, 
Paradigma Alternatif, Sains dan Teknologi, Ilmu-ilmu Agama. 

______________ 

SECARA teoritis, Islam merupakan “manhaj rabbânî” yang 
sempurna yang selalu memupuk sekaligus mengembangkan 
fitrah manusia sehingga ia menjadi sosok pribadi muslim yang 
sempurna yang selalu berubah serta beradaptasi dengan 
kemajuan zaman. Artinya, pendidikan Islam dalam hal ini dapat 

                                                 
*Penulis adalah dosen Sekolah Tinggi Ilmu Agama Islam Negeri 

(STAIN) Saikh Abdurrahman Siddik Kepulauan Bangka Belitung. email: 
sparta_stainsas@yahoo.co.id 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

48 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

membentuk pribadi seseorang menjadi pribadi muslim yang 
tidak hanya anggun secara moral-spiritual,   namun juga tangguh 
secara intelektual.  

Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Ashraf1  mengatakan bahwa 
pendidikan Islam secara idealis merupakan suatu pendidikan 
yang melatih perasaan murid-murid sehingga segala aktivitasnya 
baik itu sikap hidup, tindakan, keputusan, serta pendekatan 
mereka terhadap segala jenis ilmu pengetahuan selalu 
berdasarkan nilai-nilai spiritual dan sangat sadar dengan nilai etis 
Islam. Dengan kata lain, pendidikan Islam selalu mengantarkan 
manusia pada perilaku dan perbuatan manusia yang berpedoman 
pada syari’at Allah.2 Sehingga, pendidikan Islam bukanlah 
pendidikan yang hanya sekedar “transfer of knowledge” atau “transfer 
of training”, tetapi lebih merupakan suatu sistem yang terkait 
secara langsung dengan Tuhan.3  

Berdasarkan konsepsi di atas, dapat ditegaskan bahwa 
pendidikan Islam merupakan suatu sistem atau metode untuk 
meningkatkan kualitas hidup manusia dalam segala aspek 
kehidupan, baik secara moral spiritual maupun secara material 
dan intelektual. Dalam hal ini yang perlu digarisbawahi bahwa 
pendidikan Islam lebih menitikberatkan pada peningkatan moral 
spiritual sebagai alat kontrol bagi aspek yang lainnya, yaitu 
sebagai pengontrol kecenderungan material dan daya intelektual 
liar yang dimiliki. Dihajatkan melalui kepemilikan aspek moral 
spiritual yang baik, otomatis ia akan menggunakan serta 
memanfaatkan kekayaan material dan daya intelektualnya dengan 
baik pula. Sementara tanpa adanya moral spiritual yang baik 
(baca: sebagai pengontrol), maka ia akan menggunakan kekayaan 

                                                 
1Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Ashraf, Krisis Pendidikan Islam, ter. 

Rahmani Astuti (Bandung: Risalah, 1986), 2. 
2Abdurrahman An-Nahlawy, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, dan 

Masyarakat, ter. Shihabuddin (Jakarta: Gema Insani Press, 1995), 26. 
3Roehan Anwar, “Prinsip-prinsip Pendidikan Islam Versi Mursi”, dalam 

Jurnal Pendidikan Islam IAIN Sunan Kalijaga, vol. 1, Yogyakarta, 1991, 50. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 49 

material dan daya intelektualnya tersebut ke jalan kesesatan yang 
dapat merugikan manusia yang lain. 

Pada faktanya, untuk merealisasikan harapan atau tujuan  
pendidikan Islam tersebut ternyata tidak semudah membalikkan 
telapak tangan. Hal ini dapat dilihat pada fenomena yang ada,  
yakni selalu terjadi kontradiksi antara cita dan fakta. Semua itu 
tentunya menjadi tanggung jawab bersama seluruh komponen, 
terutama pihak pemerintah dan para pakar pendidikan Islam 
dalam menghadapi fenomena akut yang sudah berada pada 
tingkat yang sangat mengkhawatirkan tersebut.  

Memang benar, fenomena tersebut telah menimbulkan rasa 
kekhawatiran maupun kegelisahan pada setiap komponen 
masyarakat, terlebih lagi bagi para pakar/pemerhati dunia 
pendidikan Islam. Kenyataan tersebut diperparah lagi bahwa 
pendidikan Islam saat ini dihadapkan pada tantangan kehidupan 
manusia modern. Dengan demikian, pendidikan Islam harus 
diarahkan pada kebutuhan perubahan masyarakat modern. 
Untuk menyikapi perubahan-perubahan tersebut diperlukan 
suatu desain paradigma baru bagi pendidikan Islam di dalam 
menghadapi tuntutan-tuntutan yang baru.  

Menurut Kuhn,4 apabila tantangan-tantangan baru itu 
dihadapi dengan menggunakan paradigma lama maka segala 
usaha yang dijalankan akan menemui kegagalan. Begitu juga 
halnya dengan pendidikan Islam apabila ingin mendapatkan 
keberhasilan otomatis harus didesain ulang supaya dapat 
menjawab perubahan serta tantangan saat ini. Perubahan yang 
sedang terjadi saat ini adalah perubahan orientasi manusia 
modern dari yang berorientasi  material kepada spiritual. 
Maksudnya, manusia modern saat ini sudah jenuh dengan 
kehidupannya yang serba ada dalam bidang material akan tetapi 
merasa kosong atau hampa di bidang spiritual.   

                                                 
4H. A. R. Tilaar, Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan dalam Perspektif 

Abad 21 (Magelang: Tera Indonesia, 1998), 103. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

50 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

Dalam situasi dan kondisi seperti ini, di mana manusia 
modern telah mencapai puncak “orgasme” di berbagai aspek 
kehidupan khususnya dan di bidang pemenuhan kebutuhan 
secara biologis-material, sementara ketentraman dan kedamaian 
batiniah belum tercukupi. Maka sudah saatnya pendidikan Islam 
mampu menawarkan solusi alternatif atau paling tidak 
menawarkan “panacea” kepada mereka. Ini paling tidak 
dilakukan dengan cara mengawinkan antara pendidikan Islam 
dengan spiritualitas. Dalam artikel ini, penulis akan berusaha 
memberikan jawaban terhadap sejumlah pertanyaan mendasar; 
apakah benar kebangkitan spiritual akan terjadi di era 
posmodern? Apakah benar spiritualitas sudah menjadi 
kebutuhan pokok bagi manusia modern? Bagaimanakah 
paradigma pendidikan Islam dalam mengatasi problem 
spiritualitas? Dan bagaimanakah implikasi-implikasi hal tersebut 
bagi dunia pendidikan?  

Posmodernisme: Awal Kebangkitan Spiritualitas 

Realitas kekinian menunjukkan bahwa gejala posmodernisme 
demikian cepat merambah pada semua bidang persoalan 
termasuk keagamaan. Sesuai dengan watak epistemologis 
posmodernisme yang ingin menghidupkan berbagai macam 
narasi yang ada, maka agama dalam perspektif posmodern 
dicoba diangkat baik dalam kecenderungan sejarah (trend of 
history) kontemporer, maupun sebagai bagian dari legitimasi 
epistemologis dalam mencari kebenaran setelah sekian lama 
menjadi kebenaran yang terlupakan (forgotten truth) dalam 
paradigma pemikiran modern.5 

Untuk itu, sebagai kecenderungan sejarah, posmodern 
menggambarkan adanya  krisis spiritual yang akan dihadapi oleh 
manusia modern. Hal tersebut menjelaskan bahwa ada dimensi 

                                                 
5Syamsul Arifin, Spiritualisasi Islam dan Peradaban Masa Depan 

(Yogyakarta: SIPRES, 1996), 34. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 51 

lain yang terlupakan oleh manusia modern selama ini yaitu 
dimensi ilahiyah. Agar dapat keluar dari krisis tersebut maka 
manusia modern diniscayakan kembali pada hikmah spiritual 
yang terdapat dalam agama yang selama ini sudah terlupakan. 

Saat ini indikasi ke arah kebutuhan manusia modern 
terhadap spiritual sudah mulai nampak. Di Barat misalnya, hal 
tersebut ditandai dengan maraknya fundamentalisme agama 
(religious fundamentalism) yang menimbulkan ketakutan luar biasa 
bagi kalangan tertentu. Sementara di kalangan umat Islam 
ditandai dengan berbagai artikulasi keagamaan seperti kelompok 
revivalis-fundamentalis, kelompok modernisme dengan berbagai 
improvisasinya, sampai pada bentuk artikulasi yang esoterik 
seperti yang nampak pada gerakan sufisme yang juga tengah 
menggejala akhir-akhir ini.6 

Adanya kecenderungan manusia modern terhadap dunia 
spiritual karena kehidupan modern sekarang ini tampil dengan 
wajah antagonistik. Di satu pihak, modernisasi telah 
mendatangkan berbagai macam kemajuan yang spektakuler 
dalam bidang material. Namun di pihak lain, modernisasi 
menghasilkan wajah kemanusiaan yang buram, seperti terlihat 
pada aspek negatif yang ditimbulkannya. Dampak negatifnya 
misalnya, manusia modern akhirnya makin terasing dari diri dan 
Tuhannya. Akibat dari keterasingan itu, akhirnya manusia 
modern tidak menemukan kebahagiaan dan ketentraman dalam 
hidupnya. Justru sebaliknya yang mereka temukan hanyalah 
kegelisahan dan kegersangan baik secara psikologis maupun 
secara spiritualis sehingga mereka merasa bingung dalam 
menentukan tujuan dan makna hidupnya. 

Di dunia Barat, kecenderungan untuk kembali pada dunia 
spiritual ditandai dengan semakin merebaknya gerakan 
fundamentalisme agama dan kerohanian. Munculnya fenomena 

                                                 
6Untuk lebih jelasnya dapat dilihat pada Akbar S. Ahmed, Postmodernisme 

and Islam, ter. Muhammad Siroji (Bandung: Mizan, Bandung, 1997), 25-100. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

52 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

ini cukup menarik dicermati karena polanya jauh berbeda 
dengan agama-agama formal. Naisbitt menyatakan, mereka 
bukan manusia beragama melainkan kerohanian. Perkembangan 
ini tidak dapat dilepaskan dari akibat-akibat kemanusiaan yang 
muncul dalam proses modernisasi yang kemudian 
mendorongnya mencari tempat pelarian yang memberikan 
perlindungan dan kepuasan dengan cepat. Hal ini dapat 
diperoleh dengan cara memasuki gerakan fundamentalisme dan 
kerohanian.7  

Tetapi perkembangan spiritualisme dalam bentuk gerakan 
fundamentalisme ini banyak menimbulkan persoalan psikologis 
dan sosiologis. Fundamentalisme agama dengan bentuk-bentuk 
pengutusan yang berada di dalamnya hanya menawarkan janji-
janji keselamatan yang absurd dan ketenangan batin yang 
sifatnya sementara (palliative). Lebih parahnya lagi, 
fundamentalisme agama ternyata melahirkan bentuk 
otoritarianisme baru yang memakai legitimasi agama. Hal ini 
menurut Erich Fromm disebut dengan agama autoritarian 
(authoritarianisme religion) sebagai kebalikan dari agama humanistik 
(humanistic religion).8 Dengan demikian, model spiritualisme yang 
seperti ini bukanlah mendapatkan kebebasan dan kepuasan 
tetapi justru sebaliknya. 

Spiritualitas: Kebutuhan  Pokok Manusia Modern 

Hal yang menarik terkait perbincangan manusia modern 
adalah ketertarikannya terhadap dunia spiritual. Ketertarikannya 
itu pada dasarnya ingin mencari keseimbangan baru dalam 
hidupnya. Dalam pandangan yang agak eksistensialis ingin 
kembali kepada kemerdekaan manusia yang telah mengalami 

                                                 
7Raymond Toruan, Globalisasi: Dunia Makin Panas dalam Menuju 

Masyarakat Baru Indonesia, Antisipasi terhadap Tantangan Abad XXI (Jakarta: 
Gramedia, 1990), 53. 

8Lihat Yaya M. Abdul Aziz (ed.), Visi Global: Antisipasi Indonesia 
Memasuki Abad ke XXI (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998), 19-53.  



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 53 

reduksionisasi dalam kehidupan modern. Harapan hidup 
tersebut dapat tercapai apabila manusia modern tersebut dapat 
hidup dengan cara melakukan transendensi terus menerus. 
Dalam proses transendensi ini kemudian tidak hanya berhenti 
pada realitas yang profan dalam konteks ruang dan waktu yang 
amat terbatas, tetapi ditransendensikan kepada realitas yang 
mutlak atau absolut (ultimate reality). Sebab, keseimbangan hidup 
yang sempurna serta kebebasan dan kepuasan hidup yang hakiki 
terletak dalam proses transendensi tersebut.9 

Menurut Syamsul Arifin,10 hidup dengan visi dan artikulasi 
seperti di atas sesungguhnya lebih merupakan persoalan yang 
bersifat paradigmatis. Artinya, bagaimana hidup ini dimaknai 
sangat tergantung pada paradigma hidup yang dipandang. 
Sementara bagi orang modern paradigma yang dipakai adalah 
dibangun atas premis-premis rasionalisme, empirisme, dan 
positivisme. Dengan demikian, paradigma tersebut tidak akan 
mampu menyingkap kesemestaan kehidupan karena sejak awal 
telah menolak atau mendekonstruksi realitas yang berada di luar 
jangkauan indera dan rasio manusia. Paradigma ini otomatis 
memiliki konfrontasi yang signifikan dengan paradigma orang-
orang yang beriman yang berkeyakinan bahwa realitas inderawi 
merupakan derivasi dari realitas yang lebih tinggi. 

Pergeseran paradigma (shifting paradigm) rupanya sudah 
menjadi keharusan bagi manusia modern agar kembali kepada 
hakikat kehidupan. Untuk itu, spiritual rupanya dijadikan sebagai 
alternatif paradigma, paling tidak menjadi diskursus yang hangat, 

                                                 
9Dalam Islam keseimbangan ini adalah kesimbangan antara kehidupan 

di dunia dan di akhirat. Dengan kata lain, umat Islam dianjurkan mencari 
kebahagiaan dan kesejahteraan baik di dunia maupun di akhirat. Hal ini 
sesuai dengan firman Allah dalam Qs. al-Baqârah  (2): 201 yang artinya: “Ya 
Tuhan kami anugerahkanlah kepada kami kebaikan di dunia, juga kebaikan di 
akhirat serta jauhkanlah kami dari siksa api neraka”.  

10Lihat Syamsul Arifin, Spiritualisasi Islam dan Peradaban Masa Depan 
(Yogyakarta: SIPRESS, 1996), 37-8. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

54 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

di mana spiritual dipandang sebagai bagian yang signifikan dan 
fungsional bagi sejarah kemanusiaan masa depan. Namun 
demikian, di balik jubah optimisme tersebut terkait masa depan 
spiritual terdapat pertanyaan yang mendasar tentang model 
spiritual yang akan terjadi dan yang mampu menyangga 
kebutuhan spiritualitas manusia masa depan. Hal ini seperti yang 
dikatakan oleh Erich Fromm dalam bukunya, “religion and 
psychoanalisys”, bukan beragama apa, tapi beragama yang 
bagaimana.   

Supaya manusia modern tidak terjebak pada pemahaman 
agama yang hanya bersifat eksoteris yakni sebuah pemahaman 
agama yang hanya bersifat simbolik dan formalistik yang 
akhirnya mengakibatkan pemenuhan kepuasan psikologis dan 
sosiologis yang absurd, maka hendaknya pemahaman agama 
yang bersifat esoteris tidak mesti ditinggalkan. Sebab bila berada 
dalam bingkai yang seimbang antara dimensi eksoteris dan 
esoteris, maka akan mengantarkan seseorang pada ekstase 
keberagamaan yang menyejukkan dan memberikan kedamaian 
yang luar biasa. Karena realitas dimensi esoteris tidak berhenti 
dan terbatas pada aktivitas keagamaan yang formal dan simbolik, 
maka efek dari pemahaman esoteris ini akan muncul menjadi 
sikap hidup yang signifikan dan fungsional bagi alam sekitar.    

Pendidikan Islam Menjawab Problem Spiritualitas 

Tidak ada yang paling mengkhawatirkan pada kehidupan 
dunia mutakhir ini kecuali kehancuran moral spiritual dan 
kehancuran rasa perikemanusiaan antara manusia. Manusia telah 
dikuasai oleh berbagai kepentingan dunia dan telah dibebani 
oleh berbagai kemewahan dunia. Lebih parah lagi, manusia 
modern justru telah menuhankan dunia. Hal ini dapat disaksikan 
pada dataran realitas pesatnya kemajuan sains dan teknologi yang 
telah menyebabkan kemajuan dan kemakmuran kesejahteraan 
hidup manusia di satu sisi. Namun, di sisi lain pesatnya sains dan 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 55 

teknologi (tanpa disertai iman) telah menyeret manusia pada 
kegersangan dan kebutaan dimensi-dimensi spiritual. 

Oleh sebab itu, makna hidup tidak lagi dimaknai sebagai 
manifestasi pengabdian suci untuk menata kehidupan 
berkebudayaan secara harmonis melainkan telah mengukuhkan 
suatu tatanan hukum rimba yang sangat meracuni budaya-
budaya yang berwawasan kemanusiaan. Citra manusia pun 
bergeser dari konsep sifat manusia yang hakiki yaitu manusia 
yang baik dan bajik adalah yang kuat. Hal itu berubah menjadi 
sebaliknya, yaitu manusia yang curang dan jahatlah yang akan 
menguasai tatanan kemanusiaan sehingga manusia terjebak pada 
kenyataan yang menyesatkan yakni berusaha “rebutan ladang” 
kepentingan masing-masing dengan berbagai tipu muslihat.  

Di balik realitas sosial yang demikian, pendidikan pun sudah 
mulai diorientasikan pada posisi yang tidak jauh dari mainstream 
perkembangan sains dan teknologi modern, yang secara 
akademis akan dijadikan aset kemodernan dengan 
mengenyampingkan aspek spiritual dalam pendidikan. Jika yang 
terjadi demikian, otomatis yang tercetak adalah manusia-manusia 
yang unggul secara  intelektual, tetapi justru gersang secara 
moral-spiritual. Padahal, yang diharapkan adalah proses dan 
realitas pendidikan yang dapat mencetak manusia yang anggun 
secara moral-spiritual dan tangguh secara intelektual. 

Pergeseran-pergesaran paradigma manusia modern yang 
salah seperti yang telah dijelaskan di atas, nampaknya akan 
menjadi konsekuensi logis dari kecenderungan-kecenderungan 
yang ada saat ini dan landasan-landasan yang dipakainya. Hal ini 
sesuai yang dikatakan oleh Cyril Edwin Black dalam bukunya 
yang berjudul “Changes as Condition of Modern Life” abad mutakhir 
ini berdaya kuat merombak struktur nilai-nilai (social values) yang 
akhirnya memberi peluang akan hadirnya nilai-nilai baru, pilihan-
pilihan baru, dan pandangan-pandangan baru yang kemudian 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

56 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

mengkristal dalam pranata budaya yang cenderung tidak 
manusiawi.11   

Kristalisasi budaya tersebut sangat melekat dengan 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi yang 
ditransformasikan melalui proses pendidikan yang berwawasan 
parsial dan tidak lagi berpijak pada nilai-nilai normatif ilahiyah. 
Sehingga, munculah konsekuensi-konsekuensi baru sebagai 
problematika kemanusiaan. Problem yang paling penting dalam 
hal ini adalah problematika manusia dalam pemenuhan 
kebutuhan di bidang spiritual.  

Dalam transformasi nilai yang amat krusial itu, orientasi 
pendidikan memegang peranan penting sebagai suatu harapan 
dalam meluruskan penyimpangan-penyimpangan yang terjadi 
baik dalam pranata moral maupun dalam pranata sosial, personal 
atau individual yang berkenaan dengan persepsi ilmu dan 
implementasinya dalam kehidupan praktis manusia. Namun, 
lagi-lagi akhirnya manusia dihadapkan pada pilihan-pilihan yang 
akan membingungkan, yaitu konsep pendidikan yang mana dan 
bagaimana yang akan memberi gambaran orientasi yang utuh 
sebagai solusi alternatif dalam upaya “memanusiakan manusia” 
dengan menekankan pada perpaduan antara iptek dan imtak. 
Kondisi akhir yang hendak tercipta adalah terwujudnya 
harmonisasi hubungan, baik dengan sesama dan lingkungan 
(horizontal) maupun hubungan manusia dengan ilahinya 
(vertikal).  

Dalam bingkai pemahaman ini, Fachry Ali mengingatkan: 

                                                 
11Maksud dari tidak manusiawi di sini adalah keadaan zaman modern di 

mana manusia terlalu dikuasai oleh sains dan teknologi sehingga lebih 
disibukkan oleh keduniaannya daripada memikirkan kemanusiaannya. 
Manusia lebih senang mencari dan membantu orang lain selagi sesuai 
dengan kepentingannya, bahkan orang modern pun tak akan segan-segan 
membunuh dan menghancurkan kehidupan manusia yang lainnya selagi 
masih bersangkutan dengan kepentingannya. Sifat semacam itu menurut 
kacamata Islam, lebih bejat daripada hewan.  



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 57 

“Pendidikan yang didasarkan atas tuntutan ilmu pengetahuan dan 
kebutuhan teknik ialah pendidikan yang mengutamakan perkembangan 
ratio semata. Pendidikan yang demikian akan menghasilkan orang-orang 
cerdik pandai yang mempunyai pikiran brilian, akan tetapi dalam 
pandangan jagadnya (world view) mempunyai asas-asas pikiran yang salah. 
Pikiran yang salah dan falsafah yang salah walaupun sangat kecil akan 
menimbulkan kerusakan dan kelumpuhan di dalam organisasi kosmos, 

seluruh masyarakat dan di dalam tatanan politik suatu negara”.12 

Seide dengan pemikiran di atas, Karl Jaspers lebih khawatir 
lagi dalam memasuki dunia mutakhir ini seraya mengungkapkan: 

“Dunia saat ini benar-benar mengalami despiritulisasi yang tunduk pada 
regim kemajuan teknologi (de spiritualization of the world and its subjection to 

a regime of advance tenique)”.13  

Semua itu disinyalir terjadi karena miskinnya manusia dari 
wawasan spiritual-etik pada seluruh dimensi keilmuan yang 
dikembangkan selama ini.  

Pengembangan spiritualitas manusia menjadi sesuatu yang 
asing dalam proses pendidikan modern. Dengan kata lain, 
paradigma sistem pendidikan yang dikembangkan sejalan dengan 
perkembangan paradigma ilmu pengetahuan kontemporer 
(modern) dengan kadar rasionalisme dan empirisme yang tinggi 
dalam upaya mentransfer ilmu-ilmu objektif. Akhirnya, 
pendidikan bergeser ke arah sains dan teknologi semata tanpa 
menghiraukan aspek spiritual. Padahal, antara ilmu empirik dan 
metafisik, antara akal dan wahyu, antara ilmu umum dan agama, 
idealnya berpadu. Dengan kata lain, tidak boleh dipisah-pisahkan 
antara lapangan berpikir empirik dengan lapangan ideal-
normatif. Lebih jelasnya, konseptualisasi ilmu pengetahuan 

                                                 
12Lihat Fachry Ali,  Agama, Islam dan Pembangunan (Yogyakarta: 

PLP2M,1985), 56-79 dan Islam, Ideologi Dunia, dan Dominasi Struktural 
(Bandung: Mizan, 1985), 34. 

13Ibid. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

58 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

dalam pendidikan harus menawarkan adanya “ilmu naqliyah” 
yang dapat melandasi semua “ilmu aqliyah”. 

Harapan yang kerap tercuat adalah semakin banyak ilmu 
pengetahuan dan teknologi serta peradaban yang gemilang 
meniscayakan manusia semakin arif dalam mengarungi 
kehidupannya. Namun yang terjadi justru sebaliknya. Semakin 
banyak perubahan dan peradaban yang diraih, justru menjadikan 
manusia semakin tak terkendali. Karenanya, secara ekstrim 
Ziauddin Sardar menyatakan bahwa zaman modern ternyata 
sama sekali bukan rahmat.14 Pendapat Sardar tersebut 
tampaknya didasarkan pada fakta yang ada saat ini di mana 
manusia di samping memiliki potensi perubahan peradaban yang 
cepat, pada saat yang sama mengalami degradasi moral yang 
cepat pula.  

Keprihatinan dan kehawatiran dalam menghadapi zaman 
modern ini diungkapkan juga oleh Fromm bukan sebagai 
ancaman terhadap satu kelas atau satu bangsa tetapi merupakan 
ancaman bagi semua.15 Dengan demikian, ternyata dampak dari 
kemajuan masyarakat modern saat ini bukan hanya berdampak 
positif saja akan tetapi berdampak negatif pula. Salah satu 
dampak negatifnya adalah manusia tidak lagi merasakan dirinya 
sebagai pembawa aktif dari kekuatan dan kekayaannya, tetapi 
sebagai benda yang dimiskinkan, yakni benda yang tergantung 
kepada kekuatan di luar dirinya, kepada siapa ia telah 
memproyeksikan substansi hayati dirinya.16 

                                                 
14Lihat A. Malik Fadjar, “Menyiasati Kebutuhan Masyarakat Modern 

Terhadap Pendidikan Luar Sekolah”, makalah disampaikan dalam Seminar 
dan Lokakarya Pengembangan Pendidikan Islam Menyongsong Abad 21, 
IAIN Cirebon, tanggal 31 Agustus s/d 1 Sepetember, 1995, 1-10. 

15Lihat Ahmad Syafi’i Ma’arif, “Pemikiran tentang Pembaharuan 
Pendidikan Islam di Indonesia”, dalam Muslih Usa (ed.), Pendidikan Islam 
antara Cita dan Fakta (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991), 22-52. 

16Fadjar, “Menyiasati...., 20. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 59 

Semua persoalan fundamental yang dihadapi oleh masyarakat 
modern yang telah diilustrasikan di atas, menjadi pemicu 
munculnya kesadaran epistemologis baru bahwa persoalan 
kemanusiaan tidak cukup diselesaikan dengan cara penekanan 
aspek empirik-rasional tetapi perlu jawaban yang transendental.17  

Dalam kancah persoalan krusial tersebut, sesungguhnya 
pendidikan Islam memiliki peluang besar untuk menjadi “entitas 
solutif” di mana pendidikan Islam penuh dengan muatan-
muatan spiritual yang relevan untuk menjawab tantangan 
perubahan tersebut. Pada kenyataannya, pendidikan Islam lebih 
mengedepankan aspek spiritual, sementara pendidikan sekular 
lebih mengedepankan aspek materialnya. Demikianlah, agama 
akhirnya dipandang sebagai alternatif paradigma yang dapat 
memberikan solusi secara mendasar terhadap persoalan 
kemanusiaan yang sedang dihadapi oleh masyarakat modern.  

Dalam hal ini, pendidikan Islam dihajatkan mampu 
mengadakan perubahan sekaligus sebagai salah satu entitas yang 
dapat dijadikan solusi alternatif untuk menjawab tantangan dan 
perubahan zaman. Sebab, nilai pluas pendidikan Islam dapat 
dilihat dari kandungannya yang meliputi pemeliharaan  seluruh 
aspek perkembangan; baik material, spiritual, intelektual, 
perilaku sosial, apresiasi, atau pengalaman.18 Dengan demikian, 
idealnya melalui pendidikan Islam ini masyarakat tidak lagi 
terjebak pada kesenangan yang nisbi akan tetapi selalu mencari 
kesenangan yang hakiki yaitu “menghambakan” dirinya hanya 
semata-mata kepada Tuhan.     

Dalam kerangka terjadinya sinergitas antara sains dan 
teknologi dengan ilmu-ilmu agama, maka pendidikan masa 
depan yang dikemas harus kembali kepada desain tujuan awal 
pendidikan Islam itu sendiri yaitu: pertama, pendidikan dalam 
konsepsi ajaran Islam merupakan manifestasi dari tugas 

                                                 
17Ibid, 4. 
18An-Nahlawy, Pendidikan..., 253. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

60 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

kekhalifahan umat manusia di muka bumi ini. Manifestasi ini 
akan bermakna fungsional apabila seluruh fenomena kehidupan 
yang muncul dapat diberi batasan-batasan nilai moralitasnya, 
sehingga tugas kekhalifahan itu tidak justru berada di luar 
koridor nilai-nilai itu. Konsekuensinya, tujuan transendental 
tersebut mengisyaratkan kepada manusia agar dalam proses 
pendidikannya selalu cendrung pada ajaran-ajaran pokok dari 
sang pendidik yang paling utama dan pertama, yakni sebagai 
Rabb al-„Âlamîn dan sekaligus sebagai Rabb al-Nâs. Kedua, bahwa 
kesatuan alam dan manusia sebagai totalitas ciptaan Allah di 
mana manusia diberi otoritas relatif untuk mendayagunakan 
alam maka tidak bisa terlepas dari sifat al-Rahmân dan al-Rahîm 
Allah. Oleh karena itu, pendidikan sebagai bagian pokok dari 
aktivitas pembinaan kehidupan manusia harus mampu 
mengembangkan rasa kepatuhan dan rasa syukur yang 
mendalam kepada Tuhan sehingga beban tanggung jawab 
manusia tidak ditujukan pada selain Allah.  Inilah sebenarnya 
makna tauhid yang mendasari segala aspek pendidikan Islam. 
Ketiga, atas dasar makna tauhid tersebut, pendidikan Islam 
mendasarkan orientasinya pada upaya menyucikan diri dan 
memberikan penerangan jiwa sehingga setiap diri manusia 
mampu meningkatkan dirinya dari tingkatan iman ke tingkatan 
ihsan yang melandasi seluruh bentuk aktivitas kesehariannya. 

Untuk lebih jelasnya di bawah ini akan dibuat desain 
perubahan paradigma ilmu pengetahuan kontemporer di masa 
yang akan datang; ilmu pengetahuan kontemporer seharusnya 
diwarnai dengan nuansa spiritual yang kental sehingga semakin 
pandai seseorang maka akan semakin tunduk pula pada Tuhan 
dalam arti sesungguhnya. Adapun perubahan yang diharapkan 
adalah tergambar dalam skema berikut:19 

                                                 
19Dapat dilihat pada dua tulisan Hidayat Nata Atmaja, Karsa Menegakkan 

Jiwa Agama dalam Dunia Ilmiah versi Ihya Ulumuddin (Bandung: Iqra’, 2000), 
27-57 dan Krisis Global Ilmu Pengetahuan dan Penyembuhannya, seri Psy-War no. 
001/82 (Bandung: Iqra’, 1982),  42-3. 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 61 

LMU PENGETAHUAN 
KONTEMPORER 

ILMU PENGETAHUAN 
ALTERNATIF MASA DEPAN 

 Rasionalisme murni. 
 
 

 Empirisme murni. 
 

 Sains dimulai dari ragu. 
 

 Agnostik terhadap segala 
sesuatu yang ghaib. 

 

 Sains mulai dari model parsial 
dan melangkah ke pengenalan 
holistik. 

 Kebenaran sains independen 
terhadap kebenaran agama. 

 
 

 Sains dipandang murni sebagai 
kreasi manusia. 

 

 Sains netral terhadap nilai, 
moral, agama dan ideologi. 

 
 

 Manusia adalah binatang 
berakal. 

 
 

 Sesuatu yang gaib itu 
mengandung arti abstrak-
spekulatif. 

 
 

 Tak ada kesatuan ontologis 
antara realitas fisis dan 
metafisis. 

 

 Rasionalisme yang berpijak pada 
dasar intuisi, pengenalan langsung 
spiritual. 

 Empirisme yang berpijak pada 
dasar meta-empiris atau keghaiban. 

 Sains mulai dari keyakinan 
agamawi. 

 Beriman dan secara eksplisit 
mengungkapkan hubungan antara 
yang ghaib dengan yang empiris. 

 Sains mulai dari pengenalan holistik 
agamawi baru melangkah ke 
spesialisasi atau model parsial. 

 Sains hanya bisa bicara mengenai 
kebetulan, karena kebenaran 
absolut hanya bisa dijangkau oleh 
penghayatan agamawi. 

 Mustahil tanpa adanya karunia dan 
bimbingan Allah manusia bisa 
berkreasi. 

 Sains berpijak pada dasar agamawi 
yang dalam kehidupan sosial multi 
“agama” dituangkan dalam bentuk 
konsensus ideologi. 

 Manusia adalah makhluk material 
dan spiritual yang memiliki 
kesadaran mandiri dan kesadaran 
spiritual agamawi. 

 Kegaiban yang hak justru memiliki 
keabsahan yang lebih tinggi dari 
pada kesemuaan dunia empiris, 
karena itu memiliki ciri kepastian di 
alam nyata eksperimental. 

 Terdapat kesatuan ontologis antara 
realitas fisis dan metafisis yang 
diturunkan dari prinsip ketunggalan 
pencipta (prinsip-prinsip tauhid). 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

62 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

LMU PENGETAHUAN 
KONTEMPORER 

ILMU PENGETAHUAN 
ALTERNATIF MASA DEPAN 

 Nilai atau norma tidak berlaku 
dalam sains hanya berlaku pada 
pengguna sains. 

 Kesadaran manusia 
sepenuhnya merupakan derivat 
dari faktor lingkungan dan 
psikosomatik. 

 Tidak mengenal adanya 
kemutlakan kausalitas dan 
prima causa. 

 

 Nilai atau norma inheren dalam 
seluruh struktur sains, termasuk 
pada pengguna sains. 

 Kesadaran manusia memiliki dasar 
apriori yang berisi iman, taqwa, dan 
tauhid. 

 

 Kemutlakan kausalitas merupakan 
keharusan, dan Allah merupakan 
kausa prima yang harus ditegakkan 
dalam pemikiran ilmiah. 

  
Ilustrasi di atas menunjukkan bahwa seharusnya pendidikan 

Islam mulai berusaha memberikan tawaran baru tentang sistem 
dan strategi pendidikan yang harus menempatkan ilmu naqliyah 
sebagai pokok pijakan pembinaan mental, intelektual, moral, 
etos kerja, dan spiritual. Pendidikan Islam tidak hanya 
memberikan justifikasi atas perkembangan ilmu-ilmu aqliyah 
dengan ilmu-ilmu naqliyah semata, tetapi harus menyusun suatu 
kurikulum yang tidak sekadar mencampur aduk kedua macam 
ilmu tersebut menjadi satu paket, tetapi harus menjadikan suatu 
sintesa yang mengintegrasikan keduanya menjadi satu kesatuan 
paradigma keilmuan. 

Catatan Akhir 

Menurut hemat saya, manusia dengan karakteristik berakhlak 
mulia dalam konteks makro dan mikro adalah bila pendidikan 
Islam yang dikembangkan mampu membentuk pribadi-pribadi 
yang amanah, cermat, ulet, adil, motivasi, berprestasi tinggi, 
menghargai waktu, hemat, berorientasi pada kualits, disiplin, 
jujur, demokratis, kesediaan untuk berbagi, istiqamah, dan 
cerdas. Pendidikan Islam dapat mencetak para lulusan yang 
anggun secara moral-spiritual dan juga tangguh secara 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 63 

intelektual. Bila itu menjadi kesepakatan semua pihak, maka titik 
tekan pendidikan bukan lagi pada transfer of knowledge and transfer 
of book karena peningkatan kemampuan tersebut tidak mungkin 
dicapai manakala “spiritualitas” didekati sebagai “pengajaran” 
(learning) semata. Seyogyanya, proses pembentukan kekuatan 
spiritualitas dalam pendidikan, hanya dapat dilakukan melalui 
proses pendidikan. 

Bentuk pendidikan seperti apa yang relevan dengan upaya 
pembentukan spiritualitas dalam pendidikan? Saya tidak begitu 
setuju bila jawaban atas pertanyaan itu berbentuk penunjukkan 
suatu mata pelajaran tertentu, misalnya dengan cara membuat 
atau merumuskan kurikulum baru seperti agama, kewirausahaan, 
dan ilmu-ilmu penegetahuan lain. Ketidaksetujuan saya didasari 
oleh dua hal; pertama, lembaga pendidikan sebagaimana diatur 
dalam perundang-undangan bidang pendidikan, bukan semata 
untuk menyajikan pengetahuan tetapi lebih diarahkan sebagai 
jembatan yang mampu mengembangkan karakteristik 
kepribadian manusia Indonesia. Kemampuan berpikir lebih 
diutamakan ketimbang pengetahuan teknis. Kedua, pendidikan 
spiritualitas dalam pendidikan bukan semata wadah, namun lebih 
bersifat pada isi (content). Penanaman spiritualitas dalam 
pendidikan secara lebih komprehensif memang potensial melalui 
sistem pengajaran, namun masalahnya isi bahan ajar selain tidak 
menunjang pencapaian tujuan belajar, juga secara ideologis 
masih perlu diperdebatkan.  

Dalam konteks pendidikan spiritualitas, pendidikan Islam  
perlu ditandai dengan kemampuan melakukan hubungan timbal 
balik secara sehat, antara peserta didik dengan lingkungan besar 
di luar dirinya, yaitu “Tuhan Yang Maha Kuasa”, di samping 
kemampuannya berhubungan timbal balik secara sehat dengan 
dirinya sendiri dan orang lain. Landasan utama dari proses 
pendidikan ini adalah kualitas keimanan dan ketakwaan terhadap 
Tuhan Yang Maha Esa. Dari proses tersebut diharapkan muncul 
perilaku yang didasari oleh timbangan-timbangan spiritual yang 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

64 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

berakar pada nilai-nilai keimanan dan ketaqwaan terhadap Tuhan 
Yang Maha Esa. Pada tingkatan ini akan tercemin nilai-nilai 
moralitas normatif-religius. 

Dalam menghadapi berbagai situasi (terutama situasi krisis) 
yang mendera, pebelajar yang nalarnya dilandasi oleh kecerdasan 
spiritual, akan mampu mengendalikan dirinya dan menjaga 
keseimbangan dengan lingkungan atas dasar keyakinan spiritual 
yang kuat terhadap kuasa Allah Swt. Semua pikiran, sikap, dan 
tindakannya mencerminkan kondisi kepribadian yang sehat, 
sehingga memberikan makna yang sangat luas bagi diri dan umat 

di sekitarnya. 
 

Daftar Pustaka 
 

Abdurrahman An-Nahlawy, Pendidikan Islam di Rumah, Sekolah, 
dan Masyarakat, ter. Shihabuddin (Jakarta: Gema Insani Press, 
1995). 

Akbar S. Ahmed, Postmodernisme and Islam, ter. Muhammad Siroji 
(Bandung: Mizan, Bandung, 1997). 

A. Malik Fajar, Menyiasati Kebutuhan Masyarakat Modern Terhadap 
Pendidikan Luar Sekolah, makalah Seminar dan Lokakarya 
Pengembangan Pendidikan Islam Menyongsong Abad 21, 
IAIN, Cirebon, Tanggal 31 Agustus s/d 1 Sepetember, 1995. 

Azyumardi Azra, Esei-esei Intelektual Muslim dan Pendidikan Islam 
(Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 1998). 

___________, Pendidikan Islam (Jakarta: Logos, 1999). 
Djamaludin Ancok, Membangun Kompetensi Manusia dalam 

Milenium Ketiga, dalam Psikologika, Jurnal Pemikiran dan 
Penelitian Psikologi, no. 6 Tahun III, UII, 1998. 

Endang Saifuddin Anshari, Wawasan Islam: Pokok-pokok Pikiran 
tentang Islam dan Umatnya (Bandung: Pustaka Salman,1982).  

Fachry Ali,  Agama, Islam dan Pembangunan (Yogyakarta: 
PLP2M,1985). 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008 65 

___________, Islam, Ideologi Dunia dan Dominasi Struktural 
Bandung: Mizan, Bandung, 1985). 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 
Tradition (Chicago: The University of Chicago, 1982).  

H.A.R. Tilaar, Beberapa Agenda Reformasi Pendidikan dalam 
Perspektif Abad 21 (Magelang: Tera Indonesia, 1998). 

Hidayat Nata Atmaja, Karsa Menegakkan Jiwa Agama dalam Dunia 
Ilmiah versi Ihya Ulumuddin (Bandung: Iqra’, 2000).  

___________, Krisis Global Ilmu Pengetahuan dan Penyembuhannya, 
seri Psy-War no. 001/82 (Bandung: Iqra’, 1982). 

M. Amien Rais, Dinamika Pemikiran Islam dan Muhammadiyah 
(Yogyakarta: Lembaga Pustaka dan Dokumentasi Pimpinan 
Pusat Muhammadiyah, 1996). 

M. Dawam Rahardjo, Keluar dari Kemelut Pendidikan Nasional 
Menjawab Tantangan Kualitas Sumber Daya Manusia Abad 21 
(Jakarta: PT Intermasa, 1997). 

M. Irsyad Sudiro, Pendidikan Agama dalam Masyarakat Modern, 
makalah, dalam Seminar dan Lokakarya Nasional Revitalisasi 
Pendidikan Agama Luar Sekolah dalam Masyarakat Modern, 
Cirebon, Tanggal 30-31 Agustus, 1995. 

Miska Muhammad Amien, Epistemologi Islam (Jakarta: UI Pres, 
1983). 

Muhammad Idrus, “Menggugat Proses Belajar Mengajar di 
Perguruan Tinggi”, Jurnal Mukaddimah (Yogyakarta: 
Kopertais Wilayah III PTAIS DIY, 2001).  

Muslih Usa, Pendidikan Islam dalam Peradaban Industrial 
(Yogyakarta: Aditya Media, 1997). 

___________, Pendidikan Islam di Indonesia Antara Cita dan Fakta 
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1991). 

Nurcholish Madjid, Islam dan Doktrin Peradaban (Jakarta: 
Paramadina, 1996). 

Nurul Huda dkk., Paradigma Pendidikan Islam (Pustaka Pelajar: 
Yogyakarta, 2001). 



Suparta, Pendidikan Islam dan Pencerahan Spiritualitas: Ikhtiar Menjawab Tantangan Posmodernisme 
___________________________________________________________ 

66 Ulumuna, Volume XII Nomor 1 Juni 2008  

Raymond Toruan, Globalisasi: Dunia Makin Panas dalam Menuju 
Masyarakat Baru Indonesia, Antisipasi terhadap Tantangan Abad 
XXI (Jakarta: Gramedia, 1990). 

Richard Crowford, In the Era of Human Capital (New York: 
Harper Bussines, 1991). 

Roehan Anwar, “Prinsip-prinsip Pendidikan Islam Versi Mursi”, 
dalam Jurnal Pendidikan Islam IAIN Sunan Kalijaga, vol. 1, 
Yogyakarta, 1991. 

Syamsul Arifin, Spiritualisasi Islam dan Peradaban Masa Depan 
(Yogyakarta: SIPRES, 1996). 

Syed Sajjad Husain dan Syed Ali Ashraf, Krisis Pendidikan Islam, 
ter. Rahmani Astuti (Bandung: Risalah, 1986). 

Yaya M. Abdul Aziz (ed.), Visi Global: Antisipasi Indonesia 
Memasuki Abad ke XXI (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1998).   

Yusuf Amir Feisal, Reorientasi Pendidikan Islam (Jakarta: Gema 
Insani Press, 1996). 

Zaini Dahlan, Qur‟an Karim dan Terjemahannya (Yogyakarta: UII 
Press, 1998). 

Zakiyah dkk., Ilmu Pendidikan Islam (Jakarta: Bumi Aksara, 1996).  


	00b Daftar Isi XII_1_Pendidikan Islam.pdf
	03 Utama XII_1_Suparta.pdf

