ISSN 1411-3457

(LML

Jurnal Studi Keislaman
Volume XIV + Nomor 2+ Desember 2010

TERAKREDITAS]T Berdasarkan SK Dirjen Dikti Depdiknas
Nomor: 65a/DIKTI/Kep/2008

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A.. Khudori Soleh

EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA'RANI
Miftahul Huda

PEREMPUAN DALAM LINTASAN SEJARAH TASAWUF
Sururin

(GERAKAN PETANI BANTEN:
STUDI TERHADAP KONFIGURASI SUFISME AWAL ABAD XIX
Hamidah

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
DALAM TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab

TAREKAT “SEMI MANDIR!":
PROTOTIPE RITUAL MASYARAKAT PEDESAAN MADURA
Imam Amrusi )ailani

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



TRANSLITERASI
ARTIKEL

A. Khudori Soleh
Miftahul Huda

Mutawalli

Sururin

Hamidah

Hadarah Rajab

Imam Amrusi Jailani

Yusno Abdullah Otta

Tri Astutik Haryati&
Mohammad Kosim

INDEKS

ISI

Mencermati Epistemologi

Tasawuf e 227-248

Epistemologi Tasawuf dalam
Pemikiran Figh al-Sya’rani e 249-270
Teologi Sufistik

Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi e 271-298

Perempuan dalam Lintasan
Sejarah Tasawuf e 299-322

Gerakan Petani Banten:

Studi terhadap Konfigurasi Sufisme
Awal Abad XIX e 323-340
Implementasi Nilai-Nilai Sufisme
Tarekat Naqgsyabandiyah

di Sulawesi Selatan ® 341-368

Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual
Masyarakat Pedesaan Madura ® 369-388

Tasawuf dan Perubahan Sosial ® 389-412

Tasawuf dan Tantangan
Modernitas ® 413-428



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



TASAWUF
DAN TANTANGAN PERUBAHAN SOSIAL

Yusno Abdullah Otta”

Abstract: Sufism in the eras of globalization and information often faces
considerable challenges. The function and role of religion in modern life have in
some aspects diminished, including sufism because it is claimed to have played no
or less role in resolving problems nor stimulating social change. As one of Islamic
traditions, sufism makes thsan as its essential teaching. By this concept, sufism
enconrages humans to pray to God wholebeartedly. Sufism is now required to show
its own existence and function by making fundamental contribution for modern
life, an era which differ socio-culturally from the one when sufism firstly emerged.
Sufism thus needs to adapt itself to the changes in the era of information and
lobalization so that it will remain relevant and suitable for human progress.
Sufism needs to release itself from its exclusivism and to avoid being trapped in its
own logic, namely speculative-trancendentalism

Abstrak: Tasawuf di era globalisasi dan informasi seperti saat ini tengah
menghadapi tantangan yang sangat berat. Kehidupan modern sudah sampai pada
taraf tidak lagi mempercayai fungsi dan peran agama, termasnk di dalammnya
tasawnf, sebagai ‘sesuatn’ yang dapat memberikan solusi bagi pernbaban sosial.
Sebagai manifestasi paripurna dari ajaran Islam, tasawuf berintikan pada
konsep hsan yang mengajarkan untuk beribadah kepada Sang Pencipta secara
tkblas. Untuk menunjukkan eksistensinya, tasawnf dituntut peran aktifnya
secara Ronstruktif-solutif terhadap berbagai kebutuban manusia modern yang
amat berbeda dengan setting maupun struktur masyarakat pada saat tasawnf
“dilahirkan” pada zamannya. Tasawuf dituntut untuk memerinkan “baju”
baru di era informasi yang kerap berubab ini, agar tetap realible dan suitable
dengan kemajuan aman. Hal itu dapat dilakukan dengan berusaba “kelnar”
dari ekskilusifismenya dengan meminjam tradisi filsafat analitik pasca positivisme
dan tradisi eksistensialis serta dinamika filsafat untuk dijadikan sebagai alat
bantu  tasawnf dalam mempertajam  rumnsannya yang lebib  segar untuk
menghindarkan keterjebakan tasawnf yang bersifat transendental-spekulatif.

Keywords: Tasawuf, Perubahan Sosial, Modernisasi, Globalisasi.

“Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) Menado. email: yusno.otta@gmail.com.

Ulumuna, NV olume XIV Nomor 2 Desember 2010 389



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

TERMA tasawuf! baru muncul beberapa abad setelah wafatnya
Rasulullah saw. Pada masa Rasulullah saw. masyarakat muslim
hanya mengenal istilah “shabdbal” sebagai orang yang berada
dekat dalam lingkaran Rasulullah saw. Mereka juga mengenal
istilah “‘Abid’, yang diberikan kepada mereka yang selalu
beribadah kepada Allah swt. Hampir semua peneliti sepakat
bahwa istilah tasawuf berasal dari shiff Pemahaman ini
didasarkan pada dua hal. Pertama, kata ini, shiff, dialamatkan
kepada mereka yang memakai pakaian yang terbuat dari Shiff.
Kedna, sekelompok orang yang tinggal di teras mesjid di kota
Madinah yang dikenal dengan ah/ al-Shuffah. Ada juga, sebagian
sarjana orientalis yang mengidentikkan pengertian tasawuf
dengan kata sophis; suatu istilah yang diidentikkan kepada
sekelompok filsuf Yunani kuno. Namun, keterkaitan dan
keidentikan ini dibantah tidak saja oleh para penulis muslim,
tetapi juga oleh beberapa sarjana Barat, terutama mereka yang
datang belakangan.

Tasawuf merupakan diskursus akademik yang cukup menarik
dan mendapat perhatian dalam setiap pengkajiannya karena
sifatnya yang mysteries.” Disebut misteri karena, pada prinsipnya,
seorang sufi adalah orang yang sedang memasuki wilayah
misteri, yang kemudian, setelah melalui berbagai proses
pentahapan, mencapai pengetahuan esoferik tentang ketuhanan
(Divine) yang Absolut, dan akhirnya mengalami “reborn into

! Untuk pengertian tasawuf bisa dilihat dalam, di antaranya, ‘Abd al-
Karim Ibn Hawazin al-Qusyairy, a/Risdlah al-Qusyairiyyah fi Lim al-Tashanwwuf
(Kairo: Mathba'ah Muhammad 'Ali Shihab Wa Auladuh, t.t.); al-Hujwiti,
KRasyf al-Malyib (Beirut: Dar al-Nahdlah, t.t), 81-2; Irfan ‘Abd al-Hamid
Fatdh,, Nasy'ah al-Falsafab al-Shifiyyah wa Tathawwnruha (Beirut: al-Maktabah
al-Islamiyyah, 1973), 122-3; Ibn Khaldan, a’Mugaddimah (Kairo: al-
Mathba'ah al-Bahiyah, t.t.), 228; Titus Butckhardt, An Introduction to Sufism,
The Mystical Dimension of Islam, Cet. 11, trans. D.M. Matheson (England:
Crucible, 1990), 3-9; Geoffrey Parriender, Mysticism in the World's Religion,
(London: Sheldon Press, 1990), 3-18; Julian Baldick, Mystical Isiam: An
Introduction to Sufism (UK: 1B. Tauris, 1992).

2 Lihat F.C. Happold, Mysticism: A Study and an Anthology New York:
Viking Penguin Inc., 1970), 18; Lihat juga, Annemarie Schimmel, Mystica/
Dimensions of Islam (Cape Hill, USA: The Univesity of Carolina Press, 1975),
3. Schimmel menyebut, “That mysticism contains something mysteries, not to be
reached by ordinary means or by intellectual effort,...”

390 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

eternity” 3 terlahir kembali ke dalam keabadian. Oleh karena itu,
tasawuf tidak mudah untuk dikaji hanya dengan menggunakan
upaya nalar dan intelektual* sekaligus.

Menurut banyak pengamat, tasawuf dalam dunia Islam
dipandang sebagai gejala yang tidak mudah untuk diidentifikasi,>
terlebih lagi bila sudah memasuki wilayah yang disebut mystical
experience atau mystical awarness©; berbeda dengan mystical text.
Dunia Barat lebih mengenal sebutan mystzcism jika menyebut kata
tasawuf. Dunia Islam, terutama aliran Sunni, lebih mengenal kata
tasawuf. Sementara dalam Syi‘ah lebih dikenal dengan istilah
irfani” Lebih dari itu, semua istilah itu merujuk pada sebentuk
pengalaman ruhani dalam mendekatkan diri kepada sang
Pencipta agar menjadi manusia yang mendekati “kesempurnaan”
hidup.

Sebagai pengalaman ruhani, tasawuf lebih menekankan pada
“rasa” ketimbang “rasio” sehingga ia seringkali disebut sebagai
ilmu rasa, dzang. Ketidakberpihakan tasawuf pada rasio
menjadikannya berbeda dengan ilmu-ilmu keislaman lainnya,
misalnya ilmu kalam yang dibangun di atas rasionalitas yang
sifatnya universal sehingga memiliki fondasi dan dasar yang lebih
stabil.® Sebagian pengamat berpandangan bahwa ajaran tasawuf
merupakan bentuk sinkretisme dari ajaran luar Islam, seperti
Kristen, Budha, Hindu, dan ajaran lainnya. Artinya, mereka yang
berada dalam kelompok ini meragukan eksistensi tasawuf
sebagai ajaran yang murni  bersumber dari tradisi Islam.

SHappold, Mysticism..., 18.

4Schimmel, Mystical.., 3.

5Cyptian Rice, The Persian Sufi (London: George Allen & Unwin Ltd.,
1964), 9.

¢Diskusi lebih lanjut mengenai kedua istilah di atas serta perbedaan
antara keduanya bisa dilihat dalam Jan Van Bragt, Mystical Buddbist and
Christian New York: Crossroad Publishing Company, 1995), 11-26.

"Untuk penjelasan lebih lanjut tentang %rfanz, Thabathaba’i, Kernel of the
Kernel; A Shi'i Approach to Sufism, trans. Mohammad H. Faghfoory (New
York: State University of New York Press, 2005); juga lihat Yusno Abdullah
Otta, ‘Irfani dalam Perspektif Syi‘ab (Studi atas Pemikiran Thabathaba'i dalam Tafir
Al-Mizan), Tesis (Semarang: IAIN Walisongo, 2001).

8 Nurcholis Madjid, “Pesantren dan Tasawuf’, dalam Pesantren dan
Pembangunan (Jakarta: LP3ES, 1985), 99.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 391



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

Meskipun demikian, terdapat beberapa peneliti yang berbeda
pandangan dengan kelompok pertama. Sekadar menyebut
contoh mereka adalah R.A. Nicholson,? Margareth Smith, 1
Annemarie Schimmel,'! Henry Corbin,'? Hamilton A.R Gibb,!3
dan Toshihiko Izutsu.14

Tasawuf adalah kajian yang masuk dalam wilayah agama.
Berbagai pendekatan dalam studi agama, seperti fenomenologis
dan saintifik, yang sering mengklaim memiliki tingkat netralitas
tertentu menjadi populer selama tiga dekade terakhir ini. Mereka
yang memiliki identitas keagamaan yang kuat, sehingga
menciptakan karakter keagamaan yang baik, tidak jarang
menemukan kesulitan untuk menerapkan pendekatan yang
disebut sebagai ”’sesuatu” yang bebas nilai. Akan tetapi, untuk
membela perspektif keagamaan, kita boleh mengatakan bahwa
tidak ada pandangan dan klaim bebas nilai dalam bentuk apa
pun. Klaim bahwa semua kebenaran harus dilihat dan dipandang
dari perspektif yang bebas nilai, secara paradoks, merupakan
bentuk penghakiman,!> terlebih di era global dan modern.

Era globalisasi dan informasi seperti saat ini agama, terutama
Islam, sedang menghadapi tantangan yang sangat berat.
Masyarakat modern sudah sampai pada taraf tidak lagi
mempercayai fungsi agama dan perannya sebagai institusi paten,
karena kehidupan modern sudah begitu menggurita di setiap

9R.A. Nicholson, Studies in Islamic Mpysticism (Cambridge: Cambridge
University Press, 1921); Lihat juga, R.A. Nicholson, The Mystic of Islam
(London-Boston: Routledge & Kegan Paul, 1971).

10Margareth Smith, Reading from the Mystic of Islam (London: Luzan &
Company, 1969).

1Schimmel, Mystical ..., 5.

12Henry Cotbin, Histoire de la Philosophie Islamique (Paris: Gillarmard,t.t.),
25; Lihat juga, Henry Corbin, Creative Imagination in the Sufism on 1bn "Arabi,
trans. Ralph Manheim (Pricenton, N.J.: Pricenton University Press, 1969).

BHamilton A.R. Gibb, Studies on the Civilization of Islam (USA: Beacon
Peparback, 1968), 208.

14 Lihat Percakapan Toshihiko Izutsu dan Herman Landolt tentang
“Pengalaman Mistik”, Ulumul Qur'an’, vol. 1, no. 3 (1989/1410), 60-9.

15Adnan Aslan, Religious Pluralism in Christian and Islamic Philosophy: The
Thought of John Hick and Seyyed Hossein Nasr (Great Britain: Curzon Press,
1998), ix.

392 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

aspek kehidupan mereka. Modernitas 1 telah menjadi bagian
yang sulit dipisahkan dari mereka. Terlebih lagi agama, di satu
sisi, bagi manusia berdiri sebagai pegangan hidup yang tetap
(stabel, certainty, unfalsifiable). Sementara, di sisi lain, kehidupan
modernisasi!” dipenuhi dengan ketidakpastian dan perubahan
(instability, uncertainty, falsifiable). Dalam situasi seperti ini, manusia
modern dituntut secara konsisten dan kontinu untuk selalu
beradaptasi dengan lingkungannya. Di lain pihak, nilai-nilai ideal
dalam agama harus tetap menjadi “tut wuri handayani” bagi
manusia modern.

Demikian pula dengan tasawuf, yang tidak bisa dipisahkan
dari agama (baca: Islam), juga tidak luput dari tantangan serupa,
bahkan, mungkin, lebih berat lagi. Tasawuf sendiri, secara
prinsipal, merupakan bentuk manifestasi paripurna dari konsep
thsan,'® yang merupakan ajaran pokok dalam beribadah kepada

16 Dalam pandangan seorang sejarawan terkenal, Arnold Toynbee,
modernitas sudah dimulai sejak akhir abad XV M., ketika orang Barat
“berterima kasih tidak kepada Tuhan, tetapi kepada dirinya sendiri atas
keberhasilannya mengatasi kungkungan dogma Kristen Abad Pertengahan”.
Lihat Arnold Toynbee, A Study of History, Jilid 2 (Oxford: Oxford University
Press, 1957), 148.

"Pengertian dari modernisasi sendiri, menurut beberapa pakar, adalah
perjuangan mencapai taraf hidup yang lebih tinggi atau lebih makmur, yang
merupakan bentuk dorongan lahiriah manusia sendiri. Robert C. Wood
berkata, “Indeed systematic explorations reveal that the desires for security and materil
well-being are common elements in buman nature. Modernity simply brings these
characteristics to the fore’. Robert C. Wood, “The Future of Modernization”,
dalam Modernization, the Dynamics of Growth, ed. Myron Weiner (Washington
D.C.: Voice of America Forum Lectures, 1968), 49; W. Brand, The Struggle for
Higher Standard of Living (Glencoe, lllinois: The Free Press, 1958), 331.

18Suatu konsep yang ditelurkan dari hadis Nabi yang berbunyi, “Engkau
mengabdi kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya. Jika engkau tidak
melihat-Nya, (yakinlah) Allah swt. melihatmu”. (H.R. Bukhari dan Muslim).
Karena hanya dengan merasakan kehadiran Tuhan di setiap bentuk ibadah
kita, setiap amal yang dilakukan pasti dilaksanakan dengan baik dan penuh
rasa khusyu'. Hadis ini bisa disandingkan dengan hadis lain dari Nabi saw.
yang menyebut, “Sesungguhnya seseorang hamba yang melaksanakan shalat
tidak dicatat untuknya (nilai) seperenam atau sepersepuluh. Yang dicatat
untuk shalat seseorang hamba hanyalah sejauh yang dihayatinya”. (H.R. Abu
Dawud, al-Nasai, dan Ibn Hibban). Lihat Yunastil Ali, Jalan Kearifan Sufi
(Jakarta: Serambi, 2002), 31.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 393



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

Sang Pencipta. Tasawuf sendiri merupakan pola dari empirisitas
keberagamaan Islam sehingga dituntut peran aktifnya secara
konstruktif-solutif terhadap berbagai kebutuhan manusia
modern yang secara realitas amat berbeda dengan se##ing maupun
struktur masyarakat pada saat tasawuf “dilahirkan” pada
zamannya. Dalam ungkapan lain, tasawuf memerlukan “baju”
baru di era informasi yang kerap berubah ini, seiring dengan
kemajuan zaman. Hal ini perlu diperhatikan agar tasawuf
memiliki  kredibilitas dalam mempertahankan peran dan
tungsinya.

Berbagai anomali pada sisi empirisitas keberagamaan dalam
tasawuf merupakan suatu kemestian. Betapa pun idealnya suatu
konsep yang dianut, pada saatnya, akan menemui momentum
keusangan dan akan mencapai batas “kedaluwarsa”. 19
Karenanya, berbagai daya dan usaha mesti dilakukan dalam
memberi bentuk formulasi baru atas konsep tasawuf. Hal ini
dilakukan karena merupakan suatu keharusan dan keniscayaan,
yang sesual dengan tuntutan zaman. Lebih dari itu, tasawuf akan
mampu memberikan jawaban solutif par exellent terhadap setiap
problem masyarakat zaman.

Penataan ulang terhadap metodologi studi pemahaman
tasawuf harus dikedepankan dan suatu keharusan yang tidak bisa
ditawar-tawar lagi. Namun, sejatinya reposisi itu harus tetap
dalam bingkai normativitas konsep-konsep tasawuf (zbsin) yang
terkandung dalam al-Qur’an dan Hadis.

Kajian ini berupaya mengeksplorasi posisi dan peran tasawuf
dalam kehidupan modern yang senantiasa mengalami perubahan
yang begitu massif. Sumber data dari penelitian ini berasal dari
bahan-bahan dan data-data tertulis yang terdiri atas data primer
dan data sekunder. Data primer berupa semua referensi yang
berbicara secara langsung tentang tema tasawuf, baik dalam
bahasa Arab maupun selain bahasa Arab, sedangkan sumber
sekundernya adalah referensi tentang kajian sosiologi.

Berdasar pada permasalahan di atas, penelitian ini diawali
dengan mengkonstruksi pemikiran tasawuf yang tersebar di
berbagai karya, baik yang ditulis oleh para sufi maupun kajian

Bandingkan dengan firman Allah swt. pada Qs. Ali Imran (3): 140.

394 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

tentang tasawuf yang ditulis oleh para peneliti tasawuf lainnya,
baik peneliti Barat maupun Timur. Dengan begitu, diharapkan
akan lebih mudah dipahami corak dan spesifikasi dari ajaran dan
doktrin tasawuf. Corak dan spesifikasi yang telah terbentuk itu
yang dipergunakan untuk “melihat” lebih lanjut model tasawuf
yang lebih relevan dan refiable dengan tantangan perubahan
zaman di era modern ini.

Semua data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan
menggunakan beberapa pendekatan, seperti hermeneutik dan
analisis-deskriptif. Pendekatan pertama digunakan sebagai upaya
untuk memahami sebuah teks dan pemikiran. Selain itu, dengan
pendekatan hermeneutik akan lebih mudah untuk memahami
pemikiran seseorang tentang topik yang sedang diteliti. 20
Sementara  pendekatan  analisis-deskriptif =~ adalah  untuk
menjelaskan suatu realitas secara faktual sehingga akan
memunculkan suatu keyakinan.?! Lebih dari itu, pendekatan ini
juga berfungsi sebagai balancing dalam mencari bagian-bagian
mana analisis bisa dikembangkan, dengan dasar kelebihan dan
kekurangan yang dimiliki dari suatu objek.

Sketsa Struktur Manusia Modern

Sulit untuk menghindari bahwa realitas kehidupan modern
dan modernitas telah mengangkat manusia dari keterbelakangan
sosial, ekonomi, dan budaya. Modernisasi setidaknya ditandai
oleh tiga hal: rasionalisme, sekularisme, dan saintisme.?? Ciri
pertama dari modernisme, yakni rasionalisme, berdiri sebagai
filter yang memvalidasi setiap pemikiran dan temua yang tidak
masuk dalam wilayah rasio. Dengan kata lain, setiap pemikiran
dan temuan ilmu pengetahuan harus sesuai dengan ketentuan
dan standar rasio dan logika. Ciri kedua menegaskan bahwa

20Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian Ilmiah (Jakarta: Rajawali Press,
1988), 94.

AJujun S. Suriasumantti, [jwu dalam Perspeksif (Jakarta: Gramedia, 1998),
77.

22 Jalaluddin Rakhmat, “Islam Sumbangsih Pemikiran di Era Pasca
Modernisme”, dalam Reorientasi Pembaharuan Pemikiran Islam  Indonesia,
Makalah Seminar Nasional (Yokyakarta: SMF. Ushuluddin IAIN Sunan
Kalijaga, 1995), 1.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 395



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

segala sesuatu harus berada di luar bingkai agama. Setiap
kegiatan tidak ada yang berhubungan dengan dimensi suci yang
terdapat dalam agama. Pemisahan agama dari kehidupan sosial
adalah sesuatu yang niscaya dalam kehidupan modern. Ciri
ketiga adalah setiap temuan harus berdasarkan pada sains; bila
bertentangan dengan ilmu pengetahuan, hal itu bukan termasuk
dalam katergori modern.

Ketiga pola yang ditawarkan oleh modernisme di atas, pada
belakangan ini, mulai mendapatkan “sorotan” tajam tidak saja
dari luar lingkungan modern, tetapi juga dari kalangan mereka
sendiri. Konsep “dekonstruksi” yang dikembangkan oleh Jaques
Derrida 23 adalah mempertanyakan rasionalisme. ¢ Sementara,
sekularisme direspons dengan munculnya fundamentalisme;
begitu pula dengan saintisme mendapat banyak kritikan karena
bermacam kelemahan pada kerangka filosofis, terutama dalam
pijakan teorinya, yang berakibat pada dehumanisasi manusia.
Saintisme, menurut mereka, tidak berhasil dalam mengangkat
citra manusia di era modern ini.

Pada saat dunia Islam dilanda modernisme, ada tiga macam
reaksi yang dimunculkan: tradisionalis, modernis, dan radikal.
Sejarah perlawanan pemikiran Islam terhadap rasionalisme
ekstrim memiliki catatan yang cukup panjang. Cukup banyak
para pemikir Muslim yang mengomentari dominasi fakultas
rasio, seperti, sekadar menyebut beberapa tokoh, al-Ghazali (w.
505 H/1111 M.), Ibn ‘Arabi (w. 638 H/ 1240 M.), Suhrawardi
(w. 587 H/ 1191 M.), serta Mulla Shadra (w. 1050 H./ 1640 M.).
Dalam hal sekularisasi, di antara empat peradaban besar (Judeo-
Kristiani, Cina, Hindu, dan Islam) hanya Islam saja yang sulit
terjangkit virus sekularisasi. Akan tetapi, Islam begitu apresiatif
terhadap sains, selama sains tersebut tidak bersifat parsialis dan
fragmentatif. Dalam konsep Islam, tidak ada yang bersifat “va/ue-
free’ dalam lapangan kegiatan ilmiah. Artinya, konsepsi Islam
tentang ilmu pengetahuan bersifat integral satu dengan yang
lainnya.

2Untuk riwayat hidupnya dapat dilihat dalam K. Bartens, Filsafat Barat
Abad XX (Jakarta: Gramedia, 1985), 493.

24Lihat Giddens A dan Tunner (ed.), Socal Theory Today (California:
Standford University Press, 1987), 196 dan 202.

396 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

Titik balik dari hal di atas, Islam di era kekinian, harus
mengacu pada pola nonsektarian, pluralis, sekaligus
memodifikasikan antara tradisionalisme dan modernisme,
menggabungkan antara rasionalisme dan mistisme serta
mengembangkan sains yang bernilai Islam. Dalam sejarah
panjangnya, Islam memiliki dan mewarisi khazanah intelektual
dalam berbagai bidang ilmu pengetahuan, seperti astronomi,
kedokteran, farmasi, fisika, serta metafisika, belum lagi bila
berbicara tentang warisan ilmu-ilmu keagamaan, yang sebagian
besar khazanah tersebut masih dapat disaksikan sekarang ini. Hal
ini menunjukkan bahwa para pemikir Islam terdahulu telah
mengembangkan ilmu dan pengetahuan.

Dalam kaitannya dengan nilai spiritualitas, Jhon Naisbitt dan
Patricia mengumandangkan semboyan mereka berdua yang
terkenal, “Spirituality Yes, Religion No”. %5 Semangat ini secara
hermeneutik menunjukkan “citra negatif” masyarakat modern
yang tengah mengalami kesepian dan kenestapaan dalam ruang
hidup mereka. Masyarakat modern sedang mengalami
kekeringan  makna  hidup  (weaninglessy dalam  struktur
masyarakatnya. Dalam ungkapan lain, masyarakat modern
sedang mengalami gejala “dislokasi kejiwaan”, “disorientasi” dan
“deprivasi relatif”’, yang oleh Eric Formm dinyatakan sebagai
masyarakat yang teralienasi dari pribadi dan, sekaligus, anggota
masyarakatnya.2¢

Dalam kegemilangan materi sebagai hasil dari modernitas,
masyarakat modern yang merasa teralienasi dalam masyarakat
memerlukan  suatu  sebagai pegangan  hidup. Mereka
berbondong-bondong mencari kembali “akar” ajaran yang
hilang dari kehidupan mereka. Modus operandi mereka adalah
pencarian kembali ajaran fundamental yang terdapat dalam
agama dan tradisi. Kelompok ini kemudian dikenal dengan
sebutan kaum Fundamentalis.?” “Kebangkitan spiritual” di era

%Jhon Naisbitt dan Patricia Aburdance, Mega Trend 2000 Ten New
Direction for the 1900's New York: Avon Book, 1991), 295.

20] that, Alfin Tovlet, The Third Wave (New York: Bantam Book, 1990),
374.

27Bandingkan dengan Akbar S. Ahmed, Post Modernisme: Babaya dan
Harapan Bagi Islam (Bandung: Mizan, 1993).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 397



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

modern yang mengambil pola fundamentalisme?® menunjukkan
bahwa budaya-budaya dan emosi kejiwaan masyarakat modern
bersifat otoriter, tidak toleran, dan bersemangat memaksa dalam
menampilkan dirinya terhadap masyarakat lain,?” bahkan tidak
jarang anarki terhadap dirinya sendiri. Akan tetapi, sayang
tawaran yang ditampilkan oleh kaum fundamentalis ini kurang
begitu mendapat tempat, tidak saja oleh kelompok di luar
mereka, bahkan dari golongan seagama dengan mereka.

Dalam pandangan Robert N. Bellah, masyarakat modern
yang lebih mengedepankan pola skriptualis, dalam hal ini
kelompok fundamentalis, memiliki kesempatan yang terbatas
dalam memahami nilai dan ajaran yang terkandung dalam suatu
agama atau tradisi. Dalam bahasa yang lebih lugas Bellah
mengatakan sebagai berikut.

...that scripturalism has not met all religious need however successful
it is as an ideology. It is difficult to imagine that an intransigent literalis
can cope with the profound problem raised by modern experience in
the mind of manajemen those best educated in the Islamic traditions.?

Bellah menyatakan bahwa kaum skriptualis tidak bisa
mengadopsi semua kebutuhan agama meskipun ia sukses sebagai
sebuah ideologi. Tidak mudah untuk membayangkan bahwa

28 Istilah “Fundamentalisme” sendiri pada awalnya merupakan “gerakan
Protestantisme abad XX yang menekankan penafsiran ulang atas kitab suci
agama Kristen, Injil, secara literal (seperti penerimaan penuh sejarah
penciptaan [dalam kitab keluaran] dan menolak teori evolusi) sebagai hal
yang fundamental bagi ajaran Kristen”. Lihat Webster's New Twentieth Century
Dictionary of the English Langnage, 2 edition (USA: William Collins Publishers,
Inc., 1980), 742. Dalam perkembangan sejarahnya, fundamentalisme
kemudian mengandung sikap menolak segala yang datang dari luar,
termasuk ilmu pengetahuan. Dalam Islam, istilah fundamentalisme terlalu
dibebani oleh pandangan Kristen dan stereotip Barat; istilah umum yang
lebih cocok untuk, menurut John O. Voll, adalah “kebangkitan” Islam atau
“aktivisme” Islam. Islam memiliki tradisi /g/did dan ishlah yang panjang, yang
mencakup gagasan politik dan aktivitas sosial sejak awal abad Islam sampai
sekarang. Lihat John O. Voll, “Renewal and Reform in Islamic History:
Tajdid and Islah”, dalam 1oice of Resurgent Islam, ed. John L. Esposito (New
York: Oxford University Press, 1983).

Naisbitt, Mega..., 100.

3'Robert N. Bellah, Isiamic Tradition and The Problem of Modernization (New
York: Harper dan Row, 1970), 165-6.

398 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

kaum literalis bisa mengatasi semua masalah yang muncul dalam
pengalaman modern, sekalipun oleh mereka yang datang dari
kalangan Islam tradisional. Karenanya, tidak cukup hanya
dengan kembali ke ajaran fundamental, tanpa memberikan
“sentuhan” yang dapat diterima oleh semua kalangan dan
golongan secara universal dan inklusif.

Masyarakat modern, dalam pandangan Thabathaba’i, lebih
mementingkan hal-hal yang bersifat fisik daripada metafisik.
Manusia modern membutuhkan lebih dari sekadar apa yang
ditawarkan oleh fundamentalisme. Karena itu, tidak berlebihan
kiranya jika menyatakan bahwa mereka memerlukan pengalaman
keagamaan yang lebih intens dalam pencarian kembali makna
hidup yang dapat ditemukan dalam tasawuf, yakni pola tasawuf
yang lebih mampu dalam mengapresiasi kehidupan modern
sehingga memiliki jawaban dari setiap problem kemodernan.
Tasawuf yang dimaksud adalah model yang mampu menjawab
problem  spiritualitas masyarakat modern yang telah
diformulasikan secara kontekstual, humanis-sosiologis, dan
bersifat “social salvation” dengan tanpa meninggalkan kedalaman
spiritual individual. Dalam konteks inilah penataan ulang
tethadap metodologi pemikiran tasawuf diperlukan sebagai
sebuah  upaya menghadapi perubahan zaman karena
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, sehingga
tasawuf mampu mendinamisasikan dalam kehidupan keseharian
dalam mengawal zaman yang selalu berubah.3!

Anomali Spiritualisme Islam

Ihsin yang kemudian dikenal dengan sebutan konsep tasawuf
berkembang menjadi kelompok-kelompok “tarekat”. Dalam
sejarahnya, tasawuf pernah menjadi solusi alternatif yang
menengahi  kesenjangan antara kalam yang  bercorak
intelektualistik-rasional dan figh yang bercorak legalistik-
formalistik. Di zaman modern dan global seperti sekarang ini
yang ditandai dengan perubahan dan pergeseran yang begitu
cepat memerlukan suatu “perangkat” yang mampu menjadi

31 Al-Allamah al-Sayyid Mohammad Husein al-Thabathaba’i, .A/-Mizan Fi
Tafsir Al-Qur'an, Jilid 6 (Beirut: Mu'assasah al-'Alami i al-Thiba’ah, 1991),
170.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 399



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

sumber inspirasi. Pergeseran zaman dan perbedaan pokok
persoalan yang dihadapi umat di era kekinian dan zaman dahulu
menjadi alasan kuat untuk mengkaji ulang pemikiran tasawuf.
Hal ini semata-mata dimaksudkan sebagai pemekaran dan
pengembangan wawasan berpikir dan perilaku, tanpa bermaksud
meninggalkan nilai-nilai normatif yang dikandung oleh tasawuf
sejak masa kemunculannya.

Penerapan konsep-konsep rumusan tasawuf model lama
tampaknya sudah tidak kondusif lagi, untuk tidak mengatakan
“impoten”, dalam pertumbuhan spiritualitas yang sehat dan
wajar. Konsep tasawuf dengan bentuk “iz old fashion” yang
banyak mengarahkan pelakunya bersifat otonomi individu dalam
mengembangkan kemampuan spiritualitasnya merupakan model
yang “out of moded’. Tasawuf dalam pola demikian merupakan
model yang terpasung dan kaku. Unsur “dzaung” (perasaan)
sebagai salah satu pendekatan dalam mengarungi dunia tasawuf,
sejalan dengan Schleimacher yang menggunakan pendekatan
“feeling’ dalam memahami realitas, telah dimanipulasi sedemikian
rupa sehingga mengantarkan pelakunya kepada jenjang “i##bad”’,
“buliil’, bahkan “syathahaf’. Ada beberapa ulama yang telah
mengkritisi bentuk tasawuf seperti ini yang hanya melahirkan
kesalehan individual dan melupakan dimensi lingkungan sosial.3?

Citra heterodok seperti inilah yang tidak begitu diminati oleh
kalangan modernis  Islam. 33> Sebagian besar mereka
mempraktekkan tasawuf hanya melahirkan kesalehan individual
dan sangat jarang, untuk tidak mengatakan tidak, menyentuh
kepekaan sosial. 3* Seakan bertasawuf hanya menjadikan
seseorang shaleh secara personal dan menghindari menjadi
shaleh secara sosial, padahal salah satu tujuan diturunkannya
agama (baca: Islam) adalah untuk memberantas ketimpangan
sosial yang terjadi dalam masyarakat. Inilah hikmah terbesar dan
gambaran keberhasilan dakwah agama Islam. Islam, sebagai

2] ihat, misalnya, Ibn Taymiyyah, Raf" al-Malim 'an al-Aimmalh al-A'lim,
(Beirut: al-Maktabah al-Islami, t.t.), 1390.

3 Lihat M. Amin Abdullah, S7udi Agama: Normativitas atan Historisitas
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 153.

3Lihat pembahasan tentang hal ini dalam Muhammad Ytsuf Masa,
Falsafah al-Akblaq fi al-Islim (Kairo: al-Khanajy, 1963), 215-22.

400 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

agama, mengajarkan umatnya untuk menjalani kehidupan dunia
dengan seimbang antara kehidupan spiritual dan material. Sikap
hidup seperti ini tidak akan ditemukan dalam agama lain, seperti
Yahudi dan Kristen. Dalam agama Yahudi, tidak ada penckanan
aspek spiritual dalam ajarannya, sedangkan dalam Kristen lebih
ditekankan aspek spiritual daripada kehidupan material.3

Dunia tasawuf dalam bentuk o/ fashion tidak bisa dilepaskan
dari kelembagaan tarekat. Dengan ungkapan lain, dunia tasawuf
pola lama ini memiliki kaitan yang erat dengan kelembagaan
tarekat, dan terjebak dalam bentuk formalisme, yang tanpa sadar
telah dibuatnya sendiri sehingga rumusan konsep zbsin yang
digambarkan oleh Nabi saw. yang begitu mudah dicerna dan
dipraktekkan menjadi sesuatu yang sulit, “ilimer” serta kabur.
Selain itu, model institusi tarekat kurang apresiatif terhadap ilmu
pengetahuan yang sifatnya empiris dan rasionalis, bahkan
cenderung menentang dan mementingkan wirid dan bentuk
ritual formalisme lainnya.

Praktek ritual seperti tergambar di atas telah menghilangkan
kreativitas dan orisinalitas dalam beribadah dan pengembangan
bentuk tasawuf sebagai ciri utama dari tasawuf pola lama. Hal ini
pada saatnya akan mencapai titik klimaks dan menimbulkan
kejenuhan karena melupakan kehidupan sosial sebagai bagian
dari beribadah kepada Allah swt. Sikap eksklusivitas tasawuf juga
demikian nyata, suatu disiplin keras dan ketundukan mutlak,
yang mendominasi institusi tarekat, pada “Syaikh” tanpa reserve,
‘al- Murid bi 1d irddah'>® taken for granted, yang diibaratkan oleh al-
Junaid seperti “‘sebujur mayat di tangan orang yang
memandikannya”.3” Fenomena tersebut semakin mempertegas
kenyataan bahwa seorang si/ik adalah sosok yang telah
mengalami, meminjam istilah William James, “sick sou/” dan jauh
dari ketegoti “healthy minded’ 33

% Mohammed Hosein Thabathaba’i, Hikmah Islam (Bandung: Mizan,
1993), 31.

3L ijhat Fazlur Rahman, Is/am (Bandung: Pustaka, 1993), 197.

37 Laily Mansur, Ajaran dan Teladan Para Sufi (Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 1996), 79.

3Stephen Spink, Psychology and Religion (London: Metheun Co., 1963),
154-6.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 401



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

Problem yang muncul akibat situasi dan kondisi demikian
adalah adanya gap yang cukup jauh antara sufisme, yang memiliki
warna esoterik-batiniah, dengan dimensi lainnya, seperti figh,
yang bersifat eksoterik-lahiriah dan legal-formalistik. Perbedaan
ini tidak saja melahirkan cabang keilmuan yang berbeda, tetapi
juga memunculkan saling curiga, bahkan pertentangan di antara
kedua cabang keilmuan ini.? Padahal, konsep iman, Islam, dan
thsan  merupakan paket trilogi aksiomatik dalam doktrin
keberagamaan Islam, yang tidak bisa ditawar lagi. Bentuk
pengamalan ketiganya harus secara sinergi tanpa memaksimalkan
yang satu dan meninggalkan yang lainnya. Dengan
mengintegrasikan ketiga doktrin aksiomatik tesebut diharapkan
dapat memperoleh hasil yang maksimal.

Bila pengamalan ketiga doktrin aksiomatik di atas tidak
berjalan dengan sinergi, seakan-akan telah terjadi tarik-menarik
sumber legitimasi al-Qur’an antara figh sebagai paham
keagamaan yang besifat eksoterik dan jalan kebenaran sufistik
yang berdimensi esoterik. Keduanya saling mengklaim sebagai
par exellent. Figh bertumpu pada dasar pemahaman keagamaan
yang selalu merujuk pada sumbernya. Sementara, di sisi lain,
orientasi keagamaan esoteris bertumpu pada pengalaman
keberagamaan (ma’rifah) dan jalan menuju kebenaran lewat
tahapan pengalaman yang ditempuh dalam #arigah.*0 Lebih jauh
lagi, dimensi estorik-batiniah dalam Islam ini telah menjadi, apa
yang disebut oleh Fazlur Rahman, “agama dalam agama” yang
telah melembaga dengan tingkatan hierarki yang sangat ketat.4!

Hampir semua pengalaman mistik yang dialami oleh para
sufi bisa dikatakan selalu mengarah ke dalam personal-

3 Syah Waliyullah merupakan salah seorang reformer dalam tasawuf
ketika dengan jelas ia mengatakan, “Sufis without knowledge of al-Qur'an and
Sunna, and scholars who are not interested in mysticism are brigands and robbery of the
din (religion)’. Lebih lanjut lihat Elizabeth Sitriyeh, Sufis and Anti-Sufis
(London: Routlege Curzon, 2003), 5-8.

40 Lihat, Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta:
Paramadina, 1995), 257.

#“ Fazlur Rahman menyebut dengan, “#hat sufism, in the course of time,
becomes a religion within religion, with its own exclusive structure of ideas, practices and
organisations. Lihat Fazlur Rahman, Islam (Chicago: The University of
Chicago, 1979), 130-131.

402 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

individualistik, dengan sendirinya bersifat subjektif. Karenanya,
sangat sulit untuk dikomunikasikan apalagi ditransformasikan ke
orang lain. Bila demikian adanya, sangat sulit untuk mengontrol
berbagai kecenderungan yang mengarah ke jalan sesat (wabjib bi
al-N7ip). Selain itu, orang yang berada di luar tasawuf akan sulit
untuk mendeteksi berbagai kesalahan yang telah dilakukan oleh
para sufi karena sifatnya yang “tersembunyi” serta tidak adanya
paradigma uji keabsahan yang diakui secara aklamasi.

Berbagai anomali yang telah dikemukakan di atas
memerlukan jawaban yang dapat memenuhi kebutuhan
masyarakat kekinian. Untuk memberikan solusi dari beragam
masalah tersebut, tasawuf memerlukan bantuan “pihak luar”
sebagai alat bantu semisal etika, psikologi, filsafat, dan imu sosial
lainnya. Diharapkan dengan bantuan berbagai alat tersebut bisa
ditemukan bentuk metodologi pengkajian tasawuf yang lebih
memenuhi standar keilmuan yang telah disepakati oleh
komunitas akademis dalam memberikan kontribuasi signifikan
bagi umat manusia secara universal.

Reaktualisasi (Nilai) Tasawuf

Sebagai produk sejarah, tasawuf dengan beragam polanya
yang terangkum dalam lembaga tarekat telah mewarnai Islam
sejarah serta menjadi bagian dari khazanah intelektual Muslim,
yang masuk dalam wilayah historisitas. Karenanya, tasawuf
bukan merupakan produk yang sudah final sifatnya sehingga
kebal terhadap kritik. Tatkala diwariskan ke generasi berikutnya
berarti dia telah masuk dalam bingkai historisitas. Para ulama
tasawuf masa lampau belum sempat memikirkan hal demikian
sechingga mereka menganggap bahwa cara penyampaian seperti
yang mereka praktekkan merupakan hal yang biasa dan tidak
perlu terlalu dipermasalahkan.

Model penyampaian seperti demikian bukannya tidak
mendapat kritikan dari para ulama yang hidup semasa mereka
dan yang datang sesudahnya. Praktek yang dijalankan oleh para
sufi terdahulu, seperti ###bid, bulil, dan wahdah al-wujid mendapat
sorotan tajam dari seorang Ibn Taymiyah. > Demikian pula

“Ibn Taymiyyah, Raf".., 1390.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 403



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

dengan al-Ghazali. ¥ yang mengajukan berbagai keberatan
tertentu atas bermacam praktek yang telah dilakukan oleh para
sufi sebelum dia, terutama oleh mereka yang bergabung dalam
tarekat tertentu sebagai sebuah intitusi.

Tidak banyak orang yang mampu membedakan secara
distingtif antara tasawuf sebagai produk sejarah dengan tasawuf
sebagai bentuk keberagamaan dalam Islam. Ketidakmampuan ini
akan berimplikasi pada pemahaman bahwa tasawuf merupakan
sesuatu yang mesti faken for granted dan kebal akan kesalahan
sehingga tidak perlu dikritisi. Mohammed Arkoun mengkritisi
dengan tajam atas fenomena tersebut yang menurutnya
merupakan cerminan dari “aqdis al-afkdr al-diniy”. Selama ini,
tidak sedikit orang yang berasumsi bahwa tasawuf merupakan
produk sejarah bersifat normatif dan merupaka ekspresi dari
bentuk “pelarian” dari keengganan sebagian orang untuk
melakukan ijtthad karena himpitan dan desakan tuntutan
problem sosio-kultural yang muncul pada masa itu.

Tasawuf merupakan bentuk tunggal sebagai upaya untuk
mendekati Tuhan sehingga cukup sulit terbukanya alternatif lain.
Karena itu, semestinya tasawuf — yang juga memiliki sebutan
lain, seperti im qalb, ilm al-akhlaq, ilm al-ihsan atau nama lainnya -
membuka ”baju” eksklusivitasnya dan mau untuk bekerja sama
dengan ilmu lainnya, serta menjadikan dimensi luarnya tersebut
sebagai alat Bantu; sejauh dimensi luar tersebut tidak
“mengganggu’ orisinalitas ajaran dan nilai serta doktrin tasawuf.
Lebih dari itu, semestinya tasawuf mampu berkomunikasi dan
apresiatif dengan lingkungannya atas semua kebutuhan dan
problematika yang berkembang dalam masyarakat modern.

Konsekuensi perkembangan ilmu pengetahuan modern
dalam ilmu-ilmu kemanusiaan lainnya, seperti filsafat, psikologi,
sejarah, maupun sosiologi, seyogyanya merangsang umat Islam,
lebih khusus lagi mereka yang berada dalam tarekat sebagai
institusi, untuk “membuka” tangan sebagai respons atas berbagai
dinamika pemikiran serta kegelisahan intelektual yang bergejolak
di dalamnya. Rekonstruksi, demikian Arkoun menyebutnya,
tasawuf dengan bermacam konsepnya—semisal zuhud, taubabh,

4Bisa disimak dalam beberapa karyanya, antara lain, Ipyd 'Uliim al-Din,
Mizin al-Amal, dan Mi'yir al-Iim, serta karya lainnya.

404 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

iffah, sabar, kbauf, raja’, tawakal, bubb, serta konsep lainnya—
adalah suatu keniscayaan di era modern. Suatu bentuk
reinterpretasi dengan menggunakan pendekata-pendekatan
ilmiah modern sehingga, diharapkan, akan ditemukan bentuk
pemahaman konseptual ajaran dan doktrin tasawuf yang
integralistik-universal. ~ Pemaknaan ulang tersebut akan
menjadikan tasawuf mampu digunakan secara universal sebagai
salah satu instrumen dalam menjawab segala macam
permasalahan dan kebutuhan masyarakata modern yang serba
sekuler.

Berbeda dengan psikologi yang hanya mengkaji aspek dari
tingkah laku, kepribadian, perbuatan, dan emosi manusia,
tasawuf melangkah lebih jauh lagi dengan mengeksplorasi
dimensi hati dan jiwa manusia. Tasawuf mendalami seluk-beluk
hati dan jiwa manusia yang telah diindikasikan oleh al-Qur’an
mendapat “rahmat” untuk memilih jalan yang benar atau yang
salah. Sulit untuk mengatakan bahwa psikologi telah
menyeberang untuk mengkaji wilayah hati dan jiwa manusia;
bukan saja karena dimensi metafisiknya yang lebih kompleks
dibanding dengan bentuk metafisik emosi dan bebavior. Meskipun
demikian, dalam beberapa dekade telah terjadi perkembangan
spiritualitas yang sehat dalam literatur psikologi agama yang
senantiasa melibatkan komponen fleksibilitas, selain kerendahan
hati (bumility) serta keinginan dari dalam.* Dalam pembinaan

# Psikologi sendiri tidak jarang keliru mempersepsi eksistensi sisi
kemanusiaan seseorang. Psikologi, dalam banyak hal, hanya memposisikan
manusia sebagai objek yang hanya memiliki jasad dan psikis, serta
melupakan bahwa manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi spiritual
sekaligus hati yang menjadi pembimbing dalam hidup. Munculnya keinginan
untuk membentuk ilmu psikoligi Islam merupakan respons atas kekurangan
yang dimiliki oleh ilmu psikologi umum. Ilmu psikologi dan psikiatri
memahami manusia dan perilakunya hanya didasarkan pada tiga aspek
umum yang dikenal dengan sebutan “tri-dimentional organo-biologi, psiko-
edukasi, dan sosiokultural”. Manusia menurut ilmu psikologi tidak dilihat
sebagai makhluk yang memiliki dua dimensi, yakni ruhani dan jiwa yang
lebih subjektif sifatnya. Singgungan psikologi atas dimensi ruhaniah
(spiritual) manusia tidak mengandung konotasi agamis. Dimensi spiritual
hanya dianggap sebagai inti kemanusiaan dan merupakan sumber makna
hidup dan potensi dari berbagai kemampuan dan sifat luhur manusia yang
luar biasa. Lihat Hanna Djumhana Bastaman, Infegrasi Psikologi dan Islam;

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 405



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

tasawuf pola lama, unsur fleksibilitas ini jarang digunakan, untuk
tidak mengatakan tidak pernah, berbagai instrumen tersebut
yang menjadi dasar fundamen dalam membangun spiritualitas
yang schat*> dan tidak terjebak pada bentuk kesalehan personal
sifatnya.

Doktrin aksiomatik 7bsdn dalam agama Islam merupakan
bentuk implementasi dari bentuk keberagamaan yang tidak saja
cksis, tetapi juga fungsional. Salah satu ciri agama yang hidup
dan fungsional adalah agama yang bersifat nyata, kreatif,
spontan, dan dinamis dalam menanggapi semua perubahan
sosial yang aktual dan orisinil.*> Konsep z4sdn dalam Islam tidak
sekadar menekankan bahwa fungsi agama adalah sangat personal
dan individual, tetapi sekaligus fungsional mencakup semua
aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan politik. Kehidupan
spiritualitas dalam Islam tidak bisa dilepaskan dari pemahaman
dan penghayatan ajaran keagamaan yang sifatnya personal-
individual. Sebagaimana halnya yang ditekankan oleh Weber,
kehidupan personal juga dapat memberikan bentuk dan karakter
kehidupan sosial dan kelompok.

Apabila seseorang mampu memandang agama (baca: Islam)
sebagai salah satu instrumen yang dibutuhkan oleh manusia
secara  spiritual-individual, =~ bukan semata-mata  formal-
institusional, akan mudah untuk mengembalikan sekaligus
menempatkan nilai-nilai spiritualitas Islam yang terkandung
dalam syari’at. Pemaknaan ulang nilai tersebut bukan saja pada
tataran hubungan antara individu dengan syari’at, tetapi juga
pada konteks hubungan antara manusia dengan Tuhan, sebagai
Pemberi syari’at, secara personal-individual.#” Hubungan seperti
ini dalam kehidupan keseharian seseorang akan menghasilkan a/-
akbldaq al-karimah. Karena itu, tasawuf tidak hanya terpola pada

Menuju Psikologi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), 49 dan 53;
Bandingkan dengan Denis H. Lajoie dan S. Shapiro. “Definition of
Transpersonal Psychology; the First Twenty Years”, The Journal of
Transpersonal Psychology, vol. 24, no. 1 (1992).

$Abdullah, S#udi ..., 165; Lihat juga Marvin Gawryn, Reaching High: The
Psychology and Spiritnal Living (Barkeley: Spiritual Renaisance Press, 1980),
114.

4] bid., 140.

4’Abdullah, Sudi..., 170.

406 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

kesalehan individual semata atau kepuasan amal sosial, tetapi
merupakan gabungan dari dua tujuan yang akan digapai tersebut.

Tasawuf, yang selama ini dipraktekkan orang, telah
kehilangan sisi filosofis keilmuannya, terutama epistemologinya.
Kebenaran yang diperlihatkan oleh tasawuf tidak bisa lagi
diterima secara luas, bila ditinjau dari kacamata filsafat ilmu.
Karena ketidakadaan landasan ini menjadikan tasawuf
kehilangan peran dan fungsinya sebagai élan vita/ dalam
memperbaiki gejolak dan gejala sosial modern yang sering
mengalami perubahan begitu cepat. Tasawuf dalam tataran
praktis lebih mendahulukan kesalehan pribadi ketimbang
memperbaiki kondisi sosial sekitarnya. Thabathaba’i menegaskan
kepada mereka yang mempraktekkan tasawuf agar jangan hanya
sampai pada tataran praktek belaka, tetapi juga harus diikuti
dengan ilmu dan teori yang telah dibangun oleh para Sufi
terdahulu. Fenomena seperti demikian terlihat dalam banyak
organisasi dan kelompok tarekat. Para anggota kelompok tarekat
tertentu dalam mempraktekkan kehidupan tasawuf adalah
dengan melakukan meditasi, kontemplasi, dan membaca zikir
ribuan kali. Mereka melupakan tujuan dari mengamalkan tasawuf
adalah untuk memperoleh kesalehan individual yang tidak
eksklusif dan isolatif sehingga tidak sampai melupakan tugas
untuk senantiasa membimbing komunitas masyarakatnya yang
sedang menghadapi berbagai persoalan hidup.#®

Secara teoretis, seharusnya tasawuf sanggup berdiri sebagai
solusi alternatif atas pelbagai problema dan permasalahan
kemanusiaan secara global. Tasawuf, dengan tarekatnya
(institusi), tidak hanya menjadi “kandang” bagi mereka yang
melarikan dari realitas kehidupan. Tasawuf seharusnya menjadi
“laboratorium” mutakhir bagi manusia secara lahir batin serta
komprehensif. Yang diperlukan dalam memformulasi bentuk
tasawuf dari yang terlalu condong kepada /abit, atau nasit, ke
arah sikap hidup yang lebih moderat antara keduanya. Selain itu,
tasawuf harus berdiri sebagai, seperti ilmu psikologi, inspirator

4Syaikh Ahmad Sirhindi juga telah mencoba “memperbaiki” praktek
semacam itu. Lihat M. Abdul Haq Anshari, Sufism and Syari'ah: A Study of
Shaykh Abmad Sirhindi’s Effort to Reform Sufism (London: The Islamic
Foundation, 1980).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 407



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

dan katalisator dalam kehidupan yang sudah kehilangan warna
dan bentuk ini.

Sebagai salah satu aliran pemikiran Islam dan warisan
khazanah  Islam, sudah saatnya dilakukan redefinisi,
reinterpretasi, serta reposisi tasawuf dalam konteks kekinian agar
dapat berinteraksi dengan lingkungan modern secara dinamis.
Bila tasawuf hanya mengacu pada konteks dan pemikiran awal
kemunculannya, seperti yang selalu tergambar dalam berbagai
buku yang membicarakan masalah ini, sudah tidak relevan lagi
dengan perkembangan dan kemajuan zaman. Bentuk formulasi
baru yang diinginkan sejatinya bisa mengakomodasi kebutuhan
masyarakat modern yang tengah kehilangan identitas diri serta
yang dilanda kekeringan spiritual. Lebih dari itu, manusia
modern sedang berada di persimpangan sehingga mereka
senantiasa merasa berada di tempat terasing. Mereka sedang
dalam pencarian bentuk renunciation, zuhud, yang bisa diterima
oleh mereka yang kesehariannya disibukkan dengan kegiatan
yang berdimensi zassit. Walaupun demikian, perubahan “baju”
tasawuf tidak boleh bertentangan atau keluar dari “aturan main”
yang telah ditentukan dalam al-Qur’an dan Sunnah.

Mengaplikasikan hubungan yang sedemikian indah itu
menurut banyak kalangan, bukan perkara yang gampang, terlebih
di era globalisasi ilmu dan budaya seperti sekarang ini. Begitu
banyak kesulitan dan hadangan yang akan dihadapi sebagai
akibat dari berbagai praktek instrinsik yang terlanjur melekat
pada tasawuf. Tasawuf dipandang oleh sebagian orang belum
banyak memberikan sumbangsih yang berharga bagi tantangan
kemanusiaan universal (buman predicament), ¥ terlebih di era
modern. Tasawuf, dalam beberapa hal, akan sulit berhadapan
dengan realitas sosial di era globalisasi. Kesulitan pertama adalah
menjawab tantangan berbagai temuan ilmu empiris baik dalam
ilmu pengetahuan maupun masalah kemanusiaan (bumanity).
Salah  satu  kekurangan  tasawuf dalam  menghadapi
perkembangan  ilmu  empiris-rasional ~ adalah  kurang
bersahabatnya tasawuf secara sistematik menyesuaikan bahasa

>

¥ Kritikan ini juga pernah dilontarkan oleh pemikir Islam, misalnya
Muhammad Iqbal, yang dituangkannya dalam The Reconstruction of Religion
Thought in Isiam.

408 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

dengan perkembangan tersebut. Akibatnya, tasawuf kurang
relevan dan out moded, meminjam istilah Witgenstein, > dalam
merespons bermacam-macam perkembangan ilmu pengetahuan
serta pengalaman manusia.

Kesulitan kedua adalah jika berhadapan dengan globalisasi
budaya. Globalisasi memaksa tasawuf membuat konsensi-
konsensi psikologis. Namun, pola konsensi psikologis hanya bisa
dilakukan bila tasawuf membuka diri eksklusivitasnya terhadap
semua bentuk perkembangan di era modern ini. Selama ia masih
berkutat dengan baju lama, akan sulit baginya untuk melakukan
hal tersebut karena tasawuf dengan pola lama struktur
fundamental pemikirannya bersifat partikularis, bukan pluralis.

Catatan Akhir

Agar bisa keluar dari kemelut dan balutan pelbagai problema
yang muncul di era modernisasi, tidak ada jalan lain bagi tasawuf
selain “melirik” ilmu-ilmu sosial modern yang bisa dijadikan
dasar berpikir tambahan, selain al-Qur’an dan tradisi Nabi,
dalam rangka menjawab tantangan perubahan zaman tersebut.
Filsafat, sebagai salah satu ilmu humaniora modern, bisa menjadi
partner tasawuf dalam melakukan formulasi, reformulasi, evaluasi,
serta reevaluasi atas berbagai doktrin dan ajarannya. Semua
doktrin dan ajaran tasawuf tidak diposisikan sebagai “barang
jadi”, tetapi sebagai sesuatu yang mesti direformulasi sesuai
dengan kebutuhan zaman karena sifatnya yang historis, bukan
normatif. Tradisi filsafat analitik pascapositivisme dan tradisi
eksistensialis serta dinamika filsafat bisa dijadikan sebagai alat
bantu tasawuf dalam mempertajam rumusannya yang lebih segar
untuk menghindarkan keterjebakan tasawuf yang bersifat
transendental-spekulatif. Sesuatu yang tidak bisa dilupakan,
tasawuf merupakan produk sejarah yang muncul dan
berkembang dalam rentang sejarah yang panjang sehingga dia
bukan merupakan “sesuatu” yang kebal kritik. Wa al-Lih a'lam bi
al-shawab.®

"Donald Hudsen, Philisophy Approach to Religion (London: McMillan,
1976), 25.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 409



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

Daftar Pustaka

Abd al-Hamid Fatdh, Nasy'ah al-Falsafah —al-Shifiyyah wa
Tathawwuruba (Beirut: al-Maktabah al-Islamiyah, 1973).

'Abd  al-Kafim Ibn Hawazin al-Qusyaiti, A/-Risdlah al-
Qusyairiypah  fi Ilm  al-Tashawwnf (Kairo:  Mathba'ah
Muhammad 'Ali Shihab Wa Auladuh. t.t.).

Akbar S. Ahmed, Post Modernisme: Bahaya dan Harapan Bagi Islam
(Bandung: Mizan, 1993).

Al-Allamah al-Sayyid Muhammad Husein al-Thabathaba’i, .4+
Mizan fi Tafsir al-Qur’an, Jilid 6 (Beirut: Mu’assasah A’lam li
Thiba’ah, 1411/1991).

, Kernel of the Kernel; A Shi’i Approach to Sufism. trans.
Mohammad H. Faghfoory (New York: State University of
New York Press, 2003).

Alfin Tovler, The Third Wave New York: Bantam Book, 1990).

Al-Hujwitd,. Kasyf al-Mahjib. (Beirut: Dar al-Nahdlah, t.t.).

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Isiam (Cape Hill,
USA: The Univesity of Carolina Press, 1975).

Arnold Toynbee, A Study of History (Oxford: Oxford University
Press, 1957).

Cyprian Rice, The Persian Sufi (London: George Allen & Unwin
Ltd., 1964).

Denis H. Lajoie dan S. Shapiro, “Definition of Transpersonal
Psychology; The First Twenty Years”, The Journal of
Transpersonal Psychology, vol. 24, no. 1 (1992).

Donald Hudsen, Philisophy Approach to Religion (London:
McMillan, 1976).

Elizabeth Sirriyeh, Sufis and Anti-Sufis (London: RoutlegeCurzon,
2003).

F.C. Happold, Mysticism: A Study and an Anthology (New York:
Viking Penguin Inc., 1970).

Fazlur Rahman, Isla (Chicago: The University of Chicago,
1979).

Geoffrey Parriender, Mysticism in the World's Religion (London:
Sheldon Press, t.t.).

Giddens A. Tunner (ed.), Social Theory Today (California:
Standford University Press, 1987).

410 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Pernbaban Sosial

Hamilton A.R. Gibb, Studies on the Civilization of Islam, ed.
Standford J. Shaw dan William R. Polk (USA: Beacon
Peparback, 1968).

Hanna Djumhana Bastaman, Integrasi Psikologi dan Islam; Menuju
Psikologi Istam (Y ogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995).

Henry Corbin, Creative Imagination in the Sufism on lbn 'Arabi,
trans. Ralph Manheim (Pricenton, N.J.: Pricenton University
Press, 1969).

Ibn Khaldan, al-Mugaddimah (Kairo: al-Mathba'ah al-Bahiyah,
t.t.).

Ibn Taymiyyah, Raf" al-Malim: 'an al-Aimmah al-A'lam (Beirut: al-
Maktabah al-Islami, t.t.).

Jalaluddin Rakhmat, “Islam: Sumbangsih Pemikiran di Era Pasca
Modernisme”, dalam Reorientasi Pembaharuan Pemikiran Isiam
Indonesia, Makalah Seminar Nasional (Yokyakarta: SMF.
Ushuluddin IAIN Sunan Kalijaga, 1995).

Jan Van Bragt, Mpystical Buddhist and Christian (New York:
Crossroad Publishing Company, 1995).

Jhon Naisbitt dan Patricia Aburdance, Mega Trend 2000 Ten New
Direction for the 1900's New York: Avon Book, 1991).

John Bousfield, Isiamic Philosophy in South-East Asia (Leiden: EJ.
Brill, 1983).

John O. Voll, “Renewal and Reform in Islamic History: Tajdid
and Islah”, dalam [oice of Resurgent Islam ed. John L. Esposito
(New York: Oxford University Press, 1983).

Jujun S. Suriasumantri, I/mu dalam Perspektif (Jakarta: Gramedia,
1998).

Julian Baldick, Mystical Isiam: An Introduction to Sufism (UK: IB.
Tauris, 1992).

K. Bartens, Filsafat Barat Abad XX (Jakarta: Gramedia, 1985).

Laily Mansur, Ajaran dan Teladan Para Sufi (Jakarta: RajaGrafindo
Persada, 1990).

M. Abdul Haq Anshari, Sufism and Syari’ab: A Study of Shaykh
Abmad Sirhindi’s Effort to Reform Sufism (London: The Islamic
Foundation, 19806).

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 411



Yusno Abdullah Otta, Tasawnf dan Tantangan Perubaban Sosial

Margareth Smith, Reading From the Mystic of Islam (London: Luzan
& Company, 1969).

Marvin Gawryn, Reaching High: The Psychology and Spiritual 1iving
(Barkeley: Spiritual Renaisance Press, 1980).

Muhammad Yuasuf Musa, Falsafah al-Akblaq fi al-Isiam (Kairo: al-
Khanajy, 1063).

Myron Weiner (ed.), Modernization: the Dynamics of Growth
(Washington D.C.: Voice of America Forum Lectures, 1968).

Nurcholis Madjid, “Pesantren dan Tasawuf”, dalam Pesantren dan
Pembangunan (Jakarta: LP3ES, 1985).

, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina,
1995).

Percakapan Toshihiko Izutsu dan Herman Landolt tentang
"Pengalaman Mistik", Ulumul Qur'an’, vol. 1, no. 3
(1989/1410).

R.A. Nicholson, Studies in  Islamic  Mysticism  (Cambridge:
Cambridge University Press, 1921).

, The Mystic of Isiam (London-Boston: Routledge &
Kegan Paul, 1973).

Robert N. Bellah, Is/amic Tradition and The Problem of Modernization
(New York: Harper dan Row, 1970).

Stephen Spink, Psychology and Religion (London: Metheun Co.,
1963).

Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian Iimiah (Jakarta: Rajawali
Press, 1988).

Titus Burckhardt, An Introduction To Sufism, The Mystical Dimension
of Islam. 2nd, 11, trans. D.M. Matheson (England: Crucible,
1990).

W. Brand, The Struggle for Higher Standard of Living (Glencoe,
Illinois: The Free Press, 1958).

Yunasril Ali, Jalan Kearifan Sufi (Jakarta: Serambi, 2002).

Yusno Abdullah Otta,”“Irfani dalam Perspektif Syi‘ah (Studi atas
Pemikiran Thabathaba’t dalam Tafsir Al-Mizan)”, Tess
(Semarang: IAIN Walisongo, 2001).

412 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial.pdf

