


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 389 

TASAWUF  
DAN TANTANGAN PERUBAHAN SOSIAL 

Yusno Abdullah Otta
*
 

__________________________________________________ 

Abstract: Sufism in the eras of globalization and information often faces 
considerable challenges. The function and role of religion in modern life have in 
some aspects diminished, including sufism because it is claimed to have played no 
or less role in resolving problems nor stimulating social change. As one of Islamic 
traditions, sufism makes ihsan as its essential teaching. By this concept, sufism 
encourages humans to pray to God wholeheartedly. Sufism is now required to show 
its own existence and function by making fundamental contribution for modern 
life, an era which differ socio-culturally from the one when sufism firstly emerged. 
Sufism thus needs to adapt itself to the changes in the era of information and 
globalization so that it will remain relevant and suitable for human progress. 
Sufism needs to release itself from its exclusivism and to avoid being trapped in its 
own logic, namely speculative-trancendentalism  

Abstrak: Tasawuf di era globalisasi dan informasi seperti saat ini tengah 
menghadapi tantangan yang sangat berat. Kehidupan modern sudah sampai pada 
taraf tidak lagi mempercayai fungsi dan peran agama, termasuk di dalamnya 
tasawuf, sebagai „sesuatu‟ yang dapat memberikan solusi bagi perubahan sosial. 
Sebagai manifestasi paripurna dari ajaran Islam, tasawuf berintikan pada 
konsep Ihsān yang mengajarkan untuk beribadah kepada Sang Pencipta secara 
ikhlas. Untuk menunjukkan eksistensinya, tasawuf dituntut peran aktifnya 
secara konstruktif-solutif terhadap berbagai kebutuhan manusia modern yang 
amat berbeda dengan setting maupun struktur masyarakat pada saat tasawuf 
“dilahirkan” pada zamannya. Tasawuf dituntut untuk memerlukan “baju” 
baru di era informasi yang kerap berubah ini, agar tetap realible dan suitable 
dengan kemajuan zaman. Hal itu dapat dilakukan dengan berusaha “keluar” 
dari eksklusifismenya dengan meminjam tradisi filsafat analitik pasca positivisme 
dan tradisi eksistensialis serta dinamika filsafat untuk dijadikan sebagai alat 
bantu tasawuf dalam mempertajam rumusannya yang lebih segar untuk 
menghindarkan keterjebakan tasawuf yang bersifat transendental-spekulatif. 

Keywords: Tasawuf, Perubahan Sosial, Modernisasi, Globalisasi. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

(STAIN) Menado. email: yusno.otta@gmail.com. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

390 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

TERMA tasawuf1 baru muncul beberapa abad setelah wafatnya 
Rasulullah saw. Pada masa Rasulullah saw. masyarakat muslim  
hanya mengenal istilah ―shahâbah‖ sebagai orang yang berada 
dekat dalam lingkaran Rasulullah saw. Mereka juga mengenal 
istilah ―„Âbid‖, yang diberikan kepada mereka yang selalu 
beribadah kepada Allah swt. Hampir semua peneliti sepakat 
bahwa istilah tasawuf berasal dari shûff. Pemahaman ini 
didasarkan pada dua hal. Pertama, kata ini, shûff, dialamatkan 
kepada mereka yang memakai pakaian yang terbuat dari Shûff. 
Kedua, sekelompok orang yang tinggal di teras mesjid di kota 
Madinah yang dikenal dengan ahl al-Shuffah. Ada juga, sebagian 
sarjana orientalis yang mengidentikkan pengertian tasawuf 
dengan kata sophis; suatu istilah yang diidentikkan kepada 
sekelompok filsuf Yunani kuno. Namun, keterkaitan dan 
keidentikan ini dibantah tidak saja oleh para penulis muslim, 
tetapi juga oleh beberapa sarjana Barat, terutama mereka yang 
datang belakangan. 

Tasawuf merupakan diskursus akademik yang cukup menarik 
dan mendapat perhatian dalam setiap pengkajiannya karena 
sifatnya yang mysteries.2 Disebut misteri karena, pada prinsipnya, 
seorang sufi adalah orang yang sedang memasuki wilayah 
misteri, yang kemudian, setelah melalui berbagai proses 
pentahapan, mencapai pengetahuan esoterik tentang ketuhanan 
(Divine) yang Absolut, dan akhirnya mengalami ―reborn into 

                                                 
1 Untuk pengertian tasawuf bisa dilihat dalam, di antaranya, ‗Abd al-

Karîm Ibn Hawazin al-Qusyairy, al-Risâlah al-Qusyairiyyah fî Ilm al-Tashawwuf 
(Kairo: Mathba'ah Muhammad 'Alî Shihâb Wa Aulâduh, t.t.); al-Hujwirî, 
Kasyf al-Mahjûb (Beirut: Dâr al-Nahdlah, t.t.), 81-2; Irfân ‗Abd al-Hâmid 
Fatâh,, Nasy'ah al-Falsafah al-Shûfiyyah wa Tathawwuruha (Beirut: al-Maktabah 
al-Islâmiyyah, 1973), 122-3; Ibn Khaldûn, al-Muqaddimah (Kairo: al-
Mathba'ah al-Bahiyah, t.t.), 228; Titus Burckhardt, An Introduction to Sufism, 
The Mystical Dimension of Islam, Cet. II, trans. D.M. Matheson (England: 
Crucible, 1990), 3-9; Geoffrey Parriender, Mysticism in the World's Religion, 
(London: Sheldon Press, 1990), 3-18; Julian Baldick, Mystical Islam: An 
Introduction to Sufism (UK: IB. Tauris, 1992). 

2 Lihat F.C. Happold, Mysticism: A Study and an Anthology (New York: 
Viking Penguin Inc., 1970), 18; Lihat juga, Annemarie Schimmel, Mystical 
Dimensions of Islam (Cape Hill, USA: The Univesity of Carolina Press, 1975), 
3. Schimmel menyebut, ―That mysticism contains something mysteries, not to be 
reached by ordinary means or by intellectual effort,…‖ 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 391 

eternity‖,3 terlahir kembali ke dalam keabadian. Oleh karena itu, 
tasawuf tidak mudah untuk dikaji hanya dengan menggunakan 
upaya nalar dan intelektual4 sekaligus. 

Menurut banyak pengamat, tasawuf dalam dunia Islam 
dipandang sebagai gejala yang tidak mudah untuk diidentifikasi,5 
terlebih lagi bila sudah memasuki wilayah yang disebut mystical 
experience atau mystical awarness 6 ; berbeda dengan mystical text. 
Dunia Barat lebih mengenal sebutan mysticism jika menyebut kata 
tasawuf. Dunia Islam, terutama aliran Sunni, lebih mengenal kata 
tasawuf. Sementara dalam Syī‗ah lebih dikenal dengan istilah 
„irfānî.7 Lebih dari itu, semua istilah itu merujuk pada sebentuk 
pengalaman ruhani dalam mendekatkan diri kepada sang 
Pencipta agar menjadi manusia yang mendekati ―kesempurnaan‖ 
hidup. 

Sebagai pengalaman ruhani, tasawuf lebih menekankan pada 
―rasa‖ ketimbang ―rasio‖ sehingga ia seringkali disebut sebagai 
ilmu rasa, dzauq. Ketidakberpihakan tasawuf pada rasio 
menjadikannya berbeda dengan ilmu-ilmu keislaman lainnya, 
misalnya ilmu kalam yang dibangun di atas rasionalitas yang 
sifatnya universal sehingga memiliki fondasi dan dasar yang lebih 
stabil.8 Sebagian pengamat berpandangan bahwa ajaran tasawuf 
merupakan bentuk sinkretisme dari ajaran luar Islam, seperti 
Kristen, Budha, Hindu, dan ajaran lainnya. Artinya, mereka yang 
berada dalam kelompok ini meragukan eksistensi tasawuf 
sebagai ajaran yang murni  bersumber dari tradisi Islam. 

                                                 
3Happold, Mysticism..., 18. 
4Schimmel, Mystical...,  3. 
5Cyprian Rice, The Persian Sufi (London: George Allen & Unwin Ltd., 

1964), 9. 
6Diskusi lebih lanjut mengenai kedua istilah di atas serta perbedaan 

antara keduanya bisa dilihat dalam Jan Van Bragt, Mystical Buddhist and 
Christian (New York: Crossroad Publishing Company, 1995), 11-26. 

7Untuk penjelasan lebih lanjut tentang „irfānî, Thabathaba‘i, Kernel of the 
Kernel; A Shi‟i Approach to Sufism, trans. Mohammad H. Faghfoory (New 
York: State University of New York Press, 2005); juga lihat Yusno Abdullah 
Otta, ‗Irfānî dalam Perspektif Syī„ah (Studi atas Pemikiran Thabāthabā‟i dalam Tafîr 
Al-Mîzān), Tesis (Semarang: IAIN Walisongo, 2001). 

8 Nurcholis Madjid, ―Pesantren dan Tasawuf‖, dalam Pesantren dan 
Pembangunan (Jakarta: LP3ES, 1985), 99. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

392 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Meskipun demikian, terdapat beberapa peneliti yang berbeda 
pandangan dengan kelompok pertama. Sekadar menyebut 
contoh mereka adalah R.A. Nicholson, 9  Margareth Smith, 10 
Annemarie Schimmel,11 Henry Corbin,12 Hamilton A.R Gibb,13 
dan Toshihiko Izutsu.14 

Tasawuf adalah kajian yang masuk dalam wilayah agama. 
Berbagai pendekatan dalam studi agama, seperti fenomenologis 
dan saintifik, yang sering mengklaim memiliki tingkat netralitas 
tertentu menjadi populer selama tiga dekade terakhir ini. Mereka 
yang memiliki identitas keagamaan yang kuat, sehingga 
menciptakan karakter keagamaan yang baik, tidak jarang 
menemukan kesulitan untuk menerapkan pendekatan yang 
disebut sebagai ‖sesuatu‖ yang bebas nilai. Akan tetapi, untuk 
membela perspektif keagamaan, kita boleh mengatakan bahwa 
tidak ada pandangan dan klaim bebas nilai dalam bentuk apa 
pun. Klaim bahwa semua kebenaran harus dilihat dan dipandang 
dari perspektif yang bebas nilai, secara paradoks, merupakan 
bentuk penghakiman,15 terlebih di era global dan modern. 

Era globalisasi dan informasi seperti saat ini agama, terutama 
Islam, sedang menghadapi tantangan yang sangat berat. 
Masyarakat modern sudah sampai pada taraf tidak lagi 
mempercayai fungsi agama dan perannya sebagai institusi paten, 
karena kehidupan modern sudah begitu menggurita di setiap 

                                                 
9 R.A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1921); Lihat juga, R.A. Nicholson, The Mystic of Islam 
(London-Boston: Routledge & Kegan Paul, 1971). 

10Margareth Smith, Reading from the Mystic of Islam (London: Luzan & 
Company, 1969). 

11Schimmel, Mystical ..., 5. 
12Henry Corbin, Histoire de la Philosophie Islamique (Paris: Gillarmard,t.t.), 

25; Lihat juga, Henry Corbin, Creative Imagination in the Sufism on Ibn 'Arabi, 
trans. Ralph Manheim (Pricenton, N.J.: Pricenton University Press, 1969). 

13Hamilton A.R. Gibb, Studies on the Civilization of Islam (USA: Beacon 
Peparback, 1968), 208. 

14 Lihat Percakapan Toshihiko Izutsu dan Herman Landolt tentang 
―Pengalaman Mistik‖, Ulumul Qur‟ān', vol. 1, no. 3 (1989/1410), 60-9. 

15Adnan Aslan, Religious Pluralism in Christian and Islamic Philosophy: The 
Thought of John Hick and Seyyed Hossein Nasr (Great Britain: Curzon Press, 
1998), ix. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 393 

aspek kehidupan mereka. Modernitas 16  telah menjadi bagian 
yang sulit dipisahkan dari mereka. Terlebih lagi agama, di satu 
sisi, bagi manusia berdiri sebagai pegangan hidup yang tetap 
(stabel, certainty, unfalsifiable). Sementara, di sisi lain, kehidupan 
modernisasi 17  dipenuhi dengan ketidakpastian dan perubahan 
(instability, uncertainty, falsifiable). Dalam situasi seperti ini, manusia 
modern dituntut secara konsisten dan kontinu untuk selalu 
beradaptasi dengan lingkungannya. Di lain pihak, nilai-nilai ideal 
dalam agama harus tetap menjadi ―tut wuri handayani‖ bagi 
manusia modern. 

Demikian pula dengan tasawuf, yang tidak bisa dipisahkan 
dari agama (baca: Islam), juga tidak luput dari tantangan serupa, 
bahkan, mungkin, lebih berat lagi. Tasawuf sendiri, secara 
prinsipal, merupakan bentuk manifestasi paripurna dari konsep 
ihsân,18 yang merupakan ajaran pokok dalam beribadah kepada 

                                                 
16  Dalam pandangan seorang sejarawan terkenal, Arnold Toynbee,  

modernitas sudah dimulai sejak akhir abad XV M., ketika orang Barat 
―berterima kasih tidak kepada Tuhan, tetapi kepada dirinya sendiri atas 
keberhasilannya mengatasi kungkungan dogma Kristen Abad Pertengahan‖. 
Lihat Arnold Toynbee, A Study of History, Jilid 2 (Oxford: Oxford University 
Press, 1957), 148. 

17Pengertian dari modernisasi sendiri, menurut beberapa pakar, adalah 
perjuangan mencapai taraf hidup yang lebih tinggi atau lebih makmur, yang 
merupakan bentuk dorongan lahiriah manusia sendiri. Robert C. Wood 
berkata, ―Indeed systematic explorations reveal that the desires for security and materil 
well-being are common elements in human nature. Modernity simply brings these 
characteristics to the fore‖. Robert C. Wood, ―The Future of Modernization‖, 
dalam Modernization, the Dynamics of Growth, ed. Myron Weiner (Washington 
D.C.: Voice of America Forum Lectures, 1968), 49; W. Brand, The Struggle for 
Higher Standard of Living (Glencoe, Illinois: The Free Press, 1958), 331. 

18Suatu konsep yang ditelurkan dari hadis Nabi yang berbunyi, ―Engkau 
mengabdi kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya. Jika engkau tidak 
melihat-Nya, (yakinlah) Allah swt. melihatmu‖. (H.R. Bukhari dan Muslim). 
Karena hanya dengan merasakan kehadiran Tuhan di setiap bentuk ibadah 
kita, setiap amal yang dilakukan pasti dilaksanakan dengan baik dan penuh 
rasa khusyu'. Hadis ini bisa disandingkan dengan hadis lain dari Nabi saw. 
yang menyebut, ―Sesungguhnya seseorang hamba yang melaksanakan shalat 
tidak dicatat untuknya (nilai) seperenam atau sepersepuluh. Yang dicatat 
untuk shalat seseorang hamba hanyalah sejauh yang dihayatinya‖. (H.R. Abu 
Dawud, al-Nasai, dan Ibn Hibban). Lihat Yunasril Ali, Jalan Kearifan Sufi 
(Jakarta: Serambi, 2002), 31. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

394 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Sang Pencipta. Tasawuf sendiri merupakan pola dari empirisitas 
keberagamaan Islam sehingga dituntut peran aktifnya secara 
konstruktif-solutif terhadap berbagai kebutuhan manusia 
modern yang secara realitas amat berbeda dengan setting maupun 
struktur masyarakat pada saat tasawuf ―dilahirkan‖ pada 
zamannya. Dalam ungkapan lain, tasawuf memerlukan ―baju‖ 
baru di era informasi yang kerap berubah ini, seiring dengan 
kemajuan zaman. Hal ini perlu diperhatikan agar tasawuf 
memiliki kredibilitas dalam mempertahankan peran dan 
fungsinya. 

Berbagai anomali pada sisi empirisitas keberagamaan dalam 
tasawuf merupakan suatu kemestian. Betapa pun idealnya suatu 
konsep yang dianut, pada saatnya, akan menemui momentum 
keusangan dan akan mencapai batas ―kedaluwarsa‖. 19 
Karenanya, berbagai daya dan usaha mesti dilakukan dalam 
memberi bentuk formulasi baru atas konsep tasawuf. Hal ini 
dilakukan karena merupakan suatu keharusan dan keniscayaan, 
yang sesuai dengan tuntutan zaman. Lebih dari itu, tasawuf akan 
mampu memberikan jawaban solutif par exellent terhadap setiap 
problem masyarakat zaman. 

Penataan ulang terhadap metodologi studi pemahaman 
tasawuf harus dikedepankan dan suatu keharusan yang tidak bisa 
ditawar-tawar lagi. Namun, sejatinya reposisi itu harus tetap 
dalam bingkai normativitas konsep-konsep tasawuf (ihsân) yang 
terkandung dalam al-Qur‘an dan Hadis. 

Kajian ini berupaya mengeksplorasi posisi dan peran tasawuf 
dalam kehidupan modern yang senantiasa mengalami perubahan 
yang begitu massif. Sumber data dari penelitian ini berasal dari 
bahan-bahan dan data-data tertulis yang terdiri atas data primer 
dan data sekunder. Data primer berupa semua referensi yang 
berbicara secara langsung tentang tema tasawuf, baik dalam 
bahasa Arab maupun selain bahasa Arab, sedangkan sumber 
sekundernya adalah referensi tentang kajian sosiologi. 

Berdasar pada permasalahan di atas, penelitian ini diawali 
dengan mengkonstruksi pemikiran tasawuf yang tersebar di 
berbagai karya, baik yang ditulis oleh para sufi maupun kajian 

                                                 
19Bandingkan dengan firman Allah swt. pada Qs. Âli Imrân (3): 140. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 395 

tentang tasawuf yang ditulis oleh para peneliti tasawuf lainnya, 
baik peneliti Barat maupun Timur. Dengan begitu, diharapkan 
akan lebih mudah dipahami corak dan spesifikasi dari ajaran dan 
doktrin tasawuf. Corak dan spesifikasi yang telah terbentuk itu 
yang dipergunakan untuk ―melihat‖ lebih lanjut model tasawuf 
yang lebih relevan dan reliable dengan tantangan perubahan 
zaman di era modern ini. 

Semua data yang terkumpul kemudian dianalisis dengan 
menggunakan beberapa pendekatan, seperti hermeneutik dan 
analisis-deskriptif. Pendekatan pertama digunakan sebagai upaya 
untuk memahami sebuah teks dan pemikiran. Selain itu, dengan 
pendekatan hermeneutik akan lebih mudah untuk memahami 
pemikiran seseorang tentang topik yang sedang diteliti. 20 
Sementara pendekatan analisis-deskriptif adalah untuk 
menjelaskan suatu realitas secara faktual sehingga akan 
memunculkan suatu keyakinan.21 Lebih dari itu, pendekatan ini 
juga berfungsi sebagai balancing dalam mencari bagian-bagian 
mana analisis bisa dikembangkan, dengan dasar kelebihan dan 
kekurangan yang dimiliki dari suatu objek. 

Sketsa Struktur Manusia Modern 

Sulit untuk menghindari bahwa realitas kehidupan modern 
dan modernitas telah mengangkat manusia dari keterbelakangan 
sosial, ekonomi, dan budaya. Modernisasi setidaknya ditandai 
oleh tiga hal: rasionalisme, sekularisme, dan saintisme. 22  Ciri 
pertama dari modernisme, yakni rasionalisme, berdiri sebagai 
filter yang memvalidasi setiap pemikiran dan temua yang tidak 
masuk dalam wilayah rasio. Dengan kata lain, setiap pemikiran 
dan temuan ilmu pengetahuan harus sesuai dengan ketentuan 
dan standar rasio dan logika. Ciri kedua menegaskan bahwa 

                                                 
20Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian Ilmiah (Jakarta: Rajawali Press, 

1988), 94. 
21Jujun S. Suriasumantri, Ilmu dalam Perspektif (Jakarta: Gramedia, 1998), 

77. 
22 Jalaluddin Rakhmat, ―Islam Sumbangsih Pemikiran di Era Pasca 

Modernisme‖, dalam Reorientasi Pembaharuan Pemikiran Islam Indonesia, 
Makalah Seminar Nasional (Yokyakarta: SMF. Ushuluddin IAIN Sunan 
Kalijaga, 1995), 1. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

396 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

segala sesuatu harus berada di luar bingkai agama. Setiap 
kegiatan tidak ada yang berhubungan dengan dimensi suci yang 
terdapat dalam agama. Pemisahan agama dari kehidupan sosial 
adalah sesuatu yang niscaya dalam kehidupan modern. Ciri 
ketiga adalah setiap temuan harus berdasarkan pada sains; bila 
bertentangan dengan ilmu pengetahuan, hal itu bukan termasuk 
dalam katergori modern.  

Ketiga pola yang ditawarkan oleh modernisme di atas, pada 
belakangan ini, mulai mendapatkan ―sorotan‖ tajam tidak saja 
dari luar lingkungan modern, tetapi juga dari kalangan mereka 
sendiri. Konsep ―dekonstruksi‖ yang dikembangkan oleh Jaques 
Derrida 23  adalah mempertanyakan rasionalisme. 24  Sementara, 
sekularisme direspons dengan munculnya fundamentalisme; 
begitu pula dengan saintisme mendapat banyak kritikan karena 
bermacam kelemahan pada kerangka filosofis, terutama dalam 
pijakan teorinya, yang berakibat pada dehumanisasi manusia. 
Saintisme, menurut mereka, tidak berhasil dalam mengangkat 
citra manusia di era modern ini. 

Pada saat dunia Islam dilanda modernisme, ada tiga macam 
reaksi yang dimunculkan: tradisionalis, modernis, dan radikal. 
Sejarah perlawanan pemikiran Islam terhadap rasionalisme 
ekstrim memiliki catatan yang cukup panjang. Cukup banyak 
para pemikir Muslim yang mengomentari dominasi fakultas 
rasio, seperti, sekadar menyebut beberapa tokoh, al-Ghazâlî (w. 
505 H/1111 M.), Ibn ‗Arabî (w. 638 H/ 1240 M.), Suhrâwardi 
(w. 587 H/ 1191 M.), serta Mulla Shadra (w. 1050 H./ 1640 M.). 
Dalam hal sekularisasi, di antara empat peradaban besar (Judeo-
Kristiani, Cina, Hindu, dan Islam) hanya Islam saja yang sulit 
terjangkit virus sekularisasi. Akan tetapi, Islam begitu apresiatif 
terhadap sains, selama sains tersebut tidak bersifat parsialis dan 
fragmentatif. Dalam konsep Islam, tidak ada yang bersifat ―value-
free‖ dalam lapangan kegiatan ilmiah. Artinya, konsepsi Islam 
tentang ilmu pengetahuan bersifat integral satu dengan yang 
lainnya. 

                                                 
23Untuk riwayat hidupnya dapat dilihat dalam K. Bartens, Filsafat Barat 

Abad XX (Jakarta: Gramedia, 1985), 493.  
24 Lihat Giddens A dan Tunner (ed.), Social Theory Today (California: 

Standford University Press, 1987), 196 dan 202. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 397 

Titik balik dari hal di atas, Islam di era kekinian, harus 
mengacu pada pola nonsektarian, pluralis, sekaligus 
memodifikasikan antara tradisionalisme dan modernisme, 
menggabungkan antara rasionalisme dan mistisme serta 
mengembangkan sains yang bernilai Islam. Dalam sejarah 
panjangnya, Islam memiliki dan mewarisi khazanah intelektual 
dalam berbagai bidang ilmu pengetahuan, seperti astronomi, 
kedokteran, farmasi, fisika, serta metafisika, belum lagi bila 
berbicara tentang warisan ilmu-ilmu keagamaan, yang sebagian 
besar khazanah tersebut masih dapat disaksikan sekarang ini. Hal 
ini menunjukkan bahwa para pemikir Islam terdahulu telah 
mengembangkan ilmu dan pengetahuan. 

Dalam kaitannya dengan nilai spiritualitas, Jhon Naisbitt dan 
Patricia mengumandangkan semboyan mereka berdua yang 
terkenal, ―Spirituality Yes, Religion No‖. 25  Semangat ini secara 
hermeneutik menunjukkan ―citra negatif‖ masyarakat modern 
yang tengah mengalami kesepian dan kenestapaan dalam ruang 
hidup mereka. Masyarakat modern sedang mengalami 
kekeringan makna hidup (meaningless) dalam struktur 
masyarakatnya. Dalam ungkapan lain, masyarakat modern 
sedang mengalami gejala ―dislokasi kejiwaan‖, ―disorientasi‖ dan 
―deprivasi relatif‖, yang oleh Eric Formm dinyatakan sebagai 
masyarakat yang teralienasi dari pribadi dan, sekaligus, anggota 
masyarakatnya.26 

Dalam kegemilangan materi sebagai hasil dari modernitas, 
masyarakat modern yang merasa teralienasi dalam masyarakat 
memerlukan suatu sebagai pegangan hidup. Mereka 
berbondong-bondong mencari kembali ―akar‖ ajaran yang 
hilang dari kehidupan mereka. Modus operandi mereka adalah  
pencarian kembali ajaran fundamental yang terdapat dalam 
agama dan tradisi. Kelompok ini kemudian dikenal dengan 
sebutan kaum Fundamentalis.27 ―Kebangkitan spiritual‖ di era 

                                                 
25 Jhon Naisbitt dan Patricia Aburdance, Mega Trend 2000 Ten New 

Direction for the 1900's (New York: Avon Book, 1991), 295.  
26Lihat, Alfin Tovler, The Third Wave (New York: Bantam Book, 1990), 

374. 
27 Bandingkan dengan Akbar S. Ahmed, Post Modernisme: Bahaya dan 

Harapan Bagi Islam (Bandung: Mizan, 1993).  



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

398 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

modern yang mengambil pola fundamentalisme28 menunjukkan 
bahwa budaya-budaya dan emosi kejiwaan masyarakat modern 
bersifat otoriter, tidak toleran, dan bersemangat memaksa dalam 
menampilkan dirinya terhadap masyarakat lain,29 bahkan tidak 
jarang anarki terhadap dirinya sendiri. Akan tetapi, sayang 
tawaran yang ditampilkan oleh kaum fundamentalis ini kurang 
begitu mendapat tempat, tidak saja oleh kelompok di luar 
mereka, bahkan dari golongan seagama dengan mereka.  

Dalam pandangan Robert N. Bellah, masyarakat modern 
yang lebih mengedepankan pola skriptualis, dalam hal ini 
kelompok fundamentalis, memiliki kesempatan yang terbatas 
dalam memahami nilai dan ajaran yang terkandung dalam suatu 
agama atau tradisi. Dalam bahasa yang lebih lugas Bellah 
mengatakan sebagai berikut. 

…that scripturalism has not met all religious need however successful  
it is as an ideology. It is difficult to imagine that an intransigent literalis 
can cope with the profound problem raised by modern experience in 
the mind of manajemen those best educated in the Islamic traditions.30 

Bellah menyatakan bahwa kaum skriptualis tidak bisa 
mengadopsi semua kebutuhan agama meskipun ia sukses sebagai 
sebuah ideologi. Tidak mudah untuk membayangkan bahwa 

                                                 
28 Istilah ―Fundamentalisme‖ sendiri pada awalnya merupakan ―gerakan 

Protestantisme abad XX yang menekankan penafsiran ulang atas kitab suci 
agama Kristen, Injil, secara literal (seperti penerimaan penuh sejarah 
penciptaan [dalam kitab keluaran] dan menolak teori evolusi) sebagai hal 
yang fundamental bagi ajaran Kristen‖. Lihat Webster's New Twentieth Century 
Dictionary of the English Language, 2nd edition (USA: William Collins Publishers, 
Inc., 1980), 742. Dalam perkembangan sejarahnya, fundamentalisme 
kemudian mengandung sikap menolak segala yang datang dari luar, 
termasuk ilmu pengetahuan. Dalam Islam, istilah fundamentalisme terlalu 
dibebani oleh pandangan Kristen dan stereotip Barat; istilah umum yang 
lebih cocok untuk, menurut John O. Voll, adalah ―kebangkitan‖ Islam atau 
―aktivisme‖ Islam. Islam memiliki tradisi tajdîd dan ishlâh yang panjang, yang 
mencakup gagasan politik dan aktivitas sosial sejak awal abad Islam sampai 
sekarang. Lihat John O. Voll, ―Renewal and Reform in Islamic History: 
Tajdid and Islah‖, dalam Voice of Resurgent Islam, ed. John L. Esposito (New 
York: Oxford University Press, 1983). 

29Naisbitt, Mega..., 100. 
30Robert N. Bellah, Islamic Tradition and The Problem of Modernization (New 

York: Harper dan Row, 1970), 165-6. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 399 

kaum literalis bisa mengatasi semua masalah yang muncul dalam 
pengalaman modern, sekalipun oleh mereka yang datang dari 
kalangan Islam tradisional. Karenanya, tidak cukup hanya 
dengan kembali ke ajaran fundamental, tanpa memberikan 
―sentuhan‖ yang dapat diterima oleh semua kalangan dan 
golongan secara universal dan inklusif. 

Masyarakat modern, dalam pandangan Thabâthabâ‘i, lebih 
mementingkan hal-hal yang bersifat fisik daripada metafisik. 
Manusia modern membutuhkan lebih dari sekadar apa yang 
ditawarkan oleh fundamentalisme. Karena itu, tidak berlebihan 
kiranya jika menyatakan bahwa mereka memerlukan pengalaman 
keagamaan yang lebih intens dalam pencarian kembali makna 
hidup yang dapat ditemukan dalam tasawuf, yakni pola tasawuf 
yang lebih mampu dalam mengapresiasi kehidupan modern 
sehingga memiliki jawaban dari setiap problem kemodernan. 
Tasawuf yang dimaksud adalah model yang mampu menjawab 
problem spiritualitas masyarakat modern yang telah 
diformulasikan secara kontekstual, humanis-sosiologis, dan 
bersifat ―social salvation‖ dengan tanpa meninggalkan kedalaman 
spiritual individual. Dalam konteks inilah penataan ulang 
terhadap metodologi pemikiran tasawuf diperlukan sebagai 
sebuah upaya menghadapi perubahan zaman karena 
perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi, sehingga 
tasawuf mampu mendinamisasikan dalam kehidupan keseharian 
dalam mengawal zaman yang selalu berubah.31 

Anomali Spiritualisme Islam 

Ihsân yang kemudian dikenal dengan sebutan konsep tasawuf 
berkembang menjadi kelompok-kelompok ―tarekat‖. Dalam 
sejarahnya, tasawuf pernah menjadi solusi alternatif yang 
menengahi kesenjangan antara kalam yang bercorak 
intelektualistik-rasional dan fiqh yang bercorak legalistik-
formalistik. Di zaman modern dan global seperti sekarang ini 
yang ditandai dengan perubahan dan pergeseran yang begitu 
cepat memerlukan suatu ―perangkat‖ yang mampu menjadi 

                                                 
31Al-Allâmah al-Sayyid Mohammad Husein al-Thabâthabâ‘i, Al-Mîzân Fî 

Tafsîr Al-Qur‟ân, Jilid 6 (Beirut: Mu'assasah al-'Alami li al-Thibâ‘ah, 1991), 
170. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

400 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sumber inspirasi. Pergeseran zaman dan perbedaan pokok 
persoalan yang dihadapi umat di era kekinian dan zaman dahulu 
menjadi alasan kuat untuk mengkaji ulang pemikiran tasawuf. 
Hal ini semata-mata dimaksudkan sebagai pemekaran dan 
pengembangan wawasan berpikir dan perilaku, tanpa bermaksud 
meninggalkan nilai-nilai normatif yang dikandung oleh tasawuf 
sejak masa kemunculannya. 

Penerapan konsep-konsep rumusan tasawuf model lama 
tampaknya sudah tidak kondusif lagi, untuk tidak mengatakan 
―impoten‖, dalam pertumbuhan spiritualitas yang sehat dan 
wajar. Konsep tasawuf dengan bentuk ―in old fashion‖ yang 
banyak mengarahkan pelakunya bersifat otonomi individu dalam 
mengembangkan kemampuan spiritualitasnya merupakan model 
yang ―out of moded‖. Tasawuf dalam pola demikian merupakan 
model yang terpasung dan kaku. Unsur ―dzauq‖ (perasaan) 
sebagai salah satu pendekatan dalam mengarungi dunia tasawuf, 
sejalan dengan Schleimacher yang menggunakan pendekatan 
―feeling‖ dalam memahami realitas, telah dimanipulasi sedemikian 
rupa sehingga mengantarkan pelakunya kepada jenjang ―ittihâd‖, 
―hulûl‖, bahkan ―syathahat‖. Ada beberapa ulama yang telah 
mengkritisi bentuk tasawuf seperti ini yang hanya melahirkan 
kesalehan individual dan melupakan dimensi lingkungan sosial.32  

Citra heterodok seperti inilah yang tidak begitu diminati oleh 
kalangan modernis Islam. 33  Sebagian besar mereka 
mempraktekkan tasawuf hanya melahirkan kesalehan individual 
dan sangat jarang, untuk tidak mengatakan tidak, menyentuh 
kepekaan sosial. 34  Seakan bertasawuf hanya menjadikan 
seseorang shaleh secara personal dan menghindari menjadi 
shaleh secara sosial, padahal salah satu tujuan diturunkannya 
agama (baca: Islam) adalah untuk memberantas ketimpangan 
sosial yang terjadi dalam masyarakat. Inilah hikmah terbesar dan 
gambaran keberhasilan dakwah agama Islam. Islam, sebagai 

                                                 
32Lihat, misalnya, Ibn Taymiyyah, Raf' al-Malâm 'an al-Aimmah al-A'lâm, 

(Beirut: al-Maktabah al-Islâmî, t.t.), 1390. 
33 Lihat M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999), 153. 
34Lihat pembahasan tentang hal ini dalam Muhammad Yûsuf Mûsâ, 

Falsafah al-Akhlâq fî al-Islâm (Kairo: al-Khanajy, 1963), 215-22. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 401 

agama, mengajarkan umatnya untuk menjalani kehidupan dunia 
dengan seimbang antara kehidupan spiritual dan material. Sikap 
hidup seperti ini tidak akan ditemukan dalam agama lain, seperti 
Yahudi dan Kristen. Dalam agama Yahudi, tidak ada penekanan 
aspek spiritual dalam ajarannya, sedangkan dalam Kristen lebih 
ditekankan aspek spiritual daripada kehidupan material.35 

Dunia tasawuf dalam bentuk old fashion tidak bisa dilepaskan 
dari kelembagaan tarekat. Dengan ungkapan lain, dunia tasawuf 
pola lama ini memiliki kaitan yang erat dengan kelembagaan 
tarekat, dan terjebak dalam  bentuk formalisme, yang tanpa sadar 
telah dibuatnya sendiri sehingga rumusan konsep ihsân yang 
digambarkan oleh Nabi saw. yang begitu mudah dicerna dan 
dipraktekkan menjadi sesuatu yang sulit, ―njlimet‖ serta kabur. 
Selain itu, model institusi tarekat kurang apresiatif terhadap ilmu 
pengetahuan yang sifatnya empiris dan rasionalis, bahkan 
cenderung menentang dan mementingkan wirid dan bentuk 
ritual formalisme lainnya. 

Praktek ritual seperti tergambar di atas telah menghilangkan 
kreativitas dan orisinalitas dalam beribadah dan pengembangan 
bentuk tasawuf sebagai ciri utama dari tasawuf pola lama. Hal ini 
pada saatnya akan mencapai titik klimaks dan menimbulkan 
kejenuhan karena melupakan kehidupan sosial sebagai bagian 
dari beribadah kepada Allah swt. Sikap eksklusivitas tasawuf juga 
demikian nyata, suatu disiplin keras dan ketundukan mutlak, 
yang mendominasi institusi tarekat, pada ―Syaikh‖ tanpa reserve, 
'al- Murîd bi lâ irâdah'36 taken  for granted, yang diibaratkan oleh al-
Junaid seperti ―sebujur mayat di tangan orang yang 
memandikannya‖. 37  Fenomena tersebut semakin mempertegas 
kenyataan bahwa seorang sâlik adalah sosok yang telah 
mengalami, meminjam istilah William James, ―sick soul‖ dan jauh 
dari ketegori ―healthy minded‖.38 

                                                 
35 Mohammed Hosein Thabāthabā‘i, Hikmah Islam (Bandung: Mizan, 

1993), 31. 
36Lihat Fazlur Rahman, Islam (Bandung: Pustaka, 1993), 197. 
37 Laily Mansur, Ajaran dan Teladan Para Sufi (Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 1996), 79. 
38Stephen Spink, Psychology and Religion (London: Metheun Co., 1963), 

154-6. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

402 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Problem yang muncul akibat situasi dan kondisi demikian 
adalah adanya gap yang cukup jauh antara sufisme, yang memiliki 
warna esoterik-batiniah, dengan dimensi lainnya, seperti fiqh, 
yang bersifat eksoterik-lahiriah dan legal-formalistik. Perbedaan 
ini tidak saja melahirkan cabang keilmuan yang berbeda, tetapi 
juga memunculkan saling curiga, bahkan pertentangan di antara 
kedua cabang keilmuan ini.39 Padahal, konsep iman, Islam, dan 
ihsân merupakan paket trilogi aksiomatik dalam doktrin 
keberagamaan Islam, yang tidak bisa ditawar lagi. Bentuk 
pengamalan ketiganya harus secara sinergi tanpa memaksimalkan 
yang satu dan meninggalkan yang lainnya. Dengan 
mengintegrasikan ketiga doktrin aksiomatik tesebut diharapkan 
dapat memperoleh hasil yang maksimal. 

Bila pengamalan ketiga doktrin aksiomatik di atas tidak 
berjalan dengan sinergi, seakan-akan telah terjadi tarik-menarik 
sumber legitimasi al-Qur‘an antara fiqh sebagai paham 
keagamaan yang besifat eksoterik dan jalan kebenaran sufistik 
yang berdimensi esoterik. Keduanya saling mengklaim sebagai 
par exellent. Fiqh bertumpu pada dasar pemahaman keagamaan 
yang selalu merujuk pada sumbernya. Sementara, di sisi lain, 
orientasi keagamaan esoteris bertumpu pada pengalaman 
keberagamaan (ma‟rifah) dan jalan menuju kebenaran lewat 
tahapan pengalaman yang ditempuh dalam tharîqah.40 Lebih jauh 
lagi, dimensi estorik-batiniah dalam Islam ini telah menjadi, apa 
yang disebut oleh Fazlur Rahman, ―agama dalam agama‖ yang 
telah melembaga dengan tingkatan hierarki yang sangat ketat.41 

Hampir semua pengalaman mistik yang dialami oleh para 
sufi bisa dikatakan selalu mengarah ke dalam personal-

                                                 
39 Syah Waliyullah merupakan salah seorang reformer dalam tasawuf 

ketika dengan jelas ia mengatakan, ―Sufis without knowledge of al-Qur‟an and 
Sunna, and scholars who are not interested in mysticism are brigands and robbery of the 
din (religion)‖. Lebih  lanjut lihat Elizabeth Sirriyeh, Sufis and Anti-Sufis 
(London: Routlege Curzon, 2003), 5-8.  

40 Lihat, Nurcholis Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: 
Paramadina, 1995), 257. 

41 Fazlur Rahman menyebut dengan, ―that sufism, in the course of time, 
becomes a religion within religion, with its own exclusive structure of ideas, practices and 
organisations. Lihat Fazlur Rahman, Islam (Chicago: The University of 
Chicago, 1979), 130-131. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 403 

individualistik, dengan sendirinya bersifat subjektif. Karenanya, 
sangat sulit untuk dikomunikasikan apalagi ditransformasikan ke 
orang lain. Bila demikian adanya, sangat sulit untuk mengontrol 
berbagai kecenderungan yang mengarah ke jalan sesat (mahjûb bi 
al-Nûr). Selain itu, orang yang berada di luar tasawuf akan sulit 
untuk mendeteksi berbagai kesalahan yang telah dilakukan oleh 
para sufi karena sifatnya yang ―tersembunyi‖ serta tidak adanya 
paradigma uji keabsahan yang diakui secara aklamasi. 

Berbagai anomali yang telah dikemukakan di atas 
memerlukan jawaban yang dapat memenuhi kebutuhan 
masyarakat kekinian. Untuk memberikan solusi dari beragam 
masalah tersebut, tasawuf memerlukan bantuan ―pihak luar‖ 
sebagai alat bantu semisal etika, psikologi, filsafat, dan imu sosial 
lainnya. Diharapkan dengan bantuan berbagai alat tersebut bisa 
ditemukan bentuk metodologi pengkajian tasawuf yang lebih 
memenuhi standar keilmuan yang telah disepakati oleh 
komunitas akademis dalam memberikan kontribuasi signifikan 
bagi umat manusia secara universal. 

Reaktualisasi (Nilai) Tasawuf 

Sebagai produk sejarah, tasawuf dengan beragam polanya 
yang terangkum dalam lembaga tarekat telah mewarnai Islam 
sejarah serta menjadi bagian dari khazanah intelektual Muslim, 
yang masuk dalam wilayah historisitas. Karenanya, tasawuf 
bukan merupakan produk yang sudah final sifatnya sehingga 
kebal terhadap kritik. Tatkala diwariskan ke generasi berikutnya 
berarti dia telah masuk dalam bingkai historisitas. Para ulama 
tasawuf masa lampau belum sempat memikirkan hal demikian 
sehingga mereka menganggap bahwa cara penyampaian seperti 
yang mereka praktekkan merupakan hal yang biasa dan tidak 
perlu terlalu dipermasalahkan.  

Model penyampaian seperti demikian bukannya tidak 
mendapat kritikan dari para ulama yang hidup semasa mereka 
dan yang datang sesudahnya. Praktek yang dijalankan oleh para 
sufi terdahulu, seperti ittihâd, hulûl, dan wahdah al-wujûd mendapat 
sorotan tajam dari seorang Ibn Taymiyah. 42  Demikian pula 

                                                 
42Ibn Taymiyyah, Raf'..., 1390. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

404 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

dengan al-Ghazâlî. 43  yang mengajukan berbagai keberatan 
tertentu atas bermacam praktek yang telah dilakukan oleh para 
sufi sebelum dia, terutama oleh mereka yang bergabung dalam 
tarekat tertentu sebagai sebuah intitusi.  

Tidak banyak orang yang mampu membedakan secara 
distingtif antara tasawuf sebagai produk sejarah dengan tasawuf 
sebagai bentuk keberagamaan dalam Islam. Ketidakmampuan ini 
akan berimplikasi pada pemahaman bahwa tasawuf merupakan 
sesuatu yang mesti taken for granted dan kebal akan kesalahan 
sehingga tidak perlu dikritisi. Mohammed Arkoun mengkritisi 
dengan tajam atas fenomena tersebut yang menurutnya 
merupakan cerminan dari ―taqdîs al-afkâr al-dîniy‖. Selama ini, 
tidak sedikit orang yang berasumsi bahwa tasawuf merupakan 
produk sejarah bersifat normatif dan merupaka ekspresi dari 
bentuk ―pelarian‖ dari keengganan sebagian orang untuk 
melakukan ijtihad karena himpitan dan desakan tuntutan 
problem sosio-kultural yang muncul pada masa itu. 

Tasawuf merupakan bentuk tunggal sebagai upaya untuk 
mendekati Tuhan sehingga cukup sulit terbukanya alternatif lain. 
Karena itu, semestinya tasawuf – yang juga memiliki sebutan 
lain, seperti ilm qalb, ilm al-akhlâq, ilm al-ihsân atau nama lainnya - 
membuka ‖baju‖ eksklusivitasnya dan mau untuk bekerja sama 
dengan ilmu lainnya, serta menjadikan dimensi luarnya tersebut 
sebagai alat Bantu; sejauh dimensi luar tersebut tidak 
‖mengganggu‖ orisinalitas ajaran dan nilai serta doktrin tasawuf. 
Lebih dari itu, semestinya tasawuf mampu berkomunikasi dan 
apresiatif dengan lingkungannya atas semua kebutuhan dan 
problematika yang berkembang dalam masyarakat modern. 

Konsekuensi perkembangan ilmu pengetahuan modern 
dalam ilmu-ilmu kemanusiaan lainnya, seperti filsafat, psikologi, 
sejarah, maupun sosiologi, seyogyanya merangsang umat Islam, 
lebih khusus lagi mereka yang berada dalam tarekat sebagai 
institusi, untuk ―membuka‖ tangan sebagai respons atas berbagai 
dinamika pemikiran serta kegelisahan intelektual yang bergejolak 
di dalamnya. Rekonstruksi, demikian Arkoun menyebutnya, 
tasawuf dengan bermacam konsepnya–semisal zuhud, taubah, 

                                                 
43Bisa disimak dalam beberapa karyanya, antara lain, Ihyâ 'Ulûm al-Dîn, 

Mîzân al-Amal, dan Mi'yâr al-Ilm, serta karya lainnya. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 405 

„iffah, sabar, khauf, rajâ‟, tawakal, hubb, serta konsep lainnya—  
adalah suatu keniscayaan di era modern. Suatu bentuk 
reinterpretasi dengan menggunakan pendekata-pendekatan 
ilmiah modern sehingga, diharapkan, akan ditemukan bentuk 
pemahaman konseptual ajaran dan doktrin tasawuf yang 
integralistik-universal. Pemaknaan ulang tersebut akan 
menjadikan tasawuf mampu digunakan secara universal sebagai 
salah satu instrumen dalam menjawab segala macam 
permasalahan dan kebutuhan masyarakata modern yang serba 
sekuler. 

Berbeda dengan psikologi yang hanya mengkaji aspek dari 
tingkah laku, kepribadian, perbuatan, dan emosi manusia, 
tasawuf melangkah lebih jauh lagi dengan mengeksplorasi 
dimensi hati dan jiwa manusia. Tasawuf mendalami seluk-beluk  
hati dan jiwa manusia yang telah diindikasikan oleh al-Qur‘an 
mendapat ‖rahmat‖ untuk memilih jalan yang benar atau yang 
salah. Sulit untuk mengatakan bahwa psikologi telah 
menyeberang untuk mengkaji wilayah hati dan jiwa manusia; 
bukan saja karena dimensi metafisiknya yang lebih kompleks 
dibanding dengan bentuk metafisik emosi dan behavior. Meskipun 
demikian, dalam beberapa dekade telah terjadi perkembangan 
spiritualitas yang sehat dalam literatur psikologi agama yang 
senantiasa melibatkan komponen fleksibilitas, selain kerendahan 
hati (humility) serta keinginan dari dalam. 44  Dalam pembinaan 

                                                 
44 Psikologi sendiri tidak jarang keliru mempersepsi eksistensi sisi 

kemanusiaan seseorang. Psikologi, dalam banyak hal, hanya memposisikan 
manusia sebagai objek yang hanya memiliki jasad dan psikis, serta 
melupakan bahwa manusia sebagai makhluk yang memiliki dimensi spiritual 
sekaligus hati yang menjadi pembimbing dalam hidup. Munculnya keinginan 
untuk membentuk ilmu psikoligi Islam merupakan respons atas kekurangan 
yang dimiliki oleh ilmu psikologi umum. Ilmu psikologi dan psikiatri 
memahami manusia dan perilakunya hanya didasarkan pada tiga aspek 
umum yang dikenal dengan sebutan ―tri-dimentional organo-biologi, psiko-
edukasi, dan sosiokultural‖. Manusia menurut ilmu psikologi tidak dilihat 
sebagai makhluk yang memiliki dua dimensi, yakni ruhani dan jiwa yang 
lebih subjektif sifatnya. Singgungan psikologi atas dimensi ruhaniah 
(spiritual) manusia tidak mengandung konotasi agamis. Dimensi spiritual 
hanya dianggap sebagai inti kemanusiaan dan merupakan sumber makna 
hidup dan potensi dari berbagai kemampuan dan sifat luhur manusia yang 
luar biasa. Lihat Hanna Djumhana Bastaman, Integrasi Psikologi dan Islam; 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

406 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

tasawuf pola lama, unsur fleksibilitas ini jarang digunakan, untuk 
tidak mengatakan tidak pernah, berbagai instrumen tersebut 
yang menjadi dasar fundamen dalam membangun spiritualitas 
yang sehat45 dan tidak terjebak pada bentuk kesalehan personal 
sifatnya. 

Doktrin aksiomatik ihsân dalam agama Islam merupakan 
bentuk implementasi dari bentuk keberagamaan yang tidak saja 
eksis, tetapi juga fungsional. Salah satu ciri agama yang hidup 
dan fungsional adalah agama yang bersifat nyata, kreatif, 
spontan, dan dinamis dalam menanggapi semua perubahan 
sosial yang aktual dan orisinil.46 Konsep ihsân dalam Islam tidak 
sekadar menekankan bahwa fungsi agama adalah sangat personal 
dan individual, tetapi sekaligus fungsional mencakup semua 
aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan politik. Kehidupan 
spiritualitas dalam Islam tidak bisa dilepaskan dari pemahaman 
dan penghayatan ajaran keagamaan yang sifatnya personal-
individual. Sebagaimana halnya yang ditekankan oleh Weber, 
kehidupan personal juga dapat memberikan bentuk dan karakter 
kehidupan sosial dan kelompok. 

Apabila seseorang mampu memandang agama (baca: Islam) 
sebagai salah satu instrumen yang dibutuhkan oleh manusia 
secara spiritual-individual, bukan semata-mata formal-
institusional, akan mudah untuk mengembalikan sekaligus 
menempatkan nilai-nilai spiritualitas Islam yang terkandung 
dalam syari‘at. Pemaknaan ulang nilai tersebut bukan saja pada 
tataran hubungan antara individu dengan syari‘at, tetapi juga 
pada konteks hubungan antara manusia dengan Tuhan, sebagai 
Pemberi syari‘at, secara personal-individual.47 Hubungan seperti 
ini dalam kehidupan keseharian seseorang akan menghasilkan al-
akhlâq al-karîmah. Karena itu, tasawuf tidak hanya terpola pada 

                                                 
Menuju Psikologi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995), 49 dan 53; 
Bandingkan dengan Denis H. Lajoie dan S. Shapiro. ―Definition of 
Transpersonal Psychology; the First Twenty Years‖, The Journal of 
Transpersonal Psychology, vol. 24, no. I (1992). 

45Abdullah, Studi ..., 165; Lihat juga Marvin Gawryn, Reaching High: The 
Psychology and Spiritual Living (Barkeley: Spiritual Renaisance Press, 1980), 
114. 

46Ibid., 140. 
47Abdullah, Studi..., 170. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 407 

kesalehan individual semata atau kepuasan amal sosial, tetapi 
merupakan gabungan dari dua tujuan yang akan digapai tersebut. 

Tasawuf, yang selama ini dipraktekkan orang, telah 
kehilangan sisi filosofis keilmuannya, terutama epistemologinya. 
Kebenaran yang diperlihatkan oleh tasawuf tidak bisa lagi 
diterima secara luas, bila ditinjau dari kacamata filsafat ilmu. 
Karena ketidakadaan landasan ini menjadikan tasawuf 
kehilangan peran dan fungsinya sebagai élan vital dalam 
memperbaiki gejolak dan gejala sosial modern yang sering 
mengalami perubahan begitu cepat. Tasawuf dalam tataran 
praktis lebih mendahulukan kesalehan pribadi ketimbang 
memperbaiki kondisi sosial sekitarnya. Thabâthabâ‘i menegaskan 
kepada mereka yang mempraktekkan tasawuf agar jangan hanya 
sampai pada tataran praktek belaka, tetapi juga harus diikuti 
dengan ilmu dan teori yang telah dibangun oleh para Sufi 
terdahulu. Fenomena seperti demikian terlihat dalam banyak 
organisasi dan kelompok tarekat. Para anggota kelompok tarekat 
tertentu dalam mempraktekkan kehidupan tasawuf adalah 
dengan melakukan meditasi, kontemplasi, dan membaca zikir 
ribuan kali. Mereka melupakan tujuan dari mengamalkan tasawuf 
adalah untuk memperoleh kesalehan individual yang tidak 
eksklusif dan isolatif sehingga tidak sampai melupakan tugas 
untuk senantiasa membimbing komunitas masyarakatnya yang 
sedang menghadapi berbagai persoalan hidup.48  

Secara teoretis, seharusnya tasawuf sanggup berdiri sebagai 
solusi alternatif atas pelbagai problema dan permasalahan 
kemanusiaan secara global. Tasawuf, dengan tarekatnya 
(institusi), tidak hanya menjadi ‖kandang‖ bagi mereka yang 
melarikan dari realitas kehidupan. Tasawuf seharusnya menjadi 
‖laboratorium‖ mutakhir bagi manusia secara lahir batin serta 
komprehensif. Yang diperlukan dalam memformulasi bentuk 
tasawuf dari yang terlalu condong kepada lahût, atau nasût, ke 
arah sikap hidup yang lebih moderat antara keduanya. Selain itu, 
tasawuf harus berdiri sebagai, seperti ilmu psikologi, inspirator 

                                                 
48Syaikh Ahmad Sirhindi juga telah mencoba ―memperbaiki‖ praktek 

semacam itu. Lihat M. Abdul Haq Anshari, Sufism and Syari‟ah: A Study of 
Shaykh Ahmad Sirhindi‟s Effort to Reform Sufism (London: The Islamic 
Foundation, 1986). 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

408 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

dan katalisator dalam kehidupan yang sudah kehilangan warna 
dan bentuk ini. 

Sebagai salah satu aliran pemikiran Islam dan warisan 
khazanah Islam, sudah saatnya dilakukan redefinisi, 
reinterpretasi, serta reposisi tasawuf dalam konteks kekinian agar 
dapat berinteraksi dengan lingkungan modern secara dinamis. 
Bila tasawuf hanya mengacu pada konteks dan pemikiran awal 
kemunculannya, seperti yang selalu tergambar dalam berbagai 
buku yang membicarakan masalah ini, sudah tidak relevan lagi 
dengan perkembangan dan kemajuan zaman. Bentuk formulasi 
baru yang diinginkan sejatinya bisa mengakomodasi kebutuhan 
masyarakat modern yang tengah kehilangan identitas diri serta 
yang dilanda kekeringan spiritual. Lebih dari itu, manusia 
modern sedang berada di persimpangan sehingga mereka 
senantiasa merasa berada di tempat terasing. Mereka sedang 
dalam pencarian bentuk renunciation, zuhud, yang bisa diterima 
oleh mereka yang kesehariannya disibukkan dengan kegiatan 
yang berdimensi nasût. Walaupun demikian, perubahan ―baju‖ 
tasawuf tidak boleh bertentangan atau keluar dari ―aturan main‖ 
yang telah ditentukan dalam al-Qur‘an dan Sunnah. 

Mengaplikasikan hubungan yang sedemikian indah itu, 
menurut banyak kalangan, bukan perkara yang gampang, terlebih 
di era globalisasi ilmu dan budaya seperti sekarang ini. Begitu 
banyak kesulitan dan hadangan yang akan dihadapi sebagai 
akibat dari berbagai praktek instrinsik yang terlanjur melekat 
pada tasawuf. Tasawuf dipandang oleh sebagian orang belum 
banyak memberikan sumbangsih yang berharga bagi tantangan 
kemanusiaan universal (human predicament), 49  terlebih di era 
modern. Tasawuf, dalam beberapa hal, akan sulit berhadapan 
dengan realitas sosial di era globalisasi. Kesulitan pertama adalah 
menjawab tantangan berbagai temuan ilmu empiris baik dalam 
ilmu pengetahuan maupun masalah kemanusiaan (humanity). 
Salah satu kekurangan tasawuf dalam menghadapi 
perkembangan ilmu empiris-rasional adalah kurang 
bersahabatnya tasawuf secara sistematik menyesuaikan bahasa 

                                                 
49 Kritikan ini juga pernah dilontarkan oleh pemikir Islam, misalnya  

Muhammad Iqbal, yang dituangkannya dalam The Reconstruction of Religion 
Thought in Islam.  



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 409 

dengan perkembangan tersebut. Akibatnya, tasawuf kurang 
relevan dan out moded, meminjam istilah Witgenstein, 50  dalam 
merespons bermacam-macam perkembangan ilmu pengetahuan 
serta pengalaman manusia.  

Kesulitan kedua adalah jika berhadapan dengan globalisasi 
budaya. Globalisasi memaksa tasawuf membuat konsensi-
konsensi psikologis. Namun, pola konsensi psikologis hanya bisa 
dilakukan bila tasawuf membuka diri eksklusivitasnya terhadap 
semua bentuk perkembangan di era modern ini. Selama ia masih 
berkutat dengan baju lama, akan sulit baginya untuk melakukan 
hal tersebut karena tasawuf dengan pola lama struktur 
fundamental pemikirannya bersifat partikularis, bukan pluralis. 

Catatan Akhir 

Agar bisa keluar dari kemelut dan balutan pelbagai problema 
yang muncul di era modernisasi, tidak ada jalan lain bagi tasawuf 
selain ―melirik‖ ilmu-ilmu sosial modern yang bisa dijadikan 
dasar berpikir tambahan, selain al-Qur‘an dan tradisi Nabi, 
dalam rangka menjawab tantangan perubahan zaman tersebut. 
Filsafat, sebagai salah satu ilmu humaniora modern, bisa menjadi 
partner tasawuf dalam melakukan formulasi, reformulasi, evaluasi, 
serta reevaluasi atas berbagai doktrin dan ajarannya. Semua 
doktrin dan ajaran tasawuf tidak diposisikan sebagai ―barang 
jadi‖, tetapi sebagai sesuatu yang mesti direformulasi sesuai 
dengan kebutuhan zaman karena sifatnya yang historis, bukan 
normatif. Tradisi filsafat analitik pascapositivisme dan tradisi 
eksistensialis serta dinamika filsafat bisa dijadikan sebagai alat 
bantu tasawuf dalam mempertajam rumusannya yang lebih segar 
untuk menghindarkan keterjebakan tasawuf yang bersifat 
transendental-spekulatif. Sesuatu yang tidak bisa dilupakan, 
tasawuf merupakan produk sejarah yang muncul dan 
berkembang dalam rentang sejarah yang panjang sehingga dia 
bukan merupakan ―sesuatu‖ yang kebal kritik. Wa al-Lâh a„lam bi 
al-shawâb.● 

 

                                                 
50Donald  Hudsen, Philisophy Approach to Religion (London: McMillan, 

1976), 25. 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

410 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Daftar Pustaka 
 

Abd al-Hâmid Fatâh, Nasy'ah al-Falsafah al-Shûfiyyah wa 
Tathawwuruha (Beirut: al-Maktabah al-Islâmiyah, 1973).  

'Abd al-Karîm Ibn Hawazin al-Qusyairî, Al-Risâlah al-
Qusyairiyyah fî Ilm al-Tashawwuf  (Kairo: Mathba'ah 
Muhammad 'Alî Shihâb Wa Aulâduh. t.t.). 

Akbar S. Ahmed, Post Modernisme: Bahaya dan Harapan Bagi Islam 
(Bandung: Mizan, 1993).  

Al-Allâmah al-Sayyid Muhammad Husein al-Thabâthabâ‘i, Al-
Mîzân fî Tafsîr al-Qur‟ân, Jilid 6 (Beirut: Mu‘assasah A‘lâm li 
Thibâ‘ah, 1411/1991). 

_______, Kernel of the Kernel; A Shi‟i Approach to Sufism. trans. 
Mohammad H. Faghfoory (New York: State University of 
New York Press, 2003). 

Alfin Tovler, The Third Wave (New York: Bantam Book, 1990). 
Al-Hujwirî,. Kasyf al-Mahjûb. (Beirut: Dâr al-Nahdlah, t.t.). 
Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions of Islam (Cape Hill, 

USA: The Univesity of Carolina Press, 1975). 
Arnold Toynbee, A Study of History (Oxford: Oxford University 

Press, 1957). 
Cyprian Rice, The Persian Sufi (London: George Allen & Unwin 

Ltd., 1964). 
Denis H. Lajoie dan S. Shapiro, ―Definition of Transpersonal 

Psychology; The First Twenty Years‖, The Journal of 
Transpersonal Psychology, vol. 24, no. I (1992). 

Donald Hudsen, Philisophy Approach to Religion (London: 
McMillan, 1976). 

Elizabeth Sirriyeh, Sufis and Anti-Sufis (London: RoutlegeCurzon, 
2003). 

F.C. Happold, Mysticism: A Study and an Anthology (New York: 
Viking Penguin Inc., 1970).  

Fazlur Rahman, Islam (Chicago: The University of Chicago, 
1979). 

Geoffrey Parriender, Mysticism in the World's Religion (London: 
Sheldon Press, t.t.). 

Giddens A. Tunner (ed.), Social Theory Today (California: 
Standford University Press, 1987). 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 411 

Hamilton A.R. Gibb, Studies on the Civilization of Islam, ed. 
Standford J. Shaw dan William R. Polk  (USA: Beacon 
Peparback, 1968). 

Hanna Djumhana Bastaman, Integrasi Psikologi dan Islam; Menuju 
Psikologi Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1995). 

Henry Corbin, Creative Imagination in the Sufism on Ibn 'Arabi, 
trans. Ralph Manheim (Pricenton, N.J.: Pricenton University 
Press, 1969). 

Ibn Khaldûn, al-Muqaddimah (Kairo: al-Mathba'ah al-Bâhiyah, 
t.t.).  

Ibn Taymiyyah, Raf' al-Malâm 'an al-Aimmah al-A'lâm (Beirut: al-
Maktabah al-Islâmi, t.t.). 

Jalaluddin Rakhmat, ―Islam: Sumbangsih Pemikiran di Era Pasca 
Modernisme‖, dalam Reorientasi Pembaharuan Pemikiran Islam 
Indonesia, Makalah Seminar Nasional  (Yokyakarta: SMF. 
Ushuluddin IAIN Sunan Kalijaga, 1995). 

Jan Van Bragt, Mystical Buddhist and Christian (New York: 
Crossroad Publishing Company, 1995). 

Jhon Naisbitt dan Patricia Aburdance, Mega Trend 2000 Ten New 
Direction for the 1900's (New York: Avon Book, 1991).  

John Bousfield, Islamic Philosophy in South-East Asia (Leiden: EJ. 
Brill, 1983). 

John O. Voll,  ―Renewal and Reform in Islamic History: Tajdid 
and Islah‖, dalam Voice of Resurgent Islam ed. John L. Esposito  
(New York: Oxford University Press, 1983). 

Jujun S. Suriasumantri, Ilmu dalam Perspektif (Jakarta: Gramedia, 
1998). 

Julian Baldick,  Mystical Islam: An Introduction to Sufism (UK: IB. 
Tauris, 1992). 

K. Bartens, Filsafat Barat Abad XX (Jakarta: Gramedia, 1985).  
Laily Mansur, Ajaran dan Teladan Para Sufi (Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 1996). 
M. Abdul Haq Anshari, Sufism and Syari‟ah: A Study of Shaykh 

Ahmad Sirhindi‟s Effort to Reform Sufism (London: The Islamic 
Foundation, 1986). 

M. Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1999). 



Yusno Abdullah Otta, Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial 
___________________________________________________________ 

412 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Margareth Smith, Reading From the Mystic of Islam (London: Luzan 
& Company, 1969). 

Marvin Gawryn, Reaching High: The Psychology and Spiritual Living 
(Barkeley: Spiritual Renaisance Press, 1980). 

Muhammad Yûsuf Mûsâ, Falsafah al-Akhlâq fî al-Islâm (Kairo: al-
Khanajy, 1063). 

Myron Weiner (ed.), Modernization: the Dynamics of Growth 
(Washington D.C.: Voice of America Forum Lectures, 1968). 

Nurcholis Madjid, ―Pesantren dan Tasawuf‖, dalam Pesantren dan 
Pembangunan (Jakarta: LP3ES, 1985). 

_______, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 
1995). 

Percakapan  Toshihiko Izutsu dan Herman Landolt tentang 
"Pengalaman Mistik", Ulumul Qur‟ān', vol. 1, no. 3 
(1989/1410). 

R.A. Nicholson, Studies in Islamic Mysticism (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1921).  

_______, The Mystic of Islam (London-Boston: Routledge & 
Kegan Paul, 1973). 

Robert N. Bellah, Islamic Tradition and The Problem of Modernization 
(New York: Harper dan Row, 1970). 

Stephen Spink, Psychology and Religion (London: Metheun Co., 
1963). 

Sumardi Suryabrata, Metode Penelitian Ilmiah (Jakarta: Rajawali 
Press, 1988). 

Titus Burckhardt, An Introduction To Sufism, The Mystical Dimension 
of Islam. 2nd, II, trans. D.M. Matheson (England: Crucible, 
1990).  

W. Brand, The Struggle for Higher Standard of Living (Glencoe, 
Illinois: The Free Press, 1958). 

Yunasril Ali, Jalan Kearifan Sufi (Jakarta: Serambi, 2002). 
Yusno Abdullah Otta,‖‗Irfānî dalam Perspektif Syī‗ah (Studi atas 

Pemikiran Thabâthabâ‘i dalam Tafsir Al-Mîzân)‖, Tesis 
(Semarang: IAIN Walisongo, 2001). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Tasawuf dan Tantangan Perubahan Sosial.pdf

