ISSN 1411-3457

(LML

Jurnal Studi Keislaman
Volume XIV + Nomor 2+ Desember 2010

TERAKREDITAS]T Berdasarkan SK Dirjen Dikti Depdiknas
Nomor: 65a/DIKTI/Kep/2008

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A.. Khudori Soleh

EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA'RANI
Miftahul Huda

PEREMPUAN DALAM LINTASAN SEJARAH TASAWUF
Sururin

(GERAKAN PETANI BANTEN:
STUDI TERHADAP KONFIGURASI SUFISME AWAL ABAD XIX
Hamidah

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
DALAM TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab

TAREKAT “SEMI MANDIR!":
PROTOTIPE RITUAL MASYARAKAT PEDESAAN MADURA
Imam Amrusi )ailani

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



TRANSLITERASI
ARTIKEL

A. Khudori Soleh
Miftahul Huda

Mutawalli

Sururin

Hamidah

Hadarah Rajab

Imam Amrusi Jailani

Yusno Abdullah Otta

Tri Astutik Haryati&
Mohammad Kosim

INDEKS

ISI

Mencermati Epistemologi

Tasawuf e 227-248

Epistemologi Tasawuf dalam
Pemikiran Figh al-Sya’rani e 249-270
Teologi Sufistik

Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi e 271-298

Perempuan dalam Lintasan
Sejarah Tasawuf e 299-322

Gerakan Petani Banten:

Studi terhadap Konfigurasi Sufisme
Awal Abad XIX e 323-340
Implementasi Nilai-Nilai Sufisme
Tarekat Naqgsyabandiyah

di Sulawesi Selatan ® 341-368

Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual
Masyarakat Pedesaan Madura ® 369-388

Tasawuf dan Perubahan Sosial ® 389-412

Tasawuf dan Tantangan
Modernitas ® 413-428



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab’

Abstract: For Muslims, especially those who are interested in  sufism,
Nagsabandiya sufi order is of special interest due to its important position in
society. This is also because the great influence that this sufi order has played in the
Islamic world, especially in Indonesia, India, China and Middle East. In
Indonesia, this sufi order has spread throughout the islands, including in South
Celebes. One of the great teacher of this sufi order came from this region, namely
Syaikh Yusuf al-Makassari. He was believed to be the first to introduce this sufi
in Indonesia. This essay attempts to explain the method of essential teaching
developed in this sufi order, as this is practiced by people in South Celebes. It also
traces the sufi’s historical background and expounds the ways in which it
influences people’s social life, including in the fields of worship and human

relations.

Abstrak: Di kalangan kaum muslim, Rbususnya yang memiliki ketertarikan
dengan dunia sufi, keberadaan tarekat Nagsyabandiyah memiliki kedndnkan
istimewa. Hal itn antara lain disebabkan farena besarnya pengarnh ajaran
tarekat itn di dunia Islam, terutama di wilayah-wilayah Indonesia, India, Cina,
dan negara-negara Timur Tengah. Di Indonesia pengarub ajaran tarekat ini
tersebar bhampir di selurubh wilayah Indonesia, termasuk di wilayah Sulawesi
Selatan. Babkan bagi masyarakat Sulawesi Selatan, keberadaan tarekat
Nagsyabandiyah — mempunyai - kedudnkan  penting  karena  keberadaannya
dikaitkan dengan ulama besar dari wilayah ini yaitu Syaikh Yusuf al-
Makassari.  Syaikh — Yusuf  diyakini  sebagai  orang  pertama  yang
memperkenalkan tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia. Tulisan ini mengkaji
tentang bagaimana metode memperoleh nilai fundamental yang dikembangkan
dalam tarekat Naqsyabandiyah. Secara kbusus juga akan dikaji ajaran yang
dipraktikkan oleh masyarakat Sulawesi Selatan. Alur historisnya di Sulawesi
Selatan, dan apa manfaat secara praktis yang dapat mempengarubi kebidupan
sosial masyarakat Sulawesi Selatan, terutama dari aspek ibadah dan muamalab.

Keywords: Tarekat Naqsyabandiyah, Syaikh Yusuf al-Makassari, Jalan
Ruhani, Thsan, Hakekat dan Ma’rifat.

“Penulis adalah dosen pada Jurusan Syari’ah STAIN Ternate. email:
rajabhadarah@yahoo.com.

Ulumuna, NV olume XIV Nomor 2 Desember 2010 341



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

TAREKAT Nagsyabandiyah adalah salah satu tarekat terkenal di
antara aliran tarekat lainnya. Tarekat ini didirikan oleh Baha al-
Din Bukhari al-Nagsyabandi. Ia lahir di Desa Hinduan dekat
Bukhatra pada tahun 717 H/1317 M. Nagsyabandi adalah gelar
yang diberikan kepada Baha al-Din, yang bermakna ’penulis
atau pengukir”. Sebutan ini dicantumkan sebagai tokoh yang
berhasil mengukir sifat kesempurnaan dalam hati manusia
sebagai nilai tertinggi dalam dunia sufisme.

Tarekat Nagsyabandiyah yang berkembang di Sulawesi
Selatan, ajarannya berpegang teguh pada al-Sunnah dan
menjauhi bid'ah, menjauhi sifat-sifat tercela dan menghiasi diri
dengan akhlak terpuji.! Untuk memudahkan para murid tarekat
dalam mencapai suatu derajat kesempurnaan pada aspek spiritual
yang berdimensi batinih, ajarannya berpola sangat sederhana
yaitu pengajian rutin setiap malam-malam tertentu yang disebut
wirid berulang. Bimbingan guru ruhani (mursyid) menjadi sebuah
keharusan, oleh karena setiap murid hendaknya sesantiasa
mengalami peningkatan derajat pengetahuan yang disebut
ma’rifat sebagai mwaqdm (station) tertinggi dalam pola pendalaman
pengetahuan dan pengamalan tarekat Nagsyabandiyah.

Walaupun pada umumnya tarekat dalam arti definisi, “sulit
ditemukan” dalam al-Qur’an dan Hadis, namun dalam dimensi
yang lebih praktis nilai-nilai tasawuf sangat menyatu dalam
ajaran Islam itu sendiri, minimal sebagai ajaran moral. Dengan
demikian, sebagaimana dikemukakan Abu al-Wafa al-Ghanimi
al-Taftazani,? tasawuf bukan bentuk sublimasi dari persoalan
hidup yang seringkali dituduhkan oleh para orientalis Barat.

Esensi tasawuf dalam tarekat Nagsyabandiyah adalah
merupakan implementasi dan upaya meneladani kehidupan dan
praktek peribadatan Nabi Muhammad saw. serta bertujuan
meraih pengetahuan hakiki (7a7ifah) tentang pesan sentral Islam,
yaitu ke-Maha Esaan Allah swt. (faubid). Sementara itu, dalam
kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan, pengaruh ajaran tarekat
Nagsyabandiyah diwujudkan dalam bentuk pendekatan amaliyah

U Abdurrahim Nur, Pergolakan Mubammadiyah Menujn Sufi (Y ogyakarta:
Hikam Press, 2003), 93.

2Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman, ter.
Ahmad Rofi’ Usmani (Bandung: Pustaka, 1997), 23.

342 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

dan nilai ke-faupid-an dan moralitas. Selain itu, tarekat
Nagsyabandiyah memiliki sistem dakwah Islam yang berbeda
dengan dakwah Islam lainnya, memiliki jalan peningkatan zbidah
dan mu'dmalah secara khusus. Oleh karena itu,  tarekat
Nagsyabandiyah menjadi salah satu tarekat yang terbesar di
Sulawesi Selatan. Perkembangan tarckat Nagsyabandiyah di
Sulawesi Selatan dapat dipastikan adanya keterkaitan erat dengan
kebesaran nama Syaikh Yusuf al-Makassari sebagai tokoh,
pejuang dan ulama besar di Sulawesi Selatan, juga dikenal
sebagai pembawa pola kesufian yang sesuai dengan ajaran
tarekat Nagsyabandiyah. Gambaran ini mengandung makna
bahwa  nilai-nilai  tasawuf tarekat khususnya  tarekat
Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan tidak dapat dinilai hanya
secara parsial, melainkan harus dengan cara mendalam dan

menyeluruh (holistik).
Keutamaan Bertasawuf dan Bertarekat

Amin al-Kurdi mengungkapkan bahwa tema yang hendak
dikaji dalam tasawuf adalah tentang perilaku-perilaku hati dan
indera ditinjau dari segi penyucian dan pembersihannya. Adapun
hasil yang akan dicapai dalam tasawuf adalah kesucian hati,
mengenali Allah swt., secara noniderawi dan rasa, selamat di
akhirat, merasa bahagia dengan ridha Allah swt., memperoleh
kebahagiaan yang abadi, dan mendapatkan cahaya hati. Selain
itu, dengan tasawuf juga akan diperoleh kejernihan kalbu yang
ditandai dengan tersingkapnya beberapa masalah dengan jelas
serta dapat melihat sesuatu hal yang di luar jangkauan akal. Ia
juga dapat melihat sesuatu yang tidak dilihat oleh indra orang
lain. Tasawuf adalah ilmu yang paling mulia karena ia terkait erat
dengan pengenalan Allah swt. (wa’rifatullah) dan kecintaan pada-
Nya yang secara mutlak menempati tingkatan tertinggi dalam
agama. Ilmu ini menjadi sumber prasyarat bagi ilmu-ilmu yang
lain. Karena ilmu dan amal tidak akan ada nilainya kecuali
dengan tujuan mencari ridha Allah swt., posisi tasawuf di antara
ilmu-ilmu yang lain persis seperti posisi ruh dengan jasad.3

SMuhammad Amin Al-Kurdi, Zikir Hati, Lorong Suci Para Sufi (Surabaya:
Risalah Gusti, 2003), 16-7.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 343



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Prinsip dasar tasawuf ada lima. Pertama, takwa kepada Allah
SWT., baik di saat sembunyi mapun di kala terbuka di depan
umum. Ini bisa terwujud dengan kewaraan dan ke-istigamah-an.
Kedna, mengikuti sunnah Nabi baik dalam perkataan dan
perbuatan. Ini bisa terwujud dengan menjaga dan selalu
berusaha memperbaiki akhlak diri. Kezzga, berpaling dari makhluk
baik ketika disukai maupun ketika tidak disukai. Ini bisa
terwujud denan cara bersabar dan ber-fawakal. Keempat, ridha
dengan apa yang telah diberikan Allah swt., baik banyak maupun
sedikit. Ini bisa terwujud dengan sikap gand’'ah dan menyerahkan
sepenuhnya segala sesuatu pada Allah swt. Keima, kembali
kepada Allah swt., dalam keadaan lapang maupun keadaan
sempit. Ini bisa terwujud dengan bersikap syukur pada saat
lapang dan berlindung pada-Nya saat dalam keadaan sempit.*

Sebagaimana diketahui bahwa dasar pijakan tasawuf adalah
al-Quran dan al-Sunnah, dan perkataan-perkataan yang
disampaikan oleh mausia-manusia pilihan. Sedangkan hukum
mempelajari tasawuf adalah mutlak wajib. Karena tidak ada
seorang pun yang terbebas dari aib atau penyakit hati kecuali
para nabi. Sebagian orang yang telah menggapai tahap makrifat
mengatakan, ”Orang yang tidak mengetahui sedikit pun ilmu ini
(tasawuf), maka aku khawatir ia akan mati dalam keadaan s4’# al-
khatimah. Kalaupun ia tidak mengetahui banyak tentang ilmu ini,
paling tidak ia membenarkan ilmu ini dan mengakui keberadaan
orang-orang yang menekuninya.”’>

Menurut Imam al-Ghazali, bahwa mempelajari ilmu tasawuf
itu lebih mudah daripada mengamalkannya. Maka, diperlukan
metode melalui belajar dan mendengarkan. Yang jelas untuk
mencapai pengetahuan kalangan khusus (kbawwas) tidak
mungkin hanya dicapai melalui belajar, tetapi melalui rasa,
tahapan kondisi ruhani dan pergantian sifat-sifat ruhani kita.
Contoh, seorang dokter dalam keadaan sakit, tentu tahu batasan
schat, sebab-sebabnya serta obat-obatnya, padahal ia sendiri
dalam keadaan tidak sehat. Demikian halnya anda perlu
membedakan untuk mengetahui hakekat z#hd, syarat-syarat dan
sebab-sebabnya, dan antara keadaan anda sebagai orang yang

4bid., 17.
51bid.

344 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

zubd dan mengasingkan diri dari perkara duniawi.® Maka anda
akan tahu, bahwa kenyataannya mereka merupakan orang-orang
yang memiliki laku ruhani, bukan orang-orang yang memiliki
kepandaian berbicara. Segala kemungkinan yang dapat saya raih
melalui metode ilmu pengetahuan telah saya peroleh. Namun
untuk meraih pengetahuan sufi, tak ada jalan lain baik lewat
belajar maupun penyimakan, kecuali harus melalui rasa dan
sulnk.’

Oleh karena itu, kata Imam Ghazali jelas tidak ada lagi
keinginan untuk meraih kebahagian akherat, kecuali hanya
melalui takwa dan mengekang nafsu. Sedangkan pangkal dari
semua itu adalah memutuskan ketergantungan hati dengan
duniawi, dengan cara menjauhkan diri dari rumah tipu daya,
menuju ke rumah abadi. Menghadapkan sepenuhnya kepada
Allah swt., dan semua itu tidak akan tercapai dengan sempurna,
kecuali dengan memalingkan diri dari tahta, harta dan lari dari
berbagai kesibukan serta ketergantungan duniawi.

Hubungan Tasawuf dengan Syari’at, Tarekat, Hakekat,
dan Ma’rifat

Tasawuf dan Syari’at

Syari’at adalah kumpulan hukum-hukum Allah swt. yang
diturunkan pada Nabi Muhammad saw., yang berhasil dipahami
oleh para ulama dengan menggalinya dari al-Quran dan al-
Sunnah baik secara teks maupun hasil penggalian hukum. Yang
dimaksudkan oleh Amin al-Kurdi dengan sekumpulan hukum-
hukum di sini.? Untuk mempelajari hubungan antara syari’at dan
hakekat, kita berikan contoh shalat. Melakukan gerakan-gerakan
shalat dan pekerjaan-pekerjaan lahiriyahnya, memenuhi rukun-
rukun dan syarat-syaratnya, serta hal-hal lain yang disebutkan
oleh para ulama figh, merupakan sisi syari’at, yaitu jasad shalat.
Sedangkan hadirnya hati bersama Allah dalam shalat merupakan
sisi hakekat, yaitu ruh shalat.

*Imam Ghazali, Misykat al-Anwar (Kairo: Abu al-’Ala al-Afifi, 1964), 60.
"1bid.
8al-Kurdi, Zikir..., 12.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 345



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Jadi, gerakan-gerakan shalat dengan anggota badan adalah
jasad shalat dan khusyuk adalah ruhnya. Lalu apakah manfaat
jasad tanpa ruh? Sebagaimana ruh membutuhkan jasad sebagai
tempatnya beridiri, begitu juga jasad membutuhkan ruh yang
dengannya dia berdiri.?® Mendirikan sesuatu tidak akan bisa
dilakukan kecuali dengan adanya jasad dan ruh. Oleh karena itu,
Allah swt., tidak mengatakan, “Adakanlah shalat”, sebagaimana
firmannya dalam surat al-Baqarah (2): 110 yang menyatakan
” Dirikanlah shalat dan kelnarkanlah gakat.”

Dari sini kita mengetahui hubungan yang erat antara syari’at
dan hakekat, sebagaimana halnya hubungan antara ruh dan jasad.
Seorang mukmin yang sempurna adalah yang dapat
menggabungkan antara syari’at dan hakekat. Dan inilah arahan
kaum sufi untuk sekalian manusia, berdasarkan jejak Rasulullah
saw., dan para sahabatnya yang mulia.

Untuk mencapai magam (tingkatan) yang mulia dan iman
yang sempurna ini, seseorang harus menempuh jalan (tarekat),
yaitu jihad melawan nafsu, meningkatkan sifat-sifatnya yang
kurang menjadi sifat-sifat yang sempurna, dan meniti mwagadm-
magam kesempurnaan dengan pengawasan para mursyid. Inilah
jembatan yang disebut tarekat yang akan mengantarkan
seseorang dari syari’at menuju hakekat.

Hubungan Tasawuf dengan Tarekat

Telah dijelaskan di atas bahwa penekanan tasawuf ada pada
pilar Agama yang ke tiga yaitu zbsan, di mana ibsin yang
pelaksanaannya melalui tasawuf dan metode tarekat yang
dijadikan sebagai motto utama oleh para sufi. Tasawuf bertujuan
untuk mendekatkan diri sedekat-dekatnya kepada Allah melalui
akidah (keimanan), pengamalan syari’at Islam, dan akhlak.

Pendapat Sayyid dalam Kitib Ta’rifab al-Sayyid yang disunting
oleh Abdul Qadir Isa bahwa: “Tarekat adalah jalan yang khusus
bagi orang-orang yang menuju Allah, dari suatu tingkatan ke
tingkatan yang lain.” 1  Ahmad ZarGq berkata dalam kitab

9 Abdul Qadir Isa, Hakekat Tasawuf, ter. Khaerul Anwar Harahap
(Jakarta: Qisthi Press, 2005), 340-41.
10]hid., 341.

346 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Qawi’id a-Tashawwnf yang diedit oleh Abdul Qadir Isa bahwa
“tidak ada tasawuf kecuali dengan figh, karena hukum-hukum
Allah yang zahir tidak akan diketahui kecuali dengannya. Tidak
ada figh kecuali dengan tasawuf, karena tidak ada amal kecuali
harus disertai dengan ketulusan dan konsentrasi kepada Allah.
Dan tidak ada keduanya tidak akan sah tanpa iman. Semuanya
merupakan keharusan, karena semuanya saling berkaitan,
sebagaimana hubungan antara jasad dan ruh. Tidak ada ruh
kecuali dalam jasad, dan tidak ada kehidupan bagi jasad kecuali
dengan adanya ruh. Maka pahamilah.!!

Pendapat Malik dalam kitab Syarh ‘Ayn al-Tlm Zayn al-Hilm,
bahwa “barangsiapa bertasawuf tanpa berfigh, maka dia telah
zindik. Barangsiapa berfigh tanpa bertasawuf, maka dia telah
fasik. Dan barangsiapa mengumpulkan keduanya, maka dia akan
sampai pada hakekat”.!> Yang pertama dikatakan zindik karena
dia melihat kepada hakekat tanpa melaksanakan syari’at. Dengan
sombong, dia mengatakan bahwa manusia tidak mempunyai
pilihan dalam semua urusan. Yang kedua dikatakan fasik karena
hatinya belum dimasuki cahaya takwa, rahasia keikhlasan,
kesadaran akan adanya pengawasan Allah, dan mubdsabah,
sehingga dia belum terhindar dari maksiat dan berpegang teguh
pada Sunnah. Adapun yang ketiga dikatakan telah mencapai
hakekat karena dia telah menggabungkan semua rukun agama,
yaitu: iman, Islam, dan ihsan.!3

Sebagaimana para ulama zahir menjaga batasan-batasan
syari’at, ulama tasawuf menjaga adab dan ruh syari’at
Sebagaimana diperbolehkan bagi ulama zahir untuk berijtihad
dalam menyimpulkan dalil-dalil dan mengeluarkan hukum,
begitu juga diperbolehkan bagi para ahli makrifat untuk
menyimpulkan adab dan metode untuk mendidik para »urid dan
para salik.

Tarekat adalah pengamalan syari’at, melaksanakan hal-hal
yang ditetapkan dalam syari’at, dan menjauhi sikap menganggap
remeh sesuatu yang seharusnya tidak dianggap remeh. Anda juga
boleh berpendapat bahwa tarekat adalah menjauhi hal-hal yang

1]bid., 342.
12]bid.
131 bid.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 347



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

dilarang baik zahir maupun batin dan mematuhi segala yang
diperintahkan Allah swt. sesuai kemampuan. Atau atau anda bisa
saja mendefenisikannya sebagai sikap menjauhi hal-hal yang
diharamkan, menjauhi hal-hal yang makrih, berhati-hati terhadap
kelebihan hal-hal yang m#«bah, dan melakukan hal-hal yang sunnah
di bawah pengawasan seorang guru yang telah mencapai puncuk
kemakrifatan™.14

Hubungan Tasawuf dengan Hakekat

Hakekat adalah menyaksikan ketuhanan dengan hati.
Dikatakan bahwa dia adalah rahasia maknawi berkaitan. Sebab,
jalan menuju Allah itu ada zahir dan ada batinnya. Zahirnya
adalah syari’at dan tarekat. Sedangkan batinnya adalah tarekat.
Tersembunyinya hakekat dalam syari’at dan tarekat adalah
sebagaimana tersembunyinya keju dalam susu. Keju tidak dapat
diambil dari susu kecuali dengan memeras sari patinya. Adapun
maksud dari ketiganya (syari’at, tarekat, dan hakekat) adalah
melaksanakan penghambaan sesuai dengan yang diinginkan dari
seseorang hamba.”1>

Syaikh ’Abd al-Lah al-Yafi berkata, “hakekat adalah
menyaksikan rahasia ketuhanan. Dan dia mempunyai jalan
(tarekat), yang dengan malaksanakan syari’at. Barang siapa
menempuh tarekat, maka dia akan sampai ke tingkat hakekat.
Hakekat merupakan akhir dari pelaksanaan syari’at. Dan akhir
dari sesuatu tidak akan bertentangan dengann Jadi, syari’at
adalah dasar, tarekat adalah sarana dan hakekat adalah buah.
Ketiga hal ini saling melengkapi dan saling berkaitan.
Barangsiapa telah berpegang teguh pada yang pertama (syati’at),
maka dia akan menempuh yang kedua (tarekat), lalu sampai pada
yang ketiga (hakekat). Tidak ada pertentangan dan perlawanan di
antaranya. Oleh karena itu, kaum sufi berkata dalam kaidah
mereka yang terkenal, “Setiap hakekat yang melanggar syari’at
adalah kezindikan.” Dan bagaimana bisa hakekat melanggar
syari’at, sementara dia merupakan hasil dari pelaksanaannya?

WAL-Kurdi, Zikir..., 12-3.
151sa, Hakekat..., 412.

348 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Menurut Amin al-Kurdi lebih lanjut menjelaskan hakekat
sendiri terbagi ke dalam tiga tingkatan. Tingkatan pertama,
halusnya tabir antara yang bersangkutan dengan apa yang
diimaninya mulai dari sifat Allah, keagungan-Nya, hakekat
kenabian, kesempurnaan para Nabi Muhammad saw., juga
semua yang telah dibertakan Nabi saw., tentang kenikmatan dan
siksa kubur, kegentingan kiamat, segala tentang neraka dan
segala bentuk kenikmatan surga, dan lain sebagainya. Seorang
yang berada pada tingkatan ini, semua yang diimaninya itu
tampak nyata seakan ada di hadapan mata. Setelah itu, hal ini
diikuti dengan beberapa kondisi yang tiba-tiba muncul di depan
matanya, seperti sikap zuhud dunia dan segala keglamorannya,
lupa dunia, mabuk akan akhirat.1¢

Hubungan Syariat dengan Ma’rifat

Ma’rifat secara bahasa adalah pengetahuan Ilahi. Ma’rifah
adalah cahaya yang disorot pada hati siapa saja yang
dikehendaki-Nya. Inilah pengetahuan hakiki yang dating melalui
“penyingkapan” (kasyaf), “penyaksian” (musyihadah), dan “cita
rasa” (dzang). Pengetahuan ini berasal dari Allah swt. Ma’rifat
adalah kedekatan (gurb) yaitu yang menguasai hati dan
memberikan pengaruh didalamnya dengan sesuatu yang
berpengaruh terhadap anggota-anggota badan. Sebuah contoh,
ilmu seperti melihat api, sedangkan ma’rifat adalah seperti
merasakannya.!”

Jadi ma’rifat berarti ilmu yang tidak menerima keraguan.
Secara istilah, ma’rifat adalah ilmu yang didahului oleh
ketidaktahuan. Di dalam istilah sufi, ma’rifat berarti ilmu yang
tidak menerima keraguan apabila objeknya adalah dzat dan sifat-
sifat Allah swt. Jika ada yang bertanya, apa ma’rifat dzat dan apa
ma’rifat sifaf?. Maka jawabanya, ma’rifat dzat adalah mengetahui
bahwa Allah swt. ada, Maha Esa, Maha Tunggal, Dzat yang
Maha Agung, yang berdiri sendiri dan tidak ada yang
menyerupainya; ma’rifat sifat adalah engkau mengenal bahwa

1Al-Kurdi, Zikir..., 13.
17 Amatullah Armstrong, Sufi Terminology (Al-Qamns Al-Sufi) (Malaysia:
A.S. Noordeen, 1995).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 349



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Allah swt. Maha Hidup, Maha Mengetahui, Maha Kuasa, Maha
Mendengar, Maha Melihat, dan sifat-sifatnya yang lain.

Sebagian manusia rusak fitrahnya dan membutuhkan obat
untuk perbaikan fitrah itu. Mereka membutuhkan petunjuk yang
mengingatkan mereka pada pengenalan tentang Allah swt.
(ma’rifatullah) yang bersifat fitrah itu. Sebagian ahli kalam salah
persepsi, memandang bahwa ma’rifat itu adalah hasil
pengamatan dan usaha. Karena jika ma’rifat itu ada dengan
sendirinya tanpa usaha, maka manusia dibebaskan dari kewajiban
(taklif).'® Anggapan ahli kalam ini adalah salah, karena kewajiban
didatangkan melalui perantara rasul. Adapun pengetahuan
tentang Sang Pencipta didapatkan secara fitrah dan alamiah.
Semua manusia, yang beriman atau kafir, dilahirkan dalam
keadaan mengetahui Tuhannya melalui fitrahnya. Demikian juga
halnya dengan Iblis dan Fir’aun, dalam hatinya mereka mengenal
Tuhannya. Namun demikian, mereka mengingkarinya
disebabkan sifat zhalim dalam diri mereka.!”

Al-Ghazali mencurahkan segenap upaya agar sampai pada
derajat sa’rifatullah. Seseorang tidak akan mampu mencapai
derajat ma’rifatullah ini sebelum ia mengenal diri sendiri. Dengan
demikian kemampuan manusia mencapal derajat ma'rifatullab
tergantung pada kemampuannya mengenal diri sendiri. Jika
seseorang mengenal diri sendiri, maka ia benar-benar telah
mengenal Tuhannya. Jika ia bodoh tentang diri sendiri berarti ia
bodoh tentang Tuhannya.?

Menurut al-Ghazali,?! kemuliaan manusia tidak ditentukan
oleh kesiapannya untuk mengenal Allah, tetapi dalam
kesiapannya mengenal hatinya. Jika manusia telah mengenal
hatinya, maka ia telah mengenali dirinya sendiri. Jika ia telah
mengenali diri sendiri maka ia telah mengenal Tuhannya.
Manusia tidak akan pernah mencapai wa’rifatullah, kecuali jika ia

18]bnu Taimiyah, Jami’ Ar-Rasi’il (Mesir: Mathba’ah al-Madani, 1969),
14.

]bid.

20 Muhammad Ghalab, A-Tashawwnf Al-Mugarran (Mesir: Maktabah
Nahdlah, t.th.).

2Lihat Sayyid Ahmad Abdul Fattah, Tasawuf Antara Al-Ghazali dan Ibnu
Taimiyah (Jakarta: Khalifah, 2005).

350 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

telah mencapai keseimbangan akal dan badannya terbebas dari
maksiat.

Tarekat Sebagai Jalan Meniti Jenjang Ruhani

Beban-beban syari’at yang diperintahkan kepada manusia
dapat dibagi menjadi dua kategori. Pertama, hukum-hukum yang
berkaitan dengan amal-amal lahiriah. Kedua, hukum-hukum yang
berkaitan dengan amal-amal batin. Dengan kata lain, ada amal-
amal yang berkaitan dengan raga manusia dan ada amal-amal
yang berkaitan dengan hati manusia. Amalan yang berkaitan
dengan raga terbagi menjadi dua macam. Pertama, perintah,
seperti shalat, zakat, haji dan lain-lain. Kedua, larangan, seperti
membunuh, berzina, mencuri, meminum khamer dan lain-lain. 22

Amal-amal yang berkaitan dengan hati juga terbagi menjadi
dua macam, yaitu berupa perintah dan larangan. Yang berkenaan
dengan perintah adalah iman kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-
kitab-Nya, dan Rasul-rasul-Nya. Demikian juga perintah untuk
ikhlas, ridla, jojur, khusyii, tawakkal dan sebagainya. Sedangkan
yang berkaitan dengan larangan adalah kufur, kemunafikan,
sombong, ‘wub, riyd’, menipu, dendam, dengki dan lain
sebagainya. Amal-amal kategori kedua yang berkaitan dengan
hati lebih penting dan lebih utama dari amal-amal kategori
pertama dalam pandangan Allah, meskipun keduanya sama-sama
penting. Sebab amal-amal batin adalah titik tolak dari amal-amal
lahiriah. Rusaknya amal-amal batin akan mengakibatkan
rusaknya amal-amal lahiriah.?3

Rasulullah  saw., memotivasi para sahabat untuk
memperhatikan masalah perbaikan hati. Dalam Hadis djelaskan
bahwa baiknya seseorang tergantung pada baiknya hati dan
kesembuhannya dari penyakit-penyakit yang tersembunyi:
?Ingatlab, di dalam tububh manusia ada segumpal darab, jika dia baifk,
maka baiklah seluruh tububnya. Dan jika dia rusak, maka rusaklah
selurub tububnya. Segumpal darab itu adalah hati”>*

222l-Ghazali, A/l-Misykit ..., 65.

231 bid,

24 Muhammad bin Isma’il al-Bukhari, Shabih al-Bukbiri (Singapura,
Sulaiman Mat’i, t.t.), 114.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 351



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Nabi saw. juga mengajarkan kepada para sahabat bahwa
Allah swt. hanya akan melihat hati hamba-hamba-Nya. Sabda
Rasulullah saw. “Sesunggubnya Allah tidak akan melihat jasad dan
bentuk tubub kalian. Akan tetapi, Allah akan melibat hati kalian”.?>
Jika barometer baik tidaknya seseorang tergantung pada baik
tidaknya hatinya yang merupakan sumber dari amal lahiriahnya,
maka dia dituntut untuk memperbaiki hati dengan
membebaskannya dari sifat-sifat tercela yang dilarang oleh Allah
swt. dan menghiasinya dengan sifat-sifat terpuji yang
diperintahkannya. Dengan begitu, hatinya akan menjadi sehat,
bersih, dan tergolong orang yang menang, selamat dan
beruntung di akhirat.

Dalam Hdsyiyah-nya, Tbn Abidin menyatakan bahwa hukum
mengetahui sifat ikhlas, ‘%ub, dengki dan pamer adalah fard/ ‘ain.
Begitu juga halnya hukum mengetahui penyakit-penyakit hati
lainnya, seperti sombong, rakus, dendam, marah, permusuhan,
benci, tamak, bakhil, ceroboh, angkuh, khianat, mencari muka,
keengganan untuk menerima kebenaran, menipu, kejam, panjang
angan-angan dan lain sebagainya.?0 Dan hukum menghilangkan
semua penyakit-penyakit hati adalah fard/ ‘ain. Dan tidak
mungkin dilakukan kecuali dengan mengetahui batasan,
penyebab, tanda-tanda dan metode pengobatannya. Barang siapa
tidak mengetahui suatu kejahatan, maka dia akan terperosok ke
dalamnya.?’

Dalam buku a/-Hadiyyah al-‘Alaiyyah, Allauddin Abidin
menyatakan bahwa teks-teks syari’at dan konsensus para ulama
saling memperkuat untuk mengharamkan dengki, menghina,
berbuat jahat, angkuh, ujub, pamer, kemunafikan dan perbuatan-
perbuatan hati yang tercela lainnya. Telinga, mata, dan hati akan
diminta pertanggungjawaban di akhirat atas perbuatan yang
berada dibawah kehendak manusia.8

Penyakit hatilah yang menjadi penyebab seseorang jauh dari
Allah dan dari surga-Nya yang kekal.?? Dalam hal ini Rasul saw.

251 bid.
26]sa, Hakekat...,15.
21 bid.
28] hid.
2] bid.

352 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

bersabda, Tidak akan masuk surga, orang yang di dalam hatinya ada
sedikit saja kesombongan.’® Kerap kali orang tidak melihat aib dan
penyakit hatinya. Dia beranggapan bahwa dirinya telah
sempurna, padahal masih jauh dari kesempurnaan. Bagaimana
metode untuk mengetahui penyakit hati tersebut, dan adakah
cara praktis untuk mengobati dan melepaskan diri darinya,
jawabannya tidak lain adalah melalui tasawuf (tarekat).

Tasawuf (tarekat) adalah ilmu vyang secara khusus
menfokuskan kajiannya untuk mengetahui aib hati dan cara
pengobatannya. Dengan ilmu tasawuf, semua penghalang jiwa
dapat dipangkas dan semua sifat tercela dapat dibersihkan,
sehingga seorang sufi dapat membebaskan hatinya dari selain
Allah swt. dan menghiasinya dengan dzikir kepada-Nya.3!

Menghiasi jiwa dengan sifat-sifat yang sempurna, seperti
tanbat, taqwa, istigamah, jujur, ikblas, Zubud, tawakkal, ridla, berserah
diri, cinta kasih, dzikir, muriqabah dan sifat-sifat terpuji lainnya,
merupakan tujuan tasawuf. Para sufi sangat berjasa dalam
mentransformasikan warisan kenabian ini, baik secara teoritis
maupun secara praktis. Para ulama dan para mursyid mengajak
manusia untuk bergabung dan belajar secara terus-menerus
bersama kelompok sufi, agar mereka dapat mengharmonikan
antara raga dan jiwa, merasakan makna dari kebersihan hati dan
keluhuran budi pekerti dan mencapai ma'rifatullah dengan
seyakin-yakinnya, sehingga hati mereka dihiasi dengan cinta,
muriqabah, dan zikir kepada-Nya. Setelah menguji kebenaran
tarekat tasawuf, mengamati nilai-nilainya dan merasakan
buahnya, al-Ghazali mengatakan, “Bergabung dengan kalangan
sufi adalah fard/ ‘ain. Sebab, tidak seorangpun terbebas dari aib
dan kesalahan kecuali para nabi.”3?

Aba Hasan al-Syadzili berkata, “Barang siapa yang tidak
menyelam dalam ilmu tarekat tasawuf secara Islam, maka dia
akan mati dalam keadaan melakukan dosa besar, sedang dia tidak
menyadarinya”. Ketika mengomentari pernyataan ini, Ibn Allan
al-Shiddiqi berkata, “Pernyataan Abu Hasan al-Syadzili ini
adalah benar. Sebab, apakah ada orang yang berpuasa, sedang

30Al-Bukharti, Shabip..., 114.
3sa, Hakekat..., 17.
32[hid., 18.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 353



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

dia tidak kagum dengan puasanya? Apakah ada orang yang
shalat, sedang dia tidak kagum dengan shalatnya? Demikian
halnya dengan amal-amal lainnya”. Oleh karena, menapak jalan
tarekat ini sangat sulit bagi orang yang berhati lemah maka
seyogyanya manusia menitinya dengan penuh tekad, kesabaran
dan kesungguhan, agar bisa selamat dari laknat dan kemarahan
Allah.33

Fudhail bin Iyadh r.a. berkata, ”Titilah jalan kebenaran, dan
jangan merasa kesepian karena sedikitnya orang yang menitinya.
Jauhilah jalan kebathilan dan jangan terpedaya oleh banyaknya
orang yang binasa. Jika engkau merasa kesepian karena
kesendirianmu, maka lihatlah pendahulumu dan bertekatlah
untuk bergabung bersama mereka. Tutuplah pandanganmu dari
yang lain. Sebab, mereka tidak akan mampu menghalangimu dari
siksa Allah. Jika mereka berteriak memanggilmu di kala engkau
berjalan, maka jangan melirik kepada mereka. Sebab, jika engkau
melirik, maka mereka akan mengambil dan menghalangimu”.34

Pendapat Sayyid dalam kitab Ta'rifat al-Sayyid yang ditarjih
oleh Abdul Qadir Isa bahwa “Tarekat adalah jalan yang khusus
bagi orang-orang yang menuju Allah, dari suatu tingkatan ke
tingkatan yang lain.”? Ahmad Zartq berkata dalam Qawa’id at-
Tashawwnf yang ditarjih oleh Abdul Qadir Isa bahwa “tidak ada
tasawuf kecuali dengan figh, karena hukum-hukum Allah yang
zahir tidak akan diketahui kecuali dengannya. Tidak ada figh
kecuali dengan tasawuf, karena tidak ada amal kecuali harus
disertai dengan ketulusan dan konsentrasi kepada Allah. Dan
tidak ada keduanya tidak akan sah tanpa iman. Semuanya
merupakan keharusan, karena semuanya saling berkaitan,
sebagaimana hubungan antara jasad dan ruh. Tidak ada ruh
kecuali dalam jasad, dan tidak ada kehidupan bagi jasad kecuali
dengan adanya ruh. Maka pahamilah.3¢ Pendapat Malik dalam
kitab Syarh ‘Ain al-Um Zain al-Hilm, ditarjih oleh Abdul Qadir Isa
ialah “barangsiapa bertasawuf tanpa berfigh, maka dia telah
zindik. Barangsiapa berfigh tanpa bertasawuf, maka dia telah

3] bid.
34bid.
31bid., 341.
301 bid., 342.

354 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

fasik. Dan barangsiapa mengumpulkan keduanya, maka dia akan
sampai pada hakekat.’” Yang pertama dikatakan gindig karena
dia melihat kepada hakekat tanpa melaksanakan syari’at. Dengan
sombong, dia mengatakan bahwa manusia tidak mempunyai
pilihan dalam semua urusan. Dia adalah seperti yang dikatakan
seorang penyair.38

Yang kedua dikatakan fisig karena hatinya belum dimasuki
cahaya takwa, rahasia keikhlasan, kesadaran akan adanya
pengawasan Allah, dan mubdsabah, sehingga dia belum terhindar
dari maksiat dan berpegang teguh pada Sunnah. Adapun yang
ketiga dikatakan telah mencapai hakekat karena dia telah
menggabungkan semua rukun agama, yaitu iman, Islam, dan
thsan, yang terkumpul dalam Hadis Jibril a.s.yang telah
disebutkan di atas.

Dengan demikian, tarekat adalah pengamalan syari’at,
melaksanakan hal-hal yang ditetapkan dalam syari’at, dan
menjauhi sikap menganggap remeh sesuatu yang seharusnya
tidak dianggap remeh. Siapa pun juga boleh berpendapat bahwa
tarekat adalah menjauhi hal-hal yang dilarang baik zahir maupun
batin dan mematuhi segala yang diperintahkan Allah swt., sesuai
kemampuan. Atau juga bisa saja mendefenisikannya sebagai
sikap menjauhi hal-hal yang diharamkan, menjauhi hal-hal yang
matkrih, berhati-hati terhadap kelebihan hal-hal yang mwubadh, dan
melakukan hal-hal yang swnnah di bawah pengawasan seorang
guru yang telah mencapai puncuk kemakrifatan.3

Sementara itu peran tarekat Naqsyabandiyah adalah sebagai
metode atau cara yang dilalui oleh seorang yang mulai meniti
jalan ruhani untuk mencapai kualitas tauhid (pengesaan Allah)
pada derajat yang tinggi. Ketika seorang pengikut tarekat
menerima ajaran tauhid ini merasa kurang sanggup dan
persiapannya pun masih belum maksimal untuk mencapai
derajat yang tinggi ini, maka gurunya akan mencurahkan segenap
bantuan secara spiritual dan cintanya pada muridnya. Karena
dasar yang menjadi pijakan tarekat ini berdasarkan pencurahan
dan pemberian satu ketertarikan dengan Allah swt. (jadzh) saat

371 bid.
3] bid.
MAl-Kurdi, Zikir ..., 12-3.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 355



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

menjalani proses suluk dari sang mursyid (pembimbing spiritual
atau ruhaniah).40

Sebagaimana para ulama zahir menjaga batasan-batasan
syari’at, ulama tasawuf menjaga adab-adab dan ruh syari’at.
Sebagaimana diperbolehkan bagi ulama zahir untuk ber-j#ihad
(berpendapat) dalam menyimpulkan dalil-dalil dan mengeluarkan
hukum, begitu juga diperbolehkan bagi para ahli ma’rifat untuk
menyimpulkan adab dan metode untuk mendidik para wurid dan
para salik.

Ihsian Sebagai Unsur Utama dalam Tarekat

Ihsin itu sasarannya adalah batin ruhaniyah. Batin ruhaniyah
seseorang yang beribadah harus bersih sehingga membuahkan
ubiidiyyah yang ikhlas dan akhlak yang mulia. Ilmu yang
membahas tentang itu adalah ilmu tasawuf dan tarekat. Di dalam
hadis tersebut, zbsdn itu artinya “beribadab kepada Allah seolah-olah
melibat  Allah  berada di  hadapannya”, —atan  merasakan  dan
mengi'tikadkan babwa Allah selaln melibat dan memperhatikannya’.
Menurut Syaikh Kadirun Yahya, ” Ihsdn itu sendiri adalah Rabitha
dengan mengacu pada sabda Rasulullah saw., ketika jibril
melontarkan pertanyaan ketiganya kepada diri Nabi Muhammad
saw. Apakah arti ihsin? Jawab Nabi saw., "Engkan menyembah
Allab swt., seolah-olah engkan melibat Dia. Meskipun engkan tidak
melibat Dia, sesunggubnya Dia melibat engkan” !

Termasuk dalam kajian tasawuf adalah segala usaha dan
ikhtiar untuk berakhlakul karimah, beribadah yang khusus,
dengan cara mujahadah (berjuang) terus menerus dengan cara
atau metode tertentu, sehingga diri ruhani menjadi bersih, dapat
dekat kepada Allah swt.,, guna memperoleh ridli dan Nir
Uliihzyyah-Nya.

Dengan demikian zbsin itu merupakan suatu magdnm, di mana
seseorang melaksanakan syari’at yang dijiwai dengan hakekat
syari’at itu sendiri, sechingga dia memperoleh ma’rifat terhadap

40 Syaikh Dermog Barita, Selamatkan Nyawamn Yang Selembar Itu
(Kepulauan Riau: Kiblatul Amin Dua Batam Press, 2007), 2-5. Lihat juga al-
Kurdi, Syaikh..., 235.

“Al-Bukhari, Shabib..., 114.

356 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Allah swt. Pada bagian lain, pakar tasawuf mengatakan zbsin itu
adalah ajaran muraqababh, takballi, dan tajalli.

Ada sebelas tempat Allah menyebutkan kata zbsdn dalam al-
Quran dengan berbagai konteks dan empat puluh tempat
menggunakan kata itu sebagai pelaku zbsan, yaitu mubsin. Firman-
Nya: Sesunggubnya Allah swt, menyurub famn berlaku adil dan
berbuat kebaikan”.*? Syaikh Sulaiman Zuhdi seorang tokoh sufi
dari kalangan tarekat Nagsyabandiyah menafsirkan ayat ini
dalam konteks Hadis Jibril riwayat Bukhari Muslim tersebut di
atas, bahwa pelaksanaan zhsdn wajib hadir Allah secara maknawi
pada waktu melaksanakan ibadah. Hadirnya Allah dalam hati
sanubari pada waktu seseorang beribadah tidak mungkin, keculi
terpenuhi dua syarat, yaitu sucinya hati nurani dan ikhlasnya
seseorang yang beribadah itu. Suci dan ikhlas itu tidak mungkin
dicapai, kecuali melalui metode atau cara tertentu yang
dikembangkan dalam tarekat. Sebagian besar pendapat ulama
menganggap bahwa bertarekat merupakan kewajiban pertama
setelah seseorang beriman, baik laki-laki maupun perempuan.
Pendapat ini dikuatkan oleh beberapa Hadis sahih, termasuk
beberapa Hadis Qudsyi yang dijelaskan panjang lebar dalam
risalahnya.*3

Ihsin yang pelaksanaannya melalui tasawuf dan metode
tarekatullah dijadikan sebagai motto utama oleh para sufi.
Tasawuf bertujuan untuk mendekatkan diri sendiri sedekat-
dekatnya kepada Allah melalui akidah (keimanan), pengalaman
syari’at Islam, dan akhlak. ’Abd al-Karim al-Jilli tokoh sufi
memasukkan zbsin sebagai salah satu ahwal atau magdam yang
harus dilalui oleh sufi untuk mencapai zzsin kanil.

Sehubungan dengan kondisi jiwa yang lebih baik, karena
mencela pemikirannya yang berbuat buruk. Dalam al-Qur’an
dijelaskan bahwa: “Hai jiwa yang tenang. Kembalilah kepada Tubanmn
dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya.” * Menurut Sa’idd Hawwa
dalam buku Pendidikan Spiritnal ia menilai, ayat di atas
menunjukkan kondisi jiwa yang dimaksud adalah kondisi jiwa
yang paling tinggi, karena sudah merasakan ketenangan dan

42QQs. Al-Nahl (16): 90.
BNur, Pergolakan..., 25.
4Q)s. al-Fajar (89): 27-8.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 357



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

keyakinan. Nafs muthmainnah atau jiwa yang tenang inilah yang
oleh al-Quran dikatakan “kembalilah kepada Tuhanmu dengan
hati yang puas lagi diridhai-Nya,” ayat ini menunjukkan bahwa
jiwa yang tenang adalah jiwa yang 7idla kepada Allah dan Allah
pun akan ridla kepadanya. Dengan demikian, jiwa yang tenang
merupakan kondisi kesehatan tertinggi bagi jiwa.*>

Jalan untuk mencapai jiwa yang tenang menurut Syekh Der
Moga adalah kembali kepada Allah swt.,, beriman dan
memperbanyak zikir, sedangkan seseorang dituntut untuk
melakukan semua itu. Inilah gambaran tentang kesehatan jiwa
dan hati, serta jalan untuk mencapainya.

Para sufi berbicara tentang sesuatu yang dinamakan dengan
bal (kondisi spiritual sufistik), dan tentang sesuatu yang
dinamakan dengan maqgdm (posisi, kedudukan, status dalam
perjalanan sufistik). Mereka menganggap Aa/ sebagai pengantar
menuju maqdm, sebagai contoh diungkapkan Said Hawwa. 40
Syekh Der Moga memandang bahwa hal pertama yang
dipaparkan seseorang ketika sibuk berzikir adalah ketenangan
sementara dalam hati yang bisa saja sirna, inilah disebut Ad/
Kemudian, jika dia terus menerus berzikir maka dia akan sampai
pada ketenangan hati yang berifat langgeng, inilah disebut
magam. Seseorang dituntut agar setiap aktivitasnya mendapatkan
hati dan jiwa sehat, untuk sampai kepada magdm agar seseorang
bisa menetap pada magdm tersebut. Namun demikian, banyak
orang yang tidak paham tentang hakekat wagdm-magim sehat,
sebagaimana mereka juga tidak mengerti tentang amalan-amalan
yang menjadi sarana untuk mencapai maqdm tersebut.
Sebagaimana Syekh Der Moga sebagai guru mursyid yang sangat
terkenal dengan kemampuannya telah menyembuhkan berbagai
jenis penyakit yang mematikan dan bahkan berbagai macam
penyakit yang telah ditolak pihak rumah sakit. seperti kanker
rahim, kanker payudara, HIV AIDS, tumor ganas dan berbagai
macam penyakit lainnya, atas dasar “tarekatullah” yang
dijalankannya, membuat diri syekh ini dipercaya oleh halayak
ramai dan dikenal sebagai Trainer Spiritual dan penyembuh segala

4Said Hawwa, Pendidikan Spiritual (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2000),
305.
41bid., 300.

358 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

jenis penyakit yang paling ganas sekalipun, bagi Syekh Der Moga
dengan atas izin Allah swt. semua penyakit dapat disembuhkan
kecuali ”maut” atau mati, itulah keimanan yang paling paripurna
atas kebesaran Allah swt. pada hamba-Nya yang Ia beri
petunjuk-Nya.

Untuk mencapai tingkatan (magdm) yang mulia dan iman
yang sempurna ini, seseorang harus menempuh jalan (tarekat),
yaitu jalan yang ditempuh orang sebagai jthad melawan nafsu,
meningkatkan sifat-sifatnya yang kurang menjadi sifat-sifat yang
sempurna, dan meniti maqdm-magim (tingkatan-tingkatan)
kesempurnaan dengan pengawasan para guru (zursyid).

Alur Silsilah Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Abu Bakr al-Siddiq (khalifah pertama), sebagai jalur ahli
silsilah  (wasilah) pada tarekat Nagsyabandiyah, menerima
pelajaran spiritualnya pada malam hijriah ketika ia dan rasulullah
saw. sedang bersembunyi di sebuah Gua tak jauh dari Mekkah.
Karena di seputar tempat itu banyak musuh sehingga mereka
tidak dapat berbicara dengan suara keras dan rasulullah saw.
mengajarinya untuk berzikir dalam hati yang disebut dzikr £hdfi.
Zikir diam dan sikap-sikap spiritual lainnya inilah yang dijadikan
dasar bagi kaum Nagsyabandiyah untuk mempraktikkannya.
Amalan itu telah diturunkan oleh Aba Bakr al-Siddiq kepada
murid-muridnya, dan akhirnya dijadikan sebuah sistem
ketarekatan oleh Baha’ al-Din Nagsyabandi. Hal itu tidak
bertentangan dengan kenyataan bahwa Baha’ al-Din dan
beberapa orang lainnya melakukan inovasi dalam tarekat itu dan
memperkenalkan teknik-teknik baru. Orang-orang
Nagsyabandiyah yakin bahwa inovasi tersebut semuanya
berdasarkan pada dan sejalan dengan apa yang diajarkan oleh
Abu Bakr al-Siddiq. Oleh karena itu tidak terjadi perubahan yang
mendasar, karena bagi penganut tarekat Nagsyabandiyah
pemeliharaan silsilah menjadi suatu keharusan dan keutamaan. 47

Hasil penelusuran penulis menunjukkan bahwa pengamal
tarekat Nagsyabandiyah sudah ada di Indonesia sejak dua abad

4’Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyabh di Indonesia (Bandung:
Mizan, 2003), 34.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 359



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

sebelum Belanda mengenalkannya untuk pertama kali, meskipun
bentuk tarekat itu mungkin berbeda. Ulama dan sufi Indonesia
yang pertama sckali menyebut tarekat ini dalam tulisan-
tulisannya adalah Syaikh Yusaf al-Makassari (1626-1699) dan
tokoh yang sezaman dengan Syaikh Yusuf adalah ‘Abd Al-Ra’uf
Singkel yang memperkenalkan tarekat Syattariyah ke Indonesia.*®
Syaikh ~ Yasaf  al-Makassari  menulis  tentang  tarekat
Nagsyabandiyah di bawah judul a/~Risdlah al-Nagsyabandiyah.
Risalah ini memberi kesan bahwa Syaikh Yusaf al-Makassari
benar-benar mengajarkan tarekat ini. Naskah ini antara lain
berisi teknik-teknik meditasi dan ketentuan-ketentuan zikir
sehingga tarekat ini menjadi tarekat pertama yang terkenal secara
luas.#

Tarekat Nagsyabandiyah yang menyebar di Nusantara
berasal dari Mekkah yang dibawa oleh para pelajar Indonesia
yang belajar di sana dan oleh para jemaah haji Indonesia. Mereka
ini kemudian memperluas dan menyebarkannya ke seluruh
pelosok nusantara.  Muhammad Yusuf al-Makassar adalah
Yang Dipertuan Muda di Kepulauan Riau yang pertama naik haji
ke Mekkah. Ia telah dibai’at masuk tarekat Naqsyabandiyah oleh
Syaikh Muhammad Shalih al-Zawawi. Setelah Sulaiman Badrul
Alam Syah wafat pada tahun 1883, ia mengambil alih kedudukan
sultan. Ia menjalankan kekuasaan tertinggi melalui isterinya, putti
salah seorang sultan sebelumnya dan tahun 1885 mengangkat
puteranya sendiri sebagai sultan. Muhammad Yusuf (nama kecil
Syaikh YusGf al-Makassarl) dapat melakukan ini karena
kepemimpinannya dalam tarekat Nagsyabandiyah sudah cukup
memperkuat kedudukannya di Lingga pulau tempat sultan
tinggal. Pada tahun 1894 Muhammad Yusuf membuat sebuah
mesin pencetak di pemerintahan, tetapi juga sebagai pencetak
kitab, risalah yang mencakup kebudayaan-kebudayaan secara
umum. Di antara risalah yang dicetak adalah risalah karya Syaikh
Muhammad Shalih al-Zawawi, guru tarekat Nagsyabandiyah
Syaikh Yusaf al-Makassari. Penggerak intelektual di balik

48] bid.

49811 Mulyati (et. al), Mengenal dan Memabami Tarekat-Tarekat Muktabarah
di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2004), 16.

Nlbid., 97.

360 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

penerbit tersebut adalah sekelompok bangsawan yang berbakat
di lapangan intelektual dan kesenian, yang membentuk grup
diskusi Rusydiah Club, dan sangat dimungkinkan mereka adalah
penganut Nagsyabandiyah. Beberapa di antara mereka kemudian
terkenal sebagai penulis.!

Karakter masyarakat Sulawesi Selatan yaitu menekuni
pekerjaan sebagai pelaut dan saudagar, telah berlangsung sejak
abad XV dan lebih intensif pada awal abad XVI. Tome’ Pires
dalam perjalannya dari Malaka ke Laut Jawa pada tahun 1513
telah menemukan orang-orang Makassar sebagai pelaut ulung.
Keterangan Pires mengenai Makassar dianggap sebagai sumber
Barat tertulis yang paling tua yang bisa ditemukan. Ia
mengungkapkan bahwa “orang-orang Makassar telah berdagang
sampai ke Malaka, Jawa, Borneo, Negeri Siam dan juga semua
tempat yang terdapat antara Pahang dan Siam.>?

Sekalipun para pedagang muslim sudah berada di Sulawesi
Selatan sejak akhir abad XV, tidak diperoleh keterangan yang
pasti baik dari sumber lokal maupun sumber dari luar tentang
terjadinya konversi ke dalam Islam oleh salah seorang raja
setempat pada masa itu sebagaimana yang terjadi pada agama
Katolik. Ahmad M. Sewang dalam pandangannya mengatakan
“agaknya inilah salah satu faktor pendorong para pedagang
Melayu mengundang tiga orang mubalig dari Koto Tangah
Minangkabau agar datang di Makassar mengislamkan elite
Kerajaan Gowa dan Tallo. Motivasi lain yang mendorong para
saudagar Melayu dalam mengambil keputusan mendatangkan
muballig ke Makassar adalah untuk mengimbangi misi Katolik.
Para missionaris telah berusaha menyebarkan pengaruhnya ke
dalam istana Kerajaan Gowa”. Persaingan antara missionaris
Katolik dan para pedagang muslim telah lama berlangsung
sebagaimana yang diakui oleh Antonio de Payva, seorang
missionaris Katolik yang berkunjung ke Sulawesi Selatan pada
tahun 1542. Payva menganggap bahwa para pendatang Melayu
Islam dari Sentana (Ujungtanah), Pao (Pahang) dan Patane
(Patani) telah berusaha mempengaruhi supaya raja mengubah

Sbid., 98.
M. Ahmad Sewang, “Islamisasi Kerajaan Gowa Abad XVII”, Laporan
Penelitian (Ternate: STAIN Ternate, 2005), 72.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 361



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

maksudnya (untuk menerima agama Katolik) karena sudah lima
puluh tahun lebih mereka datang berdagang di tempat itu.>?

Pengakuan Antonio de Payva tersebut juga ditemukan dalam
Lontara Wajo ** yang menceritakan kekurangsenangan orang-
orang Melayu setelah melihat sejumlah orang Makassar dan
Bugis (Mangkasara Ugi) sudah terpengaruh agama Kiristen
Katolik (Sarani) yang dibawa para missionaris (panrita lompona)
Portugts.

Inisiatif untuk mendatangkan muballig khusus ke Makassar
sudah ada sejak Anakkoda Bonang berada di Gowa pada
pertengahan abad XVI, tetapi berhasil setelah memasuki awal
abad XVII dengan kehadiran tiga orang datuk dari Minangkabau
(dimuat dalam  Lontara). Kehadiran tiga datuk yang
dilatarbelakangi persaingan antara missionaris dan para pedagang
muslim sebagaimana tersebut di atas, telah memperkuat tesis
Schericke yang memandang bahwa intensitas penyebaran Islam
adalah sebagai tandingan terhadap missi Kristen yang agresif.>>

Lontara Wajo>° menyebutkan bahwa ketiga datuk itu datang
pada permulaan abad XVII dari Kota Tangah Minangkabau.
Mereka dikenal dengan nama datuk ze//ue (Bugis) atau datuk za//ua
(Makassar), yaitu: Abdul Makmur, Khatib Tunggal yang lebih
populer dengan nama Datuk ri Bandang. Sulaiman, Khatib
Sulung yang lebih populer dengan nama Datuk Patimang. Abdul
Jawa, Khatib Bungsu yang lebih dikenal dengan nama Datuk ri
Tiro.

Sumber lain menyebutkan bahwa ketiga datuk itu adalah
utusan dari Kerajaan Aceh. Mereka diutus atas permintaan
Karaeng Matoaya (Raja Matoa), Raja Tallo yang juga menjabat
sebagai tomabbicara butta atau mangkubumi Kerajaan Gowa.
Kedua sumber tersebut tidaklah bertentangan karena sekalipun
ketiga datuk itu berasal dari Minangkabau, kemungkinan mereka

3Sewang, “Islamisasi...”, 88.

>Lontara Wajo adalah buku yang mengandung sejarah dan budaya serta
cerita adat bugis Makassar yang bertuliskan dengan aksara Bugis dari tanah
Wajo (nama daerah/ kecamatan di Sulawesi Selatan)

SAzyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulanan Nusantara
(Bandung: Bandung, 1994), 34.

>Lontara Wajo, 175-77.

362 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

adalah utusan dari Aceh, mengingat Minangkabau pada awal
abad XVII berada dalam pengaruh Kerajaan Aceh.>’

Dalam Lontara yang disebutkan Ahmad Sewang bahwa
setelah ketiga datuk itu tiba di Makassar, mereka tidak langsung
melaksanakan missi mereka, tetapi lebih dahulu merumuskan
strategi dakwah. Kemudian mereka melanjutkan perjalanan ke
Kabupaten Luwu untuk mengislamkan Datuk e ri Luwn.?$Ini
sekaligus disimpulkan bahwa kalangan elit Kerajaan yang
pertama masuk Islam adalah Raja Luwu. Kemudian Datuk Luwu
diberi gelar Sultan Muhammad Waliy Muzahir al-Din.> Dalam
menyusun strategi dakwah selanjutnya, ketiga datuk meminta
bantuan pada Sultan Muhammad tentang cara mempercepat
proses Islamisasi di daerah ini. Sultan Muhammad sebagai Raja
Luwu yang dihormati raja-raja di Sulawesi Selatan, memberi
rekomendasi agar menemui Raja Gowa, karena dialah yang
memiliki kekuatan militer dan politik di kawasan ini demikian
ungkapan, “Allebbiremmani engka ri-Luwn’, Awatangeng engkai ri
Gowa” (Hanya kemuliaan semata yang ada di kabupaten Luwu,
sedangkan kekuatan terdapat di kabupaten Gowa) Mattulada
dalam.%0

Pendapat Abu Hamid (pakar Antropologi); Setelah mereka
berhasil mengislamkan Datuk Luwu, kemudian menyusun
strategi baru dengan memprioritaskan daerah-daerah tertentu
untuk menyebarkan Islam selanjutnya, yaitu dengan membagi
tenaga dan daerah sasaran dakwah disesuaikan dengan keahlian
mereka dan kondisi daerah sasaran masing-masing. ¢!

Datuk ri Bandang menguasai ilmu figh bertugas untuk
menghadapi masyarakat Kabupaten Gowa dan Kabupaten Tallo
yang masih kuat berpegang pada tradisi lama yaitu; perjudian,
minum arak atau tuak (ballo) dan menyabun ayam. Dalam
menghadapi masyarakat tersebut, metode dakwah yang dipakai

SSewang, “Islamisasi...”, 72.

8] bid., 93.

Lontara Wajo, 177.

0Sewang, “Islamisasi...”, 94.

ot Abu Hamid, Syaikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005), 59-60. Lihat juga Sewang, “Islamisasi...”,
96-97.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 363



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Datuk ri Bandang lebih menekankan pada masalah pelaksanaan
hukum Islam yakni syariah.

Datuk Patimang bertugas di Kerajaan Luwu yang
masyarakatnya masih kuat berpegang kepada kepercayaan lama,
seperti Dewata Semwae. Datuk Patimang memperkenalkan ajaran
tanhid yang sederhana dengan mengemukakan sifat-sifat Tuhan
seperti sifat wajib, sifat mustahil dan sifat 777z bagi Tuhan.
Penckanan pada ajaran zaubid ini dimaksudkan untuk mengganti
kepercayaan Dewata Semwae menjadi keimanan kepada faubid,
yaitu Allah Yang Maha Esa.

Datuk ri Tiro bertugas di daerah Tiro kabupaten Bulukumba
(termasuk Kab. Bantaeng) dengan lebih menekankan pada ajaran
tarekat “tasawuf”, sesuai kondisi masyarakat yang dihadapi yaitu
masyarakat yang masih teguh berpegang kepada masalah-
masalah  kebatinan, sihir dengan berbagai manteranya.
Masyarakat 77 Tiro memiliki kegemaran dalam menggunakan
kekuatan sakti (do#) untuk membinasakan musuh. Menurut
Datuk ri Tiro (penguasa kerajaan) akan lebih baik jika dilandasi
dengan pendekatan tasawuf.

Islamisasi di Sulawesi Selatan yang dibawa oleh tiga datuk
dari Minangkabau seperti penjelasan di atas, menunjukkan
bahwa sejak awal peletakan ajaran dasar tentang ke-Islaman
masyarakat Sulawesi Selatan sudah terbagi menjadi tiga corak;
yakni aspek figh, tauhid, dan tasawuf. Masing-masing
pengajarnya pun telah membagi wilayah dan tempat mereka
mengajarkan ilmunya, seperti Datuk ri Bandang mengajarkan
ilmu figh di Kabupaten Gowa, daerah yang dominan sangat
kurang dibidang pendalaman hukum atau syar’at Islam.
Sedangkan datuk Patimang bertugas di Kerajaan Luwu yakni
Kabupaten TLuwu di mana masyarakatnya masih kuat
menyembah berhala, demikian Datuk ri Tiro bertugas di daerah
Kabupaten Bulukumba di mana masyarakatnya yang masih kuat
mengandalkan kekuatan batin atau ilmu-ilmu batin untuk
mendapatkan kemenangan seperti santet (do#), nama Datuk ri
Tiro juga sangat terkenal terutama di daerah Bantaeng
(Bontaeng) kuburannyapun terdapat di sana.®?

02Saifuddin Zuhrti, Sejarah Kebangkitan Islam Islam dan Perkembangan di
Indonesia (Bandung: Al-Ma’arif, 1998), 431.

364 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Makna Bertarekat Bagi Masyarakat Sulawesi Selatan

Masyarakat Sulawesi Selatan pada umumnya menganggap
peran tarekat Naqgsyabandiyah sangat memperhatikan aspek hati
dan jiwa. Namun, tidak mengesampingkan aspek ibadah fisik
dan harta. Tarekat ini telah merumuskan metode praktis yang
dapat mengantarkan seorang muslim ke tingkat kesempurnaan
iman dan akhlak. Bertarekat bukan hanya semata-mata bacaan
wirid dan zikir, sebagaimana dianggap oleh sebagian kalangan
masyarakat selama ini. Ada sesuatu yang hilang dari benak
banyak orang, vyaitu tarekat sebagai metode praktis dan
sempurna yang dapat mengubah seseorang dari kepribadian yang
sesat dan menyimpang menuju kepribadian yang lurus, ideal dan
sempurna. Dan perubahan itu mencakup aspek pelurusan iman,
ibadah yang ikhlas, mu’amalah yang baik dan akhlak yang terpuiji.

Tarekat Naqsyabandiyah diterima oleh sebagian masyarakat
Sulawesi Selatan sebagai keyakinan dan jalan hidup. Memiliki
prinsip hidup (ideologi) yang kuat bahwa untuk mencapai
tingkatan (wagdm) yang mulia dan iman yang sempurna ini,
seseorang harus menempuh jalan (tarekat), yaitu jalan yang
ditempuh orang sebagai jihad melawan nafsu, meningkatkan
sifat-sifatnya yang kurang menjadi sifat-sifat yang sempurna, dan
meniti  maqgam-magim  (tingkatan-tingkatan)  kesempurnaan
dengan pengawasan para guru (mursyid). Inilah jembatan yang
akan mengantarkan dari syari’at menuju hakekat, sampai
manusia mencapal puncak taqwa.

Menurut Abu Hamid, masyarakat Sulawesi Selatan memiliki
karakter tegas dan cenderung memiliki keberanian dalam
bertindak, secara signifikan dipengaruhi oleh kekuatan ilmu yang
diyakininya sebagai ilmu yang paling tinggi, yaitu tarekat
Nagsyabandiyah khususnya dan beberapa tarekat lainnya yang
juga berkembang di daerah tersebut. Seiring dengan tumbuh
suburnya tarekat Nagsyabandiyah, maka dari waktu ke waktu
membuat masyarakat semakin menggandrunginya karena
dipandang sebagai jalan yang mulia, dapat mengatasi seluruh
permasalahan, terutama redupnya hati.® Seorang yang berada
pada tingkatan ini, semua yang diimaninya itu tampak nyata akan

3Abu Hamid, Syaikh Yusuf ..., 59-60.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 365



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

ada di hadapan mata. Setelah itu, hal ini ditkuti dengan beberapa
kondisi yang tiba-tiba muncul di depan matanya, seperti sikap
zuhud dunia dan segala keglamorannya, lupa dunia, mabuk akan
akherat.04

Watak yang “keras” bagi sebagian masyarakat Sulawesi
Selatan, bukan semata-mata murni karena faktor tabiat, tetapi
dibalik semua itu terdapat ke’arifan dan kema’rifatan yang tinggi.
Pengaruh pencapaian ma’rifat tentang zafs merupakan jalan
untuk berma’rifat kepada Allah swt. jika seseorang mengamati
diri; kelemahannya, kekafirannya (keperluannya), kekurangannya,
dan ketidakberdayaannya, kemudian manusia mengerti bahwa
dirinya tidak mampu mendatangkan suatu manfaat dan tidak
kuasa untuk mencegah segala keburukan yang muncul, maka
manusia sadar bahwa #afs pasti memiliki Tuhan dan Pencipta.

Pencitraan diri masyarakat di daerah ini secara hakekat
tergolong masyarakat spiritual. Ini memberi gambaran bahwa
ma’rifat tidak lain adalah pengenalan diri manusia pada unsur-
unsur ilahi melalui segala bentuk keterbatasan dan kemampuan
yang dimiliki manusia, semakin dalam seseorang menerangi
segala  kelemahanya, maka akan semakin meningkatkan
kedalaman pemahamannya tentang ke-MahaKuasa-an Allah swt.
serta segala sifat-sifatNya (al-asma’ al-busna) yang lain.

Bagi masyarakat Sulawesi Selatan khususnya pengamal
tarekat Nagsyabandiyah menilai kemampuan manusia dalam
mengenal hakekat dirinya membimbingnya untuk mengenal
Pencipta dan Penjaganya. “Orang yang mengenal dirinya sendiri
dan mengenal Tuhannya mengetahui dengan baik bahwa
keberadaan dirinya bukan apa-apa dibandingkan dengan Dzat
Allah  swt., Wujud dirinya, keabadian dan kesempurnaan
wujudnya adalah dari, kepada, dan demi Allah swt.

Catatan Akhir

Pola pikir dan pola perilaku masyarakat Sulawesi Selatan
diwarnai oleh nilai-nilai ajaran Islam yang bernuansa tarekat
khususnya tarekat Naqgsyabandiyah. Peletakan pertama dakwah
Islam di daerah ini, oleh tiga muballig dari Minangkabau

o4Al-Kurdi, Zikir..., 13.

366 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Sumatra Barat, pada dasarnya dimulai dengan nilai-nilai sufisme
dalam ilmu ketarekatan. Selain itu, pengaruh Syaikh Yusaf al-
Makassarl sebagai tokoh, sufi pembawa ajaran tarckat
Nagsyabandiyah turut mewarnai pola hidup masyarakat
setempat.

Dalam konteks kehidupan kekinian mereka, pengaruh itu
nampak pada kecenderungannya untuk menjalankan pola hidup
”sufi moderen”. Mereka meyakini bahwa tarekat yang benar
adalah yang berdiri di atas syari’at yang benar. Intinya sebagai
“jurus selamat” adalah menjalankan perintah Islam secara
sungguh-sunggah dan selalu menghindarkan diri dari hal-hal
yang dilarang oleh Allah swt., sebagaimana yang digariskan oleh
syari’at Islam yang nilai-nilainya secara hakekat terpatri di dalam

tasawuf  melalui  tarekat = sebagaimana  ajaran  tarekat
Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan. Wa al-Lah a‘lam bi al-
shawdib.®

Daftar Pustaka

Abdul Qadir Isa, Hakekat Tasawnf, ter. Khaerul Anwar Harahap
(Jakarta: Qisthi Press, 2005).

Abdurrahim  Nur,  Pergolakan — Mubammadiyah — Menuju — Sufi
(Yogyakarta: Hikam Press, 2003).

Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman ,
ter. Ahmad Roft” Usmani (Bandung: Pustaka, 1997).

Abt Hamid Al-Ghazali, A-Misykat al-Amwar (Kairo: Aba al’Ala
Affifi, 1964).

Abu Hamid, Syaikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta:
Yayasan Obor Indonesia, 2005).

Amatullah  Armstrong, Sufi  Terminology (AL-Qamns  Al-Sufi)
(Malasyia: A.S. Noordeen, 1995).

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulanan
Nusantara (Bandung: Bandung, 1994).

Departemen Agama RI, A~LQuran dan Terjemabnya (Semarang:
Toha Putra, 1989).

Ibn Taimiyah., Jam:i’ al-Rasi’i/ (Mesir: Mathba’ah al-Madani,
1969).

M. Ahmad Sewang, “Islamisasi Kerajaan Gowa Abad XVII”,
Laporan Penelitian (Ternate: STAIN Ternate, 2005).

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 367



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Nagsyabandiyah di Sulawesi Selatan

Martin van Bruinessen, Tarekat Nagsyabandiyah di Indonesia
(Bandung: Mizan, 2003).

Muhammad Amin Al-Kurdi, Zikir Hati, Lorong Suci Para Sufi
(Surabaya: Risalah Gusti, 2003).

Muhammad bin Isma’il al-Bukhati, Shabih al-Bukhairi (Singapura:
Sulaiman Mar’i, t.t.).

Muhammad Ghalab, A-Tashawwnf al-Mugarran (Mesir: Maktabah
Nahdhabh, t.th.).

Said Hawwa, Pendidikan Spiritnal (Yogyakarta: Mitra Pustaka,
2000).

Saifuddin Zuhri, Se¢arah Kebangkitan Islam Islam dan Perkembangan
di Indonesia (Bandung: Al-Ma’arif, 1998).

Sti Mulyati (et. al.), Mengenal dan Memahami Tarekat-tarekat
Muktabarah di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2004).

Syaikh Dermog Barita, Selamatkan Nyawamu Yang Selembar Itu
(Kepulauan Riau: Kiblatul Amin Dua Batam Press, 2007).

368 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Implementasi Nilai-nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan.pdf

