


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 341 

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME  
TAREKAT NAQSYABANDIYAH  

DI SULAWESI SELATAN 

Hadarah Rajab
*
 

__________________________________________________ 

Abstract: For Muslims, especially those who are interested in sufism, 
Naqsabandiya sufi order is of special interest due to its important position in 
society. This is also because the great influence that this sufi order has played in the 
Islamic world, especially in Indonesia, India, China and Middle East. In 
Indonesia, this sufi order has spread throughout the islands, including in South 
Celebes. One of the great teacher of this sufi order came from this region, namely 
Syaikh Yusuf al-Makassari. He was believed to be the first to introduce this sufi 
in Indonesia. This essay attempts to explain the method of essential teaching 
developed in this sufi order, as this is practiced by people in South Celebes. It also 
traces the sufi‟s historical background and expounds the ways in which it 
influences people‟s social life, including in the fields of worship and human 
relations.  

Abstrak: Di kalangan kaum muslim, khususnya yang memiliki ketertarikan 
dengan dunia sufi, keberadaan tarekat Naqsyabandiyah memiliki kedudukan 
istimewa. Hal itu antara lain disebabkan karena besarnya pengaruh ajaran 
tarekat itu di dunia Islam, terutama di wilayah-wilayah Indonesia, India, Cina, 
dan negara-negara Timur Tengah. Di Indonesia pengaruh ajaran tarekat ini 
tersebar hampir di seluruh wilayah Indonesia, termasuk di wilayah Sulawesi 
Selatan. Bahkan bagi masyarakat Sulawesi Selatan, keberadaan tarekat 
Naqsyabandiyah mempunyai kedudukan penting karena keberadaannya 
dikaitkan dengan ulama besar dari wilayah ini yaitu Syaikh Yusuf al-
Makassari. Syaikh Yusuf diyakini sebagai orang pertama yang 
memperkenalkan tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia. Tulisan ini mengkaji 
tentang bagaimana metode memperoleh nilai fundamental yang dikembangkan 
dalam tarekat Naqsyabandiyah. Secara khusus juga akan dikaji ajaran yang 
dipraktikkan oleh masyarakat Sulawesi Selatan. Alur historisnya di Sulawesi 
Selatan, dan apa manfaat secara praktis yang dapat mempengaruhi kehidupan 
sosial masyarakat Sulawesi Selatan, terutama dari aspek ibadah dan muamalah.  

Keywords: Tarekat Naqsyabandiyah, Syaikh Yusuf al-Makassari, Jalan 
Ruhani, Ihsan, Hakekat dan Ma‟rifat. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Jurusan Syari‟ah STAIN Ternate. email: 

rajabhadarah@yahoo.com. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

342 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

TAREKAT Naqsyabandiyah adalah salah satu tarekat terkenal di 
antara aliran tarekat lainnya. Tarekat ini didirikan oleh Bahâ al-
Dîn Bukhârî al-Naqsyabandî. Ia lahir di Desa Hinduan dekat 
Bukhara pada tahun 717 H/1317 M. Naqsyabandi adalah gelar 
yang diberikan kepada Bahâ al-Dîn, yang bermakna ”penulis 
atau pengukir”. Sebutan ini dicantumkan sebagai tokoh yang 
berhasil mengukir sifat kesempurnaan dalam hati manusia 
sebagai nilai tertinggi dalam dunia sufisme. 

Tarekat Naqsyabandiyah yang berkembang di Sulawesi 
Selatan, ajarannya berpegang teguh pada al-Sunnah dan 
menjauhi bid‟ah, menjauhi sifat-sifat tercela dan menghiasi diri 
dengan akhlak terpuji.1  Untuk memudahkan para murid tarekat 
dalam mencapai suatu derajat kesempurnaan pada aspek spiritual 
yang berdimensi batinih, ajarannya berpola sangat sederhana 
yaitu pengajian rutin setiap malam-malam tertentu yang disebut 
wirid berulang. Bimbingan guru ruhani (mursyid) menjadi sebuah 
keharusan, oleh karena setiap murid hendaknya sesantiasa 
mengalami peningkatan derajat pengetahuan yang disebut 
ma‟rifat sebagai maqâm (station) tertinggi dalam pola pendalaman 
pengetahuan dan pengamalan tarekat Naqsyabandiyah. 

Walaupun pada umumnya tarekat dalam arti definisi, “sulit 
ditemukan” dalam al-Qur‟an dan Hadis, namun dalam dimensi 
yang lebih praktis nilai-nilai tasawuf sangat menyatu dalam 
ajaran Islam itu sendiri, minimal sebagai ajaran moral. Dengan 
demikian, sebagaimana dikemukakan Abû al-Wafâ al-Ghanîmî 
al-Taftazânî, 2  tasawuf bukan bentuk sublimasi dari  persoalan 
hidup yang seringkali dituduhkan oleh para orientalis Barat. 

Esensi tasawuf dalam tarekat Naqsyabandiyah adalah 
merupakan implementasi dan upaya meneladani kehidupan dan 
praktek peribadatan Nabi Muhammad saw. serta bertujuan 
meraih pengetahuan hakiki (ma‟rifah) tentang pesan sentral Islam, 
yaitu ke-Maha Esaan Allah swt. (tauhîd). Sementara itu, dalam 
kehidupan masyarakat Sulawesi Selatan, pengaruh ajaran tarekat 
Naqsyabandiyah diwujudkan dalam bentuk pendekatan amaliyah 

                                                 
1 Abdurrahim Nur, Pergolakan Muhammadiyah Menuju Sufi (Yogyakarta: 

Hikam Press, 2003), 93. 
2Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman, ter. 

Ahmad Rofi‟ Usmani (Bandung: Pustaka, 1997), 23. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 343 

dan nilai ke-tauhîd-an dan moralitas. Selain itu, tarekat 
Naqsyabandiyah memiliki sistem dakwah Islam yang berbeda 
dengan dakwah Islam lainnya, memiliki jalan peningkatan ibâdah 
dan mu‟âmalah secara khusus. Oleh karena itu,  tarekat 
Naqsyabandiyah menjadi salah satu tarekat yang terbesar di 
Sulawesi Selatan. Perkembangan tarekat Naqsyabandiyah di 
Sulawesi Selatan dapat dipastikan adanya keterkaitan erat dengan 
kebesaran nama Syaikh Yusuf al-Makassari sebagai tokoh, 
pejuang dan ulama besar di Sulawesi Selatan, juga dikenal 
sebagai pembawa pola kesufian yang sesuai dengan ajaran 
tarekat Naqsyabandiyah. Gambaran ini mengandung makna 
bahwa nilai-nilai tasawuf tarekat khususnya tarekat 
Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan tidak dapat dinilai hanya 
secara parsial, melainkan harus dengan cara mendalam dan 
menyeluruh (holistik).  

Keutamaan Bertasawuf dan Bertarekat  

Amin al-Kurdi mengungkapkan bahwa tema yang hendak 
dikaji dalam tasawuf adalah tentang perilaku-perilaku hati dan 
indera ditinjau dari segi penyucian dan pembersihannya. Adapun 
hasil yang akan dicapai dalam tasawuf adalah kesucian hati, 
mengenali Allah swt., secara noniderawi dan rasa, selamat di 
akhirat, merasa bahagia dengan ridha Allah swt., memperoleh 
kebahagiaan yang abadi, dan mendapatkan cahaya hati. Selain 
itu, dengan tasawuf juga akan diperoleh kejernihan kalbu yang 
ditandai dengan tersingkapnya beberapa masalah dengan jelas 
serta dapat melihat sesuatu hal yang di luar jangkauan akal. Ia 
juga dapat melihat sesuatu yang tidak dilihat oleh indra orang 
lain. Tasawuf adalah ilmu yang paling mulia karena ia terkait erat 
dengan pengenalan Allah swt. (ma‟rifatullah) dan kecintaan pada-
Nya yang secara mutlak menempati tingkatan tertinggi dalam 
agama. Ilmu ini menjadi sumber prasyarat bagi ilmu-ilmu yang 
lain. Karena ilmu dan amal tidak akan ada nilainya kecuali 
dengan tujuan mencari ridha Allah swt., posisi tasawuf di antara 
ilmu-ilmu yang lain persis seperti posisi ruh dengan jasad.3  

                                                 
3Muhammad Amin Al-Kurdi, Zikir Hati, Lorong Suci Para Sufi (Surabaya: 

Risalah Gusti, 2003), 16-7. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

344 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Prinsip dasar tasawuf ada lima. Pertama, takwa kepada Allah 
SWT., baik di saat sembunyi mapun di kala terbuka di depan 
umum. Ini bisa terwujud dengan kewaraan dan ke-istiqamah-an. 
Kedua, mengikuti sunnah Nabi baik dalam perkataan dan 
perbuatan. Ini bisa terwujud dengan menjaga dan selalu 
berusaha memperbaiki akhlak diri. Ketiga, berpaling dari makhluk 
baik ketika disukai maupun ketika tidak disukai. Ini bisa 
terwujud denan cara bersabar dan ber-tawakal. Keempat, ridha 
dengan apa yang telah diberikan Allah swt., baik banyak maupun 
sedikit. Ini bisa terwujud dengan sikap qanâ‟ah dan menyerahkan 
sepenuhnya segala sesuatu pada Allah swt. Kelima, kembali 
kepada Allah swt., dalam keadaan lapang maupun keadaan 
sempit. Ini bisa terwujud dengan bersikap syukur pada saat 
lapang dan berlindung pada-Nya saat dalam keadaan sempit.4  

Sebagaimana diketahui bahwa dasar pijakan tasawuf adalah 
al-Quran dan al-Sunnah, dan perkataan-perkataan yang 
disampaikan oleh mausia-manusia pilihan. Sedangkan hukum 
mempelajari tasawuf adalah mutlak wajib. Karena tidak ada 
seorang pun yang terbebas dari aib atau penyakit hati kecuali 
para nabi. Sebagian orang yang telah menggapai tahap makrifat 
mengatakan, ”Orang yang tidak mengetahui sedikit pun ilmu ini 
(tasawuf), maka aku khawatir ia akan mati dalam keadaan sû‟u al-
khâtimah. Kalaupun ia tidak mengetahui banyak tentang ilmu ini, 
paling tidak ia membenarkan ilmu ini dan mengakui keberadaan 
orang-orang yang menekuninya.”5  

Menurut Imâm al-Ghazâlî, bahwa mempelajari ilmu tasawuf 
itu lebih mudah daripada mengamalkannya. Maka, diperlukan 
metode melalui belajar dan mendengarkan. Yang jelas untuk 
mencapai pengetahuan kalangan khusus (khawwas) tidak 
mungkin hanya dicapai melalui belajar, tetapi melalui rasa, 
tahapan kondisi ruhani dan pergantian sifat-sifat ruhani kita. 
Contoh, seorang dokter dalam keadaan sakit, tentu tahu batasan 
sehat, sebab-sebabnya serta obat-obatnya, padahal ia sendiri 
dalam keadaan tidak sehat. Demikian halnya anda perlu 
membedakan untuk mengetahui hakekat zuhd, syarat-syarat dan 
sebab-sebabnya, dan antara keadaan anda sebagai orang yang 

                                                 
4Ibid., 17. 
5Ibid.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 345 

zuhd dan mengasingkan diri dari perkara duniawi.6 Maka anda 
akan tahu, bahwa kenyataannya mereka merupakan orang-orang 
yang memiliki laku ruhani, bukan orang-orang yang memiliki 
kepandaian berbicara. Segala kemungkinan yang dapat saya raih 
melalui metode ilmu pengetahuan telah saya peroleh. Namun 
untuk meraih pengetahuan sufi, tak ada jalan lain baik lewat 
belajar maupun penyimakan, kecuali harus melalui rasa dan 
suluk.7  

Oleh karena itu, kata Imâm Ghazâlî jelas tidak ada lagi 
keinginan untuk meraih kebahagian akherat, kecuali hanya 
melalui takwa dan mengekang nafsu. Sedangkan pangkal dari 
semua itu adalah memutuskan ketergantungan hati dengan 
duniawi, dengan cara menjauhkan diri dari rumah tipu daya, 
menuju ke rumah abadi. Menghadapkan sepenuhnya kepada 
Allah swt., dan semua itu tidak akan tercapai dengan sempurna, 
kecuali dengan memalingkan diri dari tahta, harta dan lari dari 
berbagai kesibukan serta ketergantungan duniawi.  

Hubungan Tasawuf dengan Syari’at, Tarekat, Hakekat, 
dan Ma’rifat 

Tasawuf dan Syari’at 

Syari‟at adalah kumpulan hukum-hukum Allah swt. yang 
diturunkan pada Nabi Muhammad saw., yang berhasil dipahami 
oleh para ulama dengan menggalinya dari al-Quran dan al-
Sunnah baik secara teks maupun hasil penggalian hukum. Yang 
dimaksudkan oleh Amin al-Kurdi dengan sekumpulan hukum-
hukum di sini.8 Untuk mempelajari hubungan antara syari‟at dan 
hakekat, kita berikan contoh shalat. Melakukan gerakan-gerakan 
shalat dan pekerjaan-pekerjaan lahiriyahnya, memenuhi rukun-
rukun dan syarat-syaratnya, serta hal-hal lain yang disebutkan 
oleh para ulama fiqh, merupakan sisi syari‟at, yaitu jasad shalat. 
Sedangkan hadirnya hati bersama Allah dalam shalat merupakan 
sisi hakekat, yaitu ruh shalat. 

                                                 
6Imâm Ghazâlî, Misykat al-Anwâr (Kairo: Abû al-‟Alâ al-Afîfî, 1964), 60. 
7Ibid.  
8al-Kurdi, Zikir..., 12. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

346 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Jadi, gerakan-gerakan shalat dengan anggota badan adalah 
jasad shalat dan khusyuk adalah ruhnya. Lalu apakah manfaat 
jasad tanpa ruh? Sebagaimana ruh membutuhkan jasad sebagai 
tempatnya beridiri, begitu juga jasad membutuhkan ruh yang 
dengannya dia berdiri. 9   Mendirikan sesuatu tidak akan bisa 
dilakukan kecuali dengan adanya jasad dan ruh. Oleh karena itu, 
Allah swt., tidak mengatakan, “Adakanlah shalat”, sebagaimana 
firmannya dalam surat al-Baqarah (2): 110 yang menyatakan 
”Dirikanlah shalat dan keluarkanlah zakat.” 

Dari sini kita mengetahui hubungan yang erat antara syari‟at 
dan hakekat, sebagaimana halnya hubungan antara ruh dan jasad. 
Seorang mukmin yang sempurna adalah yang dapat 
menggabungkan antara syari‟at dan hakekat. Dan inilah arahan 
kaum sufi untuk sekalian manusia, berdasarkan jejak Rasulullah 
saw., dan para sahabatnya yang mulia. 

Untuk mencapai maqâm (tingkatan) yang mulia dan iman 
yang sempurna ini, seseorang harus menempuh jalan (tarekat), 
yaitu jihad melawan nafsu, meningkatkan sifat-sifatnya yang 
kurang menjadi sifat-sifat yang sempurna, dan meniti maqâm- 
maqâm kesempurnaan dengan pengawasan para mursyid. Inilah 
jembatan yang disebut tarekat yang akan mengantarkan 
seseorang dari syari‟at menuju hakekat.  

Hubungan Tasawuf dengan Tarekat 

Telah dijelaskan di atas bahwa penekanan tasawuf ada pada 
pilar Agama yang ke tiga yaitu ihsân, di mana ihsân yang 
pelaksanaannya melalui tasawuf dan metode tarekat yang 
dijadikan sebagai motto utama oleh para sufi. Tasawuf bertujuan 
untuk mendekatkan diri sedekat-dekatnya kepada Allah melalui 
akidah (keimanan), pengamalan syari‟at Islam, dan akhlak.  

Pendapat Sayyid dalam Kitâb Ta‟rîfah al-Sayyid yang disunting 
oleh Abdul Qadir Isa bahwa: “Tarekat adalah jalan yang khusus 
bagi orang-orang yang menuju Allah, dari suatu tingkatan ke 
tingkatan yang lain.” 10   Ahmad Zarûq berkata dalam kitab 

                                                 
9 Abdul Qadir Isa, Hakekat Tasawuf, ter. Khaerul Anwar Harahap 

(Jakarta: Qisthi Press, 2005), 340-41. 
10Ibid., 341. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 347 

Qawâ‟id a-Tashawwuf yang diedit oleh Abdul Qadir Isa bahwa 
“tidak ada tasawuf kecuali dengan fiqh, karena hukum-hukum 
Allah yang zahir tidak akan diketahui kecuali dengannya. Tidak 
ada fiqh kecuali dengan tasawuf, karena tidak ada amal kecuali 
harus disertai dengan ketulusan dan konsentrasi kepada Allah. 
Dan tidak ada keduanya tidak akan sah tanpa iman. Semuanya 
merupakan keharusan, karena semuanya saling berkaitan, 
sebagaimana hubungan antara jasad dan ruh. Tidak ada ruh 
kecuali dalam jasad, dan tidak ada kehidupan bagi jasad kecuali 
dengan adanya ruh. Maka pahamilah.11  

Pendapat Mâlik dalam kitab Syarh „Ayn al-„Ilm Zayn al-Hilm, 
bahwa “barangsiapa bertasawuf tanpa berfiqh, maka dia telah 
zindik. Barangsiapa berfiqh tanpa bertasawuf, maka dia telah 
fasik. Dan barangsiapa mengumpulkan keduanya, maka dia akan 
sampai pada hakekat”.12  Yang pertama dikatakan zindik karena 
dia melihat kepada hakekat tanpa melaksanakan syari‟at. Dengan 
sombong, dia mengatakan bahwa manusia tidak  mempunyai 
pilihan dalam semua urusan. Yang kedua dikatakan fasik karena 
hatinya belum dimasuki cahaya takwa, rahasia keikhlasan, 
kesadaran akan adanya pengawasan Allah, dan muhâsabah, 
sehingga dia belum terhindar dari maksiat dan berpegang teguh 
pada Sunnah. Adapun yang ketiga dikatakan telah mencapai 
hakekat karena dia telah menggabungkan semua rukun agama, 
yaitu: iman, Islam, dan ihsan.13  

Sebagaimana para ulama zahir menjaga batasan-batasan 
syari‟at, ulama tasawuf menjaga adab dan ruh syari‟at. 
Sebagaimana diperbolehkan bagi ulama zahir untuk berijtihad 
dalam menyimpulkan dalil-dalil dan mengeluarkan hukum, 
begitu juga diperbolehkan bagi para ahli makrifat untuk 
menyimpulkan adab dan metode untuk mendidik para murîd dan 
para  sâlik. 

Tarekat adalah pengamalan syari‟at, melaksanakan hal-hal 
yang ditetapkan dalam syari‟at, dan menjauhi sikap menganggap 
remeh sesuatu yang seharusnya tidak dianggap remeh. Anda juga 
boleh berpendapat bahwa tarekat adalah menjauhi hal-hal yang 

                                                 
11Ibid., 342. 
12Ibid.  
13Ibid.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

348 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

dilarang baik zahir maupun batin dan mematuhi segala yang 
diperintahkan Allah swt. sesuai kemampuan. Atau atau anda bisa 
saja mendefenisikannya sebagai sikap menjauhi hal-hal yang 
diharamkan, menjauhi hal-hal yang makrûh, berhati-hati terhadap 
kelebihan hal-hal yang mubâh, dan melakukan hal-hal yang sunnah 
di bawah pengawasan seorang guru yang telah mencapai puncuk 
kemakrifatan”.14 

Hubungan Tasawuf dengan Hakekat 

Hakekat adalah menyaksikan ketuhanan dengan hati. 
Dikatakan bahwa dia adalah rahasia maknawi berkaitan. Sebab, 
jalan menuju Allah itu ada zahir dan ada batinnya. Zahirnya 
adalah syari‟at dan tarekat. Sedangkan batinnya adalah tarekat. 
Tersembunyinya hakekat dalam syari‟at dan tarekat adalah 
sebagaimana tersembunyinya keju dalam susu. Keju tidak dapat 
diambil dari susu kecuali dengan memeras sari patinya. Adapun 
maksud dari ketiganya (syari‟at, tarekat, dan hakekat) adalah 
melaksanakan penghambaan sesuai dengan yang  diinginkan dari 
seseorang hamba.”15 

Syaikh ‟Abd al-Lâh al-Yâfî berkata, “hakekat adalah 
menyaksikan rahasia ketuhanan. Dan dia mempunyai jalan 
(tarekat), yang dengan malaksanakan syari‟at. Barang siapa 
menempuh tarekat, maka dia akan sampai ke tingkat hakekat. 
Hakekat merupakan akhir dari pelaksanaan syari‟at. Dan akhir 
dari sesuatu tidak akan bertentangan dengann Jadi, syari‟at  
adalah dasar, tarekat adalah sarana dan hakekat adalah buah. 
Ketiga hal ini saling melengkapi dan saling berkaitan. 
Barangsiapa telah berpegang teguh pada yang pertama (syari‟at), 
maka dia akan menempuh yang kedua (tarekat), lalu sampai pada 
yang ketiga (hakekat). Tidak ada pertentangan dan perlawanan di 
antaranya. Oleh karena itu, kaum sufi berkata dalam kaidah 
mereka yang terkenal, “Setiap hakekat yang melanggar syari‟at 
adalah kezindikan.” Dan bagaimana bisa hakekat melanggar 
syari‟at, sementara dia merupakan hasil dari pelaksanaannya? 

                                                 
14Al-Kurdi, Zikir..., 12-3.  
15Isa, Hakekat..., 412. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 349 

Menurut Amin al-Kurdi lebih lanjut menjelaskan hakekat 
sendiri terbagi ke dalam tiga tingkatan. Tingkatan pertama, 
halusnya tabir antara yang bersangkutan dengan apa yang 
diimaninya mulai dari sifat Allah, keagungan-Nya, hakekat 
kenabian, kesempurnaan para Nabi Muhammad saw., juga 
semua yang telah dibertakan Nabi saw., tentang kenikmatan dan 
siksa kubur, kegentingan kiamat, segala tentang neraka dan 
segala bentuk kenikmatan surga, dan lain sebagainya. Seorang 
yang berada pada tingkatan ini, semua yang diimaninya itu 
tampak nyata seakan ada di hadapan mata. Setelah itu, hal ini 
diikuti dengan beberapa kondisi yang tiba-tiba muncul di depan 
matanya, seperti sikap zuhud dunia dan segala keglamorannya, 
lupa dunia, mabuk akan akhirat.16  

Hubungan Syariat dengan Ma’rifat  

Ma‟rifat secara bahasa adalah pengetahuan Ilahi. Ma‟rifah 
adalah cahaya yang disorot pada hati siapa saja yang 
dikehendaki-Nya. Inilah pengetahuan hakiki yang dating melalui 
“penyingkapan” (kasyaf), “penyaksian” (musyâhadah), dan “cita 
rasa” (dzauq). Pengetahuan ini berasal dari Allah swt. Ma‟rifat 
adalah kedekatan (qurb) yaitu yang menguasai hati dan 
memberikan pengaruh didalamnya dengan sesuatu yang 
berpengaruh terhadap anggota-anggota badan. Sebuah contoh, 
ilmu seperti melihat api, sedangkan ma‟rifat adalah seperti 
merasakannya.17  

Jadi ma‟rifat berarti ilmu yang tidak menerima keraguan. 
Secara istilah, ma‟rifat adalah ilmu yang didahului oleh 
ketidaktahuan. Di dalam istilah sufi, ma‟rifat berarti ilmu yang 
tidak menerima keraguan apabila objeknya adalah dzat dan sifat-
sifat Allah swt. Jika ada yang bertanya, apa ma‟rifat dzat dan apa 
ma‟rifat sifat?. Maka jawabanya, ma‟rifat dzat adalah mengetahui 
bahwa Allah swt. ada, Maha Esa, Maha Tunggal, Dzat yang 
Maha Agung, yang berdiri sendiri dan tidak ada yang 
menyerupainya; ma‟rifat sifat adalah engkau mengenal bahwa 

                                                 
16Al-Kurdi, Zikir..., 13.  
17 Amatullah Armstrong, Sufi Terminology (Al-Qamus Al-Sufi) (Malaysia: 

A.S. Noordeen, 1995). 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

350 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Allah swt. Maha Hidup, Maha Mengetahui, Maha Kuasa, Maha 
Mendengar, Maha Melihat, dan sifat-sifatnya yang lain.  

Sebagian manusia rusak fitrahnya dan membutuhkan obat 
untuk perbaikan fitrah itu. Mereka membutuhkan petunjuk yang 
mengingatkan mereka pada pengenalan tentang Allah swt.  
(ma‟rifatullah) yang bersifat fitrah itu. Sebagian ahli kalam salah 
persepsi, memandang bahwa ma‟rifat itu adalah hasil 
pengamatan dan usaha. Karena jika ma‟rifat itu ada dengan 
sendirinya tanpa usaha, maka manusia dibebaskan dari kewajiban 
(taklif).18 Anggapan ahli kalam ini adalah salah, karena kewajiban 
didatangkan melalui perantara rasul. Adapun pengetahuan 
tentang Sang Pencipta didapatkan secara fitrah dan alamiah. 
Semua manusia, yang beriman atau kafir, dilahirkan dalam 
keadaan mengetahui Tuhannya melalui fitrahnya. Demikian juga 
halnya dengan Iblis dan Fir‟aun, dalam hatinya mereka mengenal 
Tuhannya. Namun demikian, mereka mengingkarinya 
disebabkan sifat zhalim dalam diri mereka.19   

Al-Ghazâlî mencurahkan segenap upaya agar sampai pada 
derajat ma‟rifatullah. Seseorang tidak akan mampu mencapai 
derajat ma‟rifatullah ini sebelum ia mengenal diri sendiri. Dengan 
demikian kemampuan manusia mencapai derajat ma‟rifatullah 
tergantung pada kemampuannya mengenal diri sendiri. ”Jika 
seseorang mengenal diri sendiri, maka ia benar-benar telah 
mengenal Tuhannya. Jika ia bodoh tentang diri sendiri berarti ia 
bodoh tentang Tuhannya.20 

Menurut al-Ghazâlî, 21  kemuliaan manusia tidak ditentukan 
oleh kesiapannya untuk mengenal Allah, tetapi dalam 
kesiapannya mengenal hatinya. Jika manusia telah mengenal 
hatinya, maka ia telah mengenali dirinya sendiri. Jika ia telah 
mengenali diri sendiri maka ia telah mengenal Tuhannya. 
Manusia tidak akan pernah mencapai ma‟rifatullah, kecuali jika ia 

                                                 
18Ibnu Taimiyah, Jami‟ Ar-Rasâ‟il (Mesir: Mathba‟ah al-Madânî, 1969), 

14. 
19Ibid. 
20 Muhammad Ghalab, Al-Tashawwuf Al-Muqarran (Mesir: Maktabah 

Nahdlah, t.th.).  
21Lihat Sayyid Ahmad Abdul Fattah, Tasawuf Antara Al-Ghazali dan Ibnu 

Taimiyah (Jakarta: Khalifah, 2005). 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 351 

telah mencapai keseimbangan akal dan badannya terbebas dari 
maksiat. 

Tarekat Sebagai Jalan Meniti Jenjang Ruhani 

Beban-beban syari‟at yang diperintahkan kepada manusia 
dapat dibagi menjadi dua kategori. Pertama, hukum-hukum yang 
berkaitan dengan amal-amal lahiriah. Kedua, hukum-hukum yang 
berkaitan dengan amal-amal batin. Dengan kata lain, ada amal-
amal yang berkaitan dengan raga manusia dan ada amal-amal 
yang berkaitan dengan hati manusia. Amalan yang berkaitan 
dengan raga terbagi menjadi dua macam. Pertama, perintah, 
seperti shalat, zakat, haji dan lain-lain. Kedua, larangan, seperti 
membunuh, berzina, mencuri, meminum khamer dan lain-lain. 22 

Amal-amal yang berkaitan dengan hati juga terbagi menjadi 
dua macam, yaitu berupa perintah dan larangan. Yang berkenaan 
dengan perintah adalah iman kepada Allah, malaikat-Nya, kitab-
kitab-Nya, dan Rasul-rasul-Nya. Demikian juga perintah untuk 
ikhlas, ridlâ, jujur, khusyû‟, tawakkal dan sebagainya. Sedangkan 
yang berkaitan dengan larangan adalah kufur, kemunafikan, 
sombong, ‟ujub, riyâ‟, menipu, dendam, dengki dan lain 
sebagainya. Amal-amal kategori kedua yang berkaitan dengan 
hati lebih penting dan lebih utama dari amal-amal kategori 
pertama dalam pandangan Allah, meskipun keduanya sama-sama 
penting. Sebab amal-amal batin adalah titik tolak dari amal-amal 
lahiriah. Rusaknya amal-amal batin akan mengakibatkan 
rusaknya amal-amal lahiriah.23 

Rasulullah saw., memotivasi para sahabat untuk 
memperhatikan masalah perbaikan hati. Dalam Hadis djelaskan 
bahwa baiknya seseorang tergantung pada baiknya hati dan 
kesembuhannya dari penyakit-penyakit yang tersembunyi:  
”Ingatlah, di dalam tubuh manusia ada segumpal darah, jika dia baik, 
maka baiklah seluruh tubuhnya. Dan jika dia rusak, maka rusaklah 
seluruh tubuhnya. Segumpal darah itu adalah hati”.24  

                                                 
22al-Ghazâlî, Al-Misykât …, 65. 
23Ibid.  
24 Muhammad bin Ismâ‟îl al-Bukhârî, Shahîh al-Bukhârî (Singapura, 

Sulaiman Mar‟i, t.t.), 114. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

352 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Nabi saw. juga mengajarkan kepada para sahabat bahwa 
Allah swt. hanya akan melihat hati hamba-hamba-Nya. Sabda 
Rasulullah saw. “Sesungguhnya Allah tidak akan melihat jasad dan 
bentuk tubuh kalian. Akan tetapi, Allah akan melihat hati kalian”.25  
Jika barometer baik tidaknya seseorang tergantung pada baik 
tidaknya hatinya yang merupakan sumber dari amal lahiriahnya, 
maka dia dituntut untuk memperbaiki hati dengan 
membebaskannya dari sifat-sifat tercela yang dilarang oleh Allah 
swt. dan menghiasinya dengan sifat-sifat terpuji yang 
diperintahkannya. Dengan begitu, hatinya akan menjadi sehat, 
bersih, dan tergolong orang yang menang, selamat dan 
beruntung di akhirat. 

Dalam Hâsyiyah-nya, Ibn Âbidîn menyatakan bahwa hukum 
mengetahui sifat ikhlas, „ujub, dengki dan pamer adalah fardl „ain. 
Begitu juga halnya hukum mengetahui penyakit-penyakit hati 
lainnya, seperti sombong, rakus, dendam, marah, permusuhan, 
benci, tamak, bakhil, ceroboh, angkuh, khianat, mencari muka, 
keengganan untuk menerima kebenaran, menipu, kejam, panjang 
angan-angan dan lain sebagainya.26 Dan hukum menghilangkan 
semua penyakit-penyakit hati adalah fardl „ain. Dan tidak 
mungkin dilakukan kecuali dengan mengetahui batasan, 
penyebab, tanda-tanda dan metode pengobatannya. Barang siapa 
tidak mengetahui suatu kejahatan, maka dia akan terperosok ke 
dalamnya.27  

Dalam buku al-Hadiyyah al-„Alaiyyah, Allauddin Abidin 
menyatakan bahwa teks-teks syari‟at dan konsensus para ulama 
saling memperkuat untuk  mengharamkan dengki, menghina, 
berbuat jahat, angkuh, ujub, pamer, kemunafikan dan perbuatan-
perbuatan hati yang tercela lainnya. Telinga, mata, dan hati akan 
diminta pertanggungjawaban di akhirat atas perbuatan yang 
berada dibawah kehendak manusia.28  

Penyakit hatilah yang menjadi penyebab seseorang jauh dari 
Allah dan dari surga-Nya yang kekal.29 Dalam hal ini Rasul saw. 

                                                 
25Ibid.   
26Isa, Hakekat...,15. 
27Ibid.  
28Ibid.  
29Ibid.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 353 

bersabda, Tidak akan masuk surga, orang yang di dalam hatinya ada 
sedikit saja kesombongan.30 Kerap kali orang tidak melihat aib dan 
penyakit hatinya. Dia beranggapan bahwa dirinya telah 
sempurna, padahal masih jauh dari kesempurnaan. Bagaimana 
metode untuk mengetahui penyakit hati tersebut, dan adakah 
cara praktis untuk mengobati dan melepaskan diri darinya, 
jawabannya tidak lain adalah melalui tasawuf (tarekat). 

Tasawuf (tarekat) adalah ilmu yang secara khusus 
menfokuskan kajiannya untuk mengetahui aib hati dan cara 
pengobatannya. Dengan ilmu tasawuf, semua penghalang jiwa 
dapat dipangkas dan semua sifat tercela dapat dibersihkan, 
sehingga seorang sufi dapat membebaskan hatinya dari selain 
Allah swt. dan menghiasinya dengan dzikir kepada-Nya.31  

Menghiasi jiwa dengan sifat-sifat yang sempurna, seperti 
taubat, taqwa, istiqâmah, jujur, ikhlas, zuhud, tawakkal, ridlâ, berserah 
diri, cinta kasih, dzikir, murâqabah dan sifat-sifat terpuji lainnya, 
merupakan tujuan tasawuf. Para sufi sangat berjasa dalam 
mentransformasikan warisan kenabian ini, baik secara teoritis 
maupun secara praktis. Para ulama dan para mursyid mengajak 
manusia untuk bergabung dan belajar secara terus-menerus 
bersama kelompok sufi, agar mereka dapat mengharmonikan 
antara raga dan jiwa, merasakan makna dari kebersihan hati dan 
keluhuran budi pekerti dan mencapai ma‟rifatullah dengan 
seyakin-yakinnya, sehingga hati mereka dihiasi dengan cinta, 
murâqabah, dan zikir kepada-Nya. Setelah menguji kebenaran 
tarekat tasawuf, mengamati nilai-nilainya dan merasakan 
buahnya, al-Ghazâlî mengatakan, “Bergabung dengan kalangan 
sufi adalah fardl „ain. Sebab, tidak seorangpun terbebas dari aib 
dan kesalahan kecuali para nabi.”32  

 Abû Hasan al-Syadzîlî berkata, “Barang siapa yang tidak 
menyelam dalam ilmu tarekat tasawuf secara Islam, maka dia 
akan mati dalam keadaan melakukan dosa besar, sedang dia tidak 
menyadarinya”. Ketika mengomentari pernyataan ini, Ibn Allân 
al-Shiddîqî berkata, “Pernyataan  Abû Hasan al-Syâdzilî ini 
adalah benar. Sebab, apakah ada orang yang berpuasa, sedang 

                                                 
30Al-Bukhârî, Shahîh..., 114.  
31Isa, Hakekat..., 17. 
32Ibid., 18.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

354 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

dia tidak kagum dengan puasanya? Apakah ada orang yang 
shalat, sedang dia tidak kagum dengan shalatnya? Demikian  
halnya dengan amal-amal lainnya”. Oleh karena, menapak jalan 
tarekat ini sangat sulit bagi orang yang berhati lemah maka 
seyogyanya manusia menitinya dengan penuh tekad, kesabaran 
dan kesungguhan, agar bisa selamat dari laknat dan kemarahan 
Allah.33  

Fudhail bin Iyâdh r.a. berkata, ”Titilah jalan kebenaran, dan 
jangan merasa kesepian karena sedikitnya orang yang menitinya. 
Jauhilah jalan kebathilan dan jangan terpedaya oleh banyaknya 
orang yang binasa. Jika engkau merasa kesepian karena 
kesendirianmu, maka lihatlah pendahulumu dan bertekatlah 
untuk bergabung bersama mereka. Tutuplah pandanganmu dari 
yang lain. Sebab, mereka tidak akan mampu menghalangimu dari 
siksa Allah. Jika mereka berteriak memanggilmu di kala engkau 
berjalan, maka jangan melirik kepada mereka. Sebab, jika engkau 
melirik, maka mereka akan mengambil dan menghalangimu”.34  

Pendapat Sayyid dalam kitab Ta‟rîfât al-Sayyid yang ditarjih 
oleh Abdul Qadir Isa bahwa “Tarekat adalah jalan yang khusus 
bagi orang-orang yang menuju Allah, dari suatu tingkatan ke 
tingkatan yang lain.”35 Ahmad Zarûq berkata dalam Qawâ‟id at-
Tashawwuf yang ditarjih oleh Abdul Qadir Isa bahwa “tidak ada 
tasawuf kecuali dengan fiqh, karena hukum-hukum Allah yang 
zahir tidak akan diketahui kecuali dengannya. Tidak ada fiqh 
kecuali dengan tasawuf, karena tidak ada amal kecuali harus 
disertai dengan ketulusan dan konsentrasi kepada Allah. Dan 
tidak ada keduanya tidak akan sah tanpa iman. Semuanya 
merupakan keharusan, karena semuanya saling berkaitan, 
sebagaimana hubungan antara jasad dan ruh. Tidak ada ruh 
kecuali dalam jasad, dan tidak ada kehidupan bagi jasad kecuali 
dengan adanya ruh. Maka pahamilah.36 Pendapat Malik dalam 
kitab Syarh „Ain al-„Ilm Zain al-Hilm, ditarjih oleh Abdul Qadir Isa 
ialah “barangsiapa bertasawuf tanpa berfiqh, maka dia telah 
zindik. Barangsiapa berfiqh tanpa bertasawuf, maka dia telah 

                                                 
33Ibid.  
34Ibid.  
35Ibid., 341. 
36Ibid., 342. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 355 

fasik. Dan barangsiapa mengumpulkan keduanya, maka dia akan 
sampai pada hakekat.37  Yang pertama dikatakan zindiq karena 
dia melihat kepada hakekat tanpa melaksanakan syari‟at. Dengan 
sombong, dia mengatakan bahwa manusia tidak  mempunyai 
pilihan dalam semua urusan. Dia adalah seperti yang dikatakan 
seorang penyair.38  

Yang kedua dikatakan fâsiq karena hatinya belum dimasuki 
cahaya takwa, rahasia keikhlasan, kesadaran akan adanya 
pengawasan Allah, dan muhâsabah, sehingga dia belum terhindar 
dari maksiat dan berpegang teguh pada Sunnah.  Adapun yang 
ketiga dikatakan telah mencapai hakekat karena dia telah 
menggabungkan semua rukun agama, yaitu iman, Islam, dan 
ihsan, yang terkumpul dalam Hadis Jibril a.s.yang telah 
disebutkan di atas. 

Dengan demikian, tarekat adalah pengamalan syari‟at, 
melaksanakan hal-hal yang ditetapkan dalam syari‟at, dan 
menjauhi sikap menganggap remeh sesuatu yang seharusnya 
tidak dianggap remeh. Siapa pun juga boleh berpendapat bahwa 
tarekat adalah menjauhi hal-hal yang dilarang baik zahir maupun 
batin dan mematuhi segala yang diperintahkan Allah swt., sesuai 
kemampuan. Atau juga bisa saja mendefenisikannya sebagai 
sikap menjauhi hal-hal yang diharamkan, menjauhi hal-hal yang 
makrûh, berhati-hati terhadap kelebihan hal-hal yang mubâh, dan 
melakukan hal-hal yang sunnah di bawah pengawasan seorang 
guru yang telah mencapai puncuk kemakrifatan”.39 

Sementara itu peran tarekat Naqsyabandiyah adalah sebagai 
metode atau cara yang  dilalui oleh seorang yang mulai meniti 
jalan ruhani untuk mencapai kualitas tauhid (pengesaan Allah) 
pada derajat yang tinggi. Ketika seorang pengikut tarekat 
menerima ajaran tauhid ini merasa kurang sanggup dan 
persiapannya pun masih belum maksimal untuk mencapai 
derajat yang tinggi ini, maka gurunya akan mencurahkan segenap 
bantuan secara spiritual dan cintanya pada muridnya. Karena 
dasar yang menjadi pijakan tarekat ini berdasarkan pencurahan 
dan pemberian satu ketertarikan dengan Allah swt. (jadzb) saat 

                                                 
37Ibid.  
38Ibid.  
39Al-Kurdi, Zikir …, 12-3.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

356 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

menjalani proses suluk dari sang mursyid (pembimbing spiritual 
atau ruhaniah).40 

Sebagaimana para ulama zahir menjaga batasan-batasan 
syari‟at, ulama tasawuf menjaga adab-adab dan ruh syari‟at. 
Sebagaimana diperbolehkan bagi ulama zahir untuk ber-ijtihad 
(berpendapat) dalam menyimpulkan dalil-dalil dan mengeluarkan 
hukum, begitu juga diperbolehkan bagi para ahli ma‟rifat untuk 
menyimpulkan adab dan metode untuk mendidik para murid dan 
para  sâlik. 

Ihsân Sebagai Unsur Utama dalam Tarekat 

Ihsân itu sasarannya adalah batin ruhaniyah. Batin ruhaniyah 
seseorang yang beribadah harus bersih sehingga membuahkan 
‟ubûdiyyah yang ikhlas dan akhlak yang mulia. Ilmu yang 
membahas tentang itu adalah ilmu tasawuf dan tarekat. Di dalam 
hadis tersebut, ihsân itu artinya ”beribadah kepada Allah seolah-olah 
melihat Allah berada di hadapannya”, atau merasakan dan 
mengi‟tikadkan bahwa Allah selalu melihat dan memperhatikannya”. 
Menurut Syaikh Kadirun Yahya, ” Ihsân itu sendiri adalah Rabitha 
dengan mengacu pada sabda Rasulullah saw., ketika jibril 
melontarkan pertanyaan ketiganya kepada diri Nabi Muhammad 
saw. ”Apakah arti ihsân? Jawab Nabi saw., ”Engkau menyembah 
Allah swt., seolah-olah engkau melihat Dia. Meskipun engkau tidak 
melihat Dia, sesungguhnya Dia melihat engkau”.41 

Termasuk dalam kajian tasawuf adalah segala usaha dan 
ikhtiar untuk berakhlakul karimah, beribadah yang khusus, 
dengan cara mujâhadah (berjuang) terus menerus dengan cara 
atau metode tertentu, sehingga diri ruhani menjadi bersih, dapat 
dekat kepada Allah swt., guna memperoleh ridlâ dan Nûr 
Ulûhiyyah-Nya. 

Dengan demikian ihsân itu merupakan suatu maqâm, di mana 
seseorang melaksanakan syari‟at yang dijiwai dengan hakekat 
syari‟at itu sendiri, sehingga dia memperoleh ma‟rifat terhadap 

                                                 
40 Syaikh Dermog Barita, Selamatkan Nyawamu Yang Selembar Itu 

(Kepulauan Riau: Kiblatul Amin Dua Batam Press, 2007), 2-5. Lihat juga al-
Kurdi, Syaikh..., 235.   

41Al-Bukhârî, Shahîh…, 114. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 357 

Allah swt. Pada bagian lain, pakar tasawuf mengatakan ihsân  itu 
adalah ajaran murâqabah, takhallî, dan tajallî. 

Ada sebelas tempat Allah menyebutkan kata ihsân dalam al-
Qur‟an dengan berbagai konteks dan empat puluh tempat 
menggunakan kata itu sebagai pelaku ihsân, yaitu muhsin. Firman-
Nya: ”Sesungguhnya Allah swt, menyuruh kamu berlaku adil dan 
berbuat kebaikan”.42 Syaikh Sulaiman Zuhdi seorang tokoh sufi 
dari kalangan tarekat Naqsyabandiyah menafsirkan ayat ini 
dalam konteks Hadis Jibril riwayat Bukhari Muslim tersebut di 
atas, bahwa pelaksanaan ihsân wajib hadir Allah secara maknawi 
pada waktu melaksanakan ibadah. Hadirnya Allah dalam hati 
sanubari pada waktu seseorang beribadah tidak mungkin, keculi 
terpenuhi dua syarat, yaitu sucinya hati nurani dan ikhlasnya 
seseorang yang beribadah itu. Suci dan ikhlas itu tidak mungkin 
dicapai, kecuali melalui metode atau cara tertentu yang 
dikembangkan dalam tarekat. Sebagian besar pendapat ulama 
menganggap bahwa bertarekat merupakan kewajiban pertama 
setelah seseorang beriman, baik laki-laki maupun perempuan. 
Pendapat ini dikuatkan oleh beberapa Hadis sahih, termasuk 
beberapa Hadis Qudsyi yang dijelaskan panjang lebar dalam 
risalahnya.43  

Ihsân yang pelaksanaannya melalui tasawuf dan metode 
tarekatullah dijadikan sebagai motto utama oleh para sufi. 
Tasawuf bertujuan untuk mendekatkan diri sendiri sedekat-
dekatnya kepada Allah melalui akidah (keimanan), pengalaman 
syari‟at Islam, dan akhlak. ‟Abd al-Karîm al-Jillî tokoh sufi 
memasukkan ihsân sebagai salah satu ahwal atau maqâm yang 
harus dilalui oleh sufi untuk mencapai insân kâmil. 

Sehubungan dengan kondisi jiwa yang lebih baik, karena 
mencela pemikirannya yang berbuat buruk. Dalam al-Qur‟an 
dijelaskan bahwa: “Hai jiwa yang tenang. Kembalilah kepada Tuhanmu 
dengan hati yang puas lagi diridhai-Nya.” 44 Menurut Sa‟id Hawwa 
dalam buku Pendidikan Spiritual ia menilai, ayat di atas 
menunjukkan kondisi jiwa yang dimaksud adalah kondisi jiwa 
yang paling tinggi, karena sudah merasakan ketenangan dan 

                                                 
42Qs. Al-Nahl (16): 90. 
43Nur, Pergolakan…, 25. 
44Qs. al-Fajar (89): 27-8. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

358 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

keyakinan. Nafs muthmainnah atau jiwa yang tenang inilah yang 
oleh al-Quran dikatakan “kembalilah kepada Tuhanmu dengan 
hati yang puas lagi diridhai-Nya,” ayat ini menunjukkan bahwa 
jiwa yang tenang adalah jiwa yang ridla kepada Allah dan Allah 
pun akan ridla kepadanya. Dengan demikian, jiwa yang tenang 
merupakan kondisi kesehatan tertinggi bagi jiwa.45 

Jalan untuk mencapai jiwa yang tenang menurut Syekh Der 
Moga adalah kembali kepada Allah swt., beriman dan 
memperbanyak zikir, sedangkan seseorang dituntut untuk 
melakukan semua itu. Inilah gambaran tentang kesehatan jiwa 
dan hati, serta jalan untuk mencapainya.   

Para sufi berbicara tentang sesuatu yang dinamakan dengan 
hâl (kondisi spiritual sufistik), dan tentang sesuatu yang 
dinamakan dengan maqâm (posisi, kedudukan, status dalam 
perjalanan sufistik). Mereka menganggap hâl sebagai pengantar 
menuju maqâm, sebagai contoh diungkapkan Said Hawwa. 46  
Syekh Der Moga memandang bahwa hal pertama yang 
dipaparkan seseorang ketika sibuk berzikir adalah ketenangan 
sementara dalam hati yang bisa saja sirna, inilah disebut hâl. 
Kemudian, jika dia terus menerus berzikir maka dia akan sampai 
pada ketenangan hati yang berifat langgeng, inilah disebut 
maqâm. Seseorang dituntut agar setiap aktivitasnya mendapatkan 
hati dan jiwa sehat, untuk sampai kepada maqâm agar seseorang 
bisa menetap pada maqâm tersebut. Namun demikian, banyak 
orang yang tidak paham tentang hakekat maqâm-maqâm sehat, 
sebagaimana mereka juga tidak mengerti tentang amalan-amalan 
yang menjadi sarana untuk mencapai maqâm tersebut. 
Sebagaimana Syekh Der Moga sebagai guru mursyid yang sangat 
terkenal dengan kemampuannya telah menyembuhkan berbagai 
jenis penyakit yang mematikan dan bahkan berbagai macam 
penyakit yang telah ditolak pihak rumah sakit. seperti kanker 
rahim, kanker payudara, HIV AIDS, tumor ganas dan berbagai 
macam penyakit lainnya, atas dasar ”tarekatullah” yang 
dijalankannya, membuat diri syekh ini dipercaya oleh halayak 
ramai dan dikenal sebagai Trainer Spiritual dan penyembuh segala 

                                                 
45Said Hawwa, Pendidikan Spiritual (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 2006), 

305. 
46Ibid., 306. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 359 

jenis penyakit yang paling ganas sekalipun, bagi Syekh Der Moga 
dengan atas izin Allah swt. semua penyakit dapat disembuhkan 
kecuali ”maut” atau mati, itulah keimanan yang paling paripurna 
atas kebesaran Allah swt. pada hamba-Nya yang Ia beri 
petunjuk-Nya.  

Untuk mencapai tingkatan (maqâm) yang mulia dan iman 
yang sempurna ini, seseorang harus menempuh jalan (tarekat), 
yaitu jalan yang ditempuh orang sebagai jihad melawan nafsu, 
meningkatkan sifat-sifatnya yang kurang menjadi sifat-sifat yang 
sempurna, dan meniti maqâm-maqâm (tingkatan-tingkatan) 
kesempurnaan dengan pengawasan para guru (mursyid). 

Alur Silsilah Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 

Abû Bakr al-Siddîq (khalifah pertama), sebagai jalur ahli 
silsilah (wasilah) pada tarekat Naqsyabandiyah, menerima 
pelajaran spiritualnya pada malam hijriah ketika ia dan rasulullah 
saw. sedang bersembunyi di sebuah Gua tak jauh dari Mekkah. 
Karena di seputar tempat itu banyak musuh sehingga mereka 
tidak dapat berbicara dengan suara keras dan rasulullah saw. 
mengajarinya untuk berzikir dalam hati yang disebut dzikr khâfî. 
Zikir diam dan sikap-sikap spiritual lainnya inilah yang dijadikan 
dasar bagi kaum Naqsyabandiyah untuk mempraktikkannya. 
Amalan itu telah diturunkan oleh Abû Bakr al-Siddîq kepada 
murid-muridnya, dan akhirnya dijadikan sebuah sistem 
ketarekatan oleh Bahâ‟ al-Dîn Naqsyabandî. Hal itu tidak 
bertentangan dengan kenyataan bahwa Bahâ‟ al-Dîn dan 
beberapa orang lainnya melakukan inovasi dalam tarekat itu dan 
memperkenalkan teknik-teknik baru. Orang-orang 
Naqsyabandiyah yakin bahwa inovasi tersebut semuanya 
berdasarkan pada dan sejalan dengan apa yang diajarkan oleh 
Abû Bakr al-Siddîq. Oleh karena itu tidak terjadi perubahan yang 
mendasar, karena bagi penganut tarekat Naqsyabandiyah 
pemeliharaan silsilah menjadi suatu keharusan dan keutamaan. 47 

Hasil penelusuran penulis menunjukkan bahwa pengamal 
tarekat Naqsyabandiyah sudah ada di Indonesia sejak dua abad 

                                                 
47Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia (Bandung: 

Mizan, 2003), 34. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

360 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sebelum Belanda mengenalkannya untuk pertama kali, meskipun 
bentuk tarekat itu mungkin berbeda. Ulama dan sufi Indonesia 
yang pertama sekali menyebut tarekat ini dalam tulisan-
tulisannya adalah Syaikh Yûsûf al-Makassarî (1626-1699) dan 
tokoh yang sezaman dengan Syaikh Yusuf adalah „Abd Al-Ra‟uf 
Singkel yang memperkenalkan tarekat Syattariyah ke Indonesia.48 
Syaikh Yûsûf al-Makassarî menulis tentang tarekat 
Naqsyabandiyah di bawah judul al-Risâlah al-Naqsyabandiyah. 
Risalah ini memberi kesan bahwa Syaikh Yûsûf al-Makassarî 
benar-benar mengajarkan tarekat ini. Naskah ini antara lain 
berisi teknik-teknik meditasi dan ketentuan-ketentuan zikir 
sehingga tarekat ini menjadi tarekat pertama yang terkenal secara 
luas.49 

Tarekat Naqsyabandiyah yang menyebar di Nusantara 
berasal dari Mekkah yang dibawa oleh para pelajar Indonesia 
yang belajar di sana dan oleh para jemaah haji Indonesia. Mereka 
ini kemudian memperluas dan menyebarkannya ke seluruh 
pelosok nusantara. 50  Muhammad Yusuf al-Makassar adalah 
Yang Dipertuan Muda di Kepulauan Riau yang pertama naik haji 
ke Mekkah. Ia telah dibai‟at masuk tarekat Naqsyabandiyah oleh 
Syaikh Muhammad Shâlih al-Zawâwî. Setelah Sulaiman Badrul 
Alam Syah wafat pada tahun 1883, ia mengambil alih kedudukan 
sultan. Ia menjalankan kekuasaan tertinggi melalui isterinya, putri 
salah seorang sultan sebelumnya dan tahun 1885 mengangkat 
puteranya sendiri sebagai sultan. Muhammad Yusuf (nama kecil 
Syaikh Yûsûf al-Makassarî) dapat melakukan ini karena 
kepemimpinannya dalam tarekat Naqsyabandiyah sudah cukup 
memperkuat kedudukannya di Lingga pulau tempat sultan 
tinggal. Pada tahun 1894 Muhammad Yusuf membuat sebuah 
mesin pencetak di pemerintahan, tetapi juga sebagai pencetak 
kitab, risalah yang mencakup kebudayaan-kebudayaan secara 
umum. Di antara risalah yang dicetak adalah risalah karya Syaikh 
Muhammad Shâlih al-Zawâwî, guru tarekat Naqsyabandiyah 
Syaikh Yûsûf al-Makassarî. Penggerak intelektual di balik 

                                                 
48Ibid. 
49Sri Mulyati (et. al), Mengenal dan Memahami Tarekat-Tarekat Muktabarah 

di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2004), 16.   
50Ibid., 97. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 361 

penerbit tersebut adalah sekelompok bangsawan yang berbakat 
di lapangan intelektual dan kesenian, yang membentuk grup 
diskusi Rusydiah Club, dan sangat dimungkinkan mereka adalah 
penganut Naqsyabandiyah. Beberapa di antara mereka kemudian 
terkenal sebagai penulis.51 

Karakter masyarakat Sulawesi Selatan yaitu menekuni 
pekerjaan sebagai pelaut dan saudagar, telah berlangsung sejak 
abad XV dan lebih intensif pada awal abad XVI. Tome‟ Pires 
dalam perjalannya dari Malaka ke Laut Jawa pada tahun 1513 
telah menemukan orang-orang Makassar sebagai pelaut ulung. 
Keterangan Pires mengenai Makassar dianggap sebagai sumber 
Barat tertulis yang paling tua yang bisa ditemukan. Ia 
mengungkapkan bahwa “orang-orang Makassar telah berdagang 
sampai ke Malaka, Jawa, Borneo, Negeri Siam dan juga semua 
tempat yang terdapat antara Pahang dan Siam.52 

Sekalipun para pedagang muslim sudah berada di Sulawesi 
Selatan sejak akhir abad XV, tidak diperoleh keterangan yang 
pasti baik dari sumber lokal maupun sumber dari luar tentang 
terjadinya konversi ke dalam Islam oleh salah seorang raja 
setempat pada masa itu sebagaimana yang terjadi pada agama 
Katolik. Ahmad M. Sewang dalam pandangannya mengatakan 
“agaknya inilah salah satu faktor pendorong para pedagang 
Melayu mengundang tiga orang mubalig dari Koto Tangah 
Minangkabau agar datang di Makassar mengislamkan elite 
Kerajaan Gowa dan Tallo. Motivasi lain yang mendorong para 
saudagar Melayu dalam mengambil keputusan mendatangkan 
muballig ke Makassar adalah untuk mengimbangi misi Katolik. 
Para missionaris telah berusaha menyebarkan pengaruhnya ke 
dalam istana Kerajaan Gowa”. Persaingan antara missionaris 
Katolik dan para pedagang muslim telah lama berlangsung 
sebagaimana yang diakui oleh Antonio de Payva, seorang 
missionaris Katolik yang berkunjung ke Sulawesi Selatan pada 
tahun 1542. Payva menganggap bahwa para pendatang Melayu 
Islam dari Sentana (Ujungtanah), Pao (Pahang) dan Patane 
(Patani) telah berusaha mempengaruhi supaya raja mengubah 

                                                 
51Ibid., 98. 
52M. Ahmad Sewang, “Islamisasi Kerajaan Gowa Abad XVII”, Laporan 

Penelitian (Ternate: STAIN Ternate, 2005), 72. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

362 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

maksudnya (untuk menerima agama Katolik) karena sudah lima 
puluh tahun lebih mereka datang berdagang di tempat itu.53   

Pengakuan Antonio de Payva tersebut juga ditemukan dalam 
Lontara Wajo 54  yang menceritakan kekurangsenangan orang-
orang Melayu setelah melihat sejumlah orang Makassar dan 
Bugis (Mangkasara Ugi) sudah terpengaruh agama Kristen 
Katolik (Sarani) yang dibawa para missionaris (panrita lompona) 
Portugis. 

Inisiatif untuk mendatangkan muballig khusus ke Makassar 
sudah ada sejak Anakkoda Bonang berada di Gowa pada 
pertengahan abad XVI, tetapi berhasil setelah memasuki awal 
abad XVII dengan kehadiran tiga orang datuk dari Minangkabau 
(dimuat dalam Lontara). Kehadiran tiga datuk yang 
dilatarbelakangi persaingan antara missionaris dan para pedagang 
muslim sebagaimana tersebut di atas, telah memperkuat tesis 
Scherieke yang memandang bahwa intensitas penyebaran Islam 
adalah sebagai tandingan terhadap missi Kristen yang agresif.55 

Lontara Wajo56 menyebutkan bahwa ketiga datuk itu datang 
pada permulaan abad XVII dari Kota Tangah Minangkabau. 
Mereka dikenal dengan nama datuk tellue (Bugis) atau datuk tallua 
(Makassar), yaitu: Abdul Makmur, Khatib Tunggal yang lebih 
populer dengan nama Datuk ri Bandang. Sulaiman, Khatib 
Sulung yang lebih populer dengan nama Datuk Patimang. Abdul 
Jawa, Khatib Bungsu yang lebih dikenal dengan nama Datuk ri 
Tiro.  

Sumber lain menyebutkan bahwa ketiga datuk itu adalah 
utusan dari Kerajaan Aceh. Mereka diutus atas permintaan 
Karaeng Matoaya (Raja Matoa), Raja Tallo yang juga menjabat 
sebagai tomabbicara butta atau mangkubumi Kerajaan Gowa. 
Kedua sumber tersebut tidaklah bertentangan karena sekalipun 
ketiga datuk itu berasal dari Minangkabau, kemungkinan mereka 

                                                 
53Sewang, “Islamisasi...”, 88. 
54Lontara Wajo adalah buku yang mengandung sejarah dan budaya serta 

cerita adat bugis Makassar yang bertuliskan dengan aksara Bugis dari tanah 
Wajo (nama daerah/ kecamatan di Sulawesi Selatan) 

55Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara 
(Bandung: Bandung, 1994), 34.  

56Lontara Wajo, 175-77.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 363 

adalah utusan dari Aceh, mengingat Minangkabau pada awal 
abad XVII berada dalam pengaruh Kerajaan Aceh.57 

Dalam Lontara yang disebutkan Ahmad Sewang bahwa 
setelah ketiga datuk itu tiba di Makassar, mereka tidak langsung 
melaksanakan missi mereka, tetapi lebih dahulu merumuskan 
strategi dakwah. Kemudian mereka melanjutkan perjalanan ke 
Kabupaten Luwu untuk mengislamkan Datuk e ri Luwu. 58 Ini 
sekaligus disimpulkan bahwa kalangan elit Kerajaan yang 
pertama masuk Islam adalah Raja Luwu. Kemudian Datuk Luwu 
diberi gelar Sultan Muhammad Waliy Muzahir al-Din.59 Dalam 
menyusun strategi dakwah selanjutnya, ketiga datuk meminta 
bantuan pada Sultan Muhammad tentang cara mempercepat 
proses Islamisasi di daerah ini. Sultan Muhammad sebagai Raja 
Luwu yang dihormati raja-raja di Sulawesi Selatan, memberi 
rekomendasi agar menemui Raja Gowa, karena dialah yang 
memiliki kekuatan militer dan politik di kawasan ini demikian 
ungkapan, “Allebbiremmami engka ri-Luwu‟, Awatangeng engkai ri 
Gowa” (Hanya kemuliaan semata yang ada di kabupaten Luwu, 
sedangkan kekuatan terdapat di kabupaten Gowa) Mattulada 
dalam.60 

Pendapat Abu Hamid (pakar Antropologi); Setelah mereka 
berhasil mengislamkan Datuk Luwu, kemudian menyusun 
strategi baru dengan memprioritaskan daerah-daerah tertentu 
untuk menyebarkan Islam selanjutnya, yaitu dengan membagi 
tenaga dan daerah sasaran dakwah disesuaikan dengan keahlian 
mereka dan kondisi daerah sasaran masing-masing. 61 

Datuk ri Bandang menguasai ilmu fiqh bertugas untuk 
menghadapi masyarakat Kabupaten Gowa dan Kabupaten Tallo 
yang masih kuat berpegang pada tradisi lama yaitu; perjudian, 
minum arak atau tuak (ballo) dan menyabun ayam. Dalam 
menghadapi masyarakat tersebut, metode dakwah yang dipakai 

                                                 
57Sewang, “Islamisasi...”, 72. 
58Ibid., 93. 
59Lontara Wajo, 177. 
60Sewang,  “Islamisasi...”, 94. 
61 Abu Hamid, Syaikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: 

Yayasan Obor Indonesia, 2005), 59-60. Lihat juga Sewang, “Islamisasi…”, 

96-97. 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

364 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Datuk ri Bandang lebih menekankan pada masalah pelaksanaan 
hukum Islam yakni syariah.  

Datuk Patimang bertugas di Kerajaan Luwu yang 
masyarakatnya masih kuat berpegang kepada kepercayaan lama, 
seperti Dewata Seuwae. Datuk Patimang memperkenalkan ajaran 
tauhid yang sederhana dengan mengemukakan sifat-sifat Tuhan 
seperti sifat wajib, sifat mustahil dan sifat jâ‟iz bagi Tuhan. 
Penekanan pada ajaran tauhîd ini dimaksudkan untuk mengganti 
kepercayaan Dewata Seuwae menjadi keimanan kepada tauhîd, 
yaitu Allah Yang Maha Esa.  

Datuk ri Tiro bertugas di daerah Tiro kabupaten Bulukumba 
(termasuk Kab. Bantaeng) dengan lebih menekankan pada ajaran 
tarekat “tasawuf”, sesuai kondisi masyarakat yang dihadapi yaitu 
masyarakat yang masih teguh berpegang kepada masalah-
masalah kebatinan, sihir dengan berbagai manteranya. 
Masyarakat ri Tiro memiliki kegemaran dalam menggunakan 
kekuatan sakti (doti) untuk membinasakan musuh. Menurut 
Datuk ri Tiro (penguasa kerajaan) akan lebih baik jika dilandasi 
dengan pendekatan tasawuf.   

Islamisasi di Sulawesi Selatan yang dibawa oleh tiga datuk 
dari Minangkabau seperti penjelasan di atas, menunjukkan 
bahwa sejak awal peletakan ajaran dasar tentang ke-Islaman 
masyarakat Sulawesi Selatan sudah terbagi menjadi tiga corak; 
yakni aspek fiqh, tauhid, dan tasawuf. Masing-masing 
pengajarnya pun telah membagi wilayah dan tempat mereka 
mengajarkan ilmunya, seperti Datuk ri Bandang mengajarkan 
ilmu fiqh di Kabupaten Gowa, daerah yang dominan sangat 
kurang dibidang pendalaman hukum atau syari‟at Islam. 
Sedangkan datuk Patimang bertugas di Kerajaan Luwu yakni 
Kabupaten Luwu di mana masyarakatnya masih kuat 
menyembah berhala, demikian Datuk ri Tiro bertugas di daerah 
Kabupaten Bulukumba di mana masyarakatnya yang masih kuat 
mengandalkan kekuatan batin atau ilmu-ilmu batin untuk 
mendapatkan kemenangan seperti santet (doti), nama Datuk ri 
Tiro juga sangat terkenal terutama di daerah Bantaeng 
(Bontaeng) kuburannyapun terdapat di sana.62 

                                                 
62 Saifuddin Zuhri, Sejarah Kebangkitan Islam Islam dan Perkembangan di 

Indonesia (Bandung: Al-Ma‟arif, 1998), 431.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 365 

Makna Bertarekat Bagi Masyarakat Sulawesi Selatan 

Masyarakat Sulawesi Selatan pada umumnya menganggap 
peran tarekat Naqsyabandiyah  sangat memperhatikan aspek hati 
dan jiwa. Namun, tidak mengesampingkan aspek ibadah fisik 
dan harta. Tarekat ini telah merumuskan metode praktis yang 
dapat mengantarkan seorang muslim ke tingkat kesempurnaan 
iman dan akhlak. Bertarekat bukan hanya semata-mata bacaan 
wirid dan zikir, sebagaimana dianggap oleh sebagian kalangan 
masyarakat selama ini. Ada sesuatu yang hilang dari benak 
banyak orang, yaitu tarekat sebagai metode praktis dan 
sempurna yang dapat mengubah seseorang dari kepribadian yang 
sesat dan menyimpang menuju kepribadian yang lurus, ideal dan 
sempurna. Dan perubahan itu mencakup aspek pelurusan iman, 
ibadah yang ikhlas, mu‟amalah yang baik dan akhlak yang terpuji. 

Tarekat Naqsyabandiyah diterima oleh sebagian masyarakat 
Sulawesi Selatan sebagai keyakinan dan jalan hidup. Memiliki 
prinsip hidup (ideologi) yang kuat bahwa untuk mencapai 
tingkatan (maqâm) yang mulia dan iman yang sempurna ini, 
seseorang harus menempuh jalan (tarekat), yaitu jalan yang 
ditempuh orang sebagai jihad melawan nafsu, meningkatkan 
sifat-sifatnya yang kurang menjadi sifat-sifat yang sempurna, dan 
meniti maqâm-maqâm (tingkatan-tingkatan) kesempurnaan 
dengan pengawasan para guru (mursyid). Inilah jembatan yang 
akan mengantarkan dari syari‟at menuju hakekat, sampai 
manusia mencapai puncak taqwa. 

Menurut Abu Hamid, masyarakat Sulawesi Selatan memiliki 
karakter tegas dan cenderung memiliki keberanian dalam 
bertindak, secara signifikan dipengaruhi oleh kekuatan ilmu yang 
diyakininya sebagai ilmu yang paling tinggi, yaitu tarekat 
Naqsyabandiyah khususnya dan beberapa tarekat lainnya yang 
juga berkembang di daerah tersebut. Seiring dengan tumbuh 
suburnya tarekat Naqsyabandiyah, maka dari waktu ke waktu 
membuat masyarakat semakin menggandrunginya karena 
dipandang sebagai jalan yang mulia, dapat mengatasi seluruh 
permasalahan, terutama redupnya hati. 63  Seorang yang berada 
pada tingkatan ini, semua yang diimaninya itu tampak nyata akan 

                                                 
63Abu Hamid, Syaikh Yusuf ..., 59-60.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

366 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

ada di hadapan mata. Setelah itu, hal ini diikuti dengan beberapa 
kondisi yang tiba-tiba muncul di depan matanya, seperti sikap 
zuhud dunia dan segala keglamorannya, lupa dunia, mabuk akan 
akherat.64  

Watak yang ”keras” bagi sebagian masyarakat Sulawesi 
Selatan, bukan semata-mata murni karena faktor tabiat, tetapi 
dibalik semua itu terdapat ke‟arifan dan kema‟rifatan yang tinggi. 
Pengaruh pencapaian ma‟rifat tentang nafs merupakan jalan 
untuk berma‟rifat kepada Allah swt. jika seseorang mengamati 
diri; kelemahannya, kekafirannya (keperluannya), kekurangannya, 
dan ketidakberdayaannya, kemudian manusia mengerti bahwa 
dirinya tidak mampu mendatangkan suatu manfaat dan tidak 
kuasa untuk mencegah segala keburukan yang muncul, maka 
manusia sadar bahwa nafs pasti memiliki Tuhan dan Pencipta.  

Pencitraan diri masyarakat di daerah ini secara hakekat 
tergolong masyarakat spiritual.  Ini memberi gambaran bahwa 
ma‟rifat tidak lain adalah pengenalan diri manusia pada unsur-
unsur  ilahi melalui segala bentuk keterbatasan dan kemampuan 
yang dimiliki manusia, semakin dalam seseorang menerangi 
segala kelemahanya, maka akan semakin meningkatkan 
kedalaman pemahamannya tentang ke-MahaKuasa-an Allah swt. 
serta segala sifat-sifatNya (al-asmâ‟ al-husnâ) yang lain. 

Bagi masyarakat Sulawesi Selatan khususnya pengamal 
tarekat Naqsyabandiyah menilai kemampuan manusia dalam 
mengenal hakekat dirinya membimbingnya untuk mengenal 
Pencipta dan Penjaganya. “Orang yang mengenal dirinya sendiri 
dan mengenal Tuhannya mengetahui dengan baik bahwa 
keberadaan dirinya bukan apa-apa dibandingkan dengan Dzat 
Allah swt., Wujud dirinya, keabadian dan kesempurnaan 
wujudnya adalah dari, kepada, dan demi Allah swt.  

Catatan Akhir 

Pola pikir dan pola perilaku masyarakat Sulawesi Selatan 
diwarnai oleh nilai-nilai ajaran Islam yang bernuansa tarekat 
khususnya tarekat Naqsyabandiyah. Peletakan pertama dakwah 
Islam di daerah ini, oleh tiga muballig dari Minangkabau 

                                                 
64Al-Kurdi, Zikir..., 13.  



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 367 

Sumatra Barat, pada dasarnya dimulai dengan nilai-nilai sufisme 
dalam ilmu ketarekatan. Selain itu, pengaruh Syaikh Yûsûf al-
Makassarî sebagai tokoh, sufi pembawa ajaran tarekat 
Naqsyabandiyah turut mewarnai pola hidup masyarakat 
setempat. 

Dalam konteks kehidupan kekinian mereka, pengaruh itu 
nampak pada kecenderungannya untuk menjalankan pola hidup 
”sufi moderen”. Mereka meyakini bahwa tarekat yang benar 
adalah yang berdiri di atas syari‟at yang benar. Intinya sebagai 
“jurus selamat” adalah menjalankan perintah Islam secara 
sungguh-sunggah dan selalu menghindarkan diri dari hal-hal 
yang dilarang oleh Allah swt., sebagaimana yang digariskan oleh 
syari‟at Islam yang nilai-nilainya secara hakekat terpatri di dalam 
tasawuf melalui tarekat sebagaimana ajaran tarekat 
Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan. Wa al-Lâh a„lam bi al-
shawâb.● 

Daftar Pustaka 

Abdul Qadir Isa, Hakekat Tasawuf, ter. Khaerul Anwar Harahap 
(Jakarta: Qisthi Press, 2005). 

Abdurrahim Nur, Pergolakan Muhammadiyah Menuju Sufi 
(Yogyakarta: Hikam Press, 2003). 

Abu al-Wafa al-Ghanimi al-Taftazani, Sufi dari Zaman ke Zaman , 
ter. Ahmad Rofi‟ Usmani (Bandung: Pustaka, 1997). 

Abû Hâmid Al-Ghazâlî, Al-Misykât al-Anwâr (Kairo: Abû al‟Alâ 
Affifî, 1964). 

Abu Hamid, Syaikh Yusuf Seorang Ulama, Sufi dan Pejuang (Jakarta: 
Yayasan Obor Indonesia, 2005). 

Amatullah Armstrong, Sufi Terminology (Al-Qamus Al-Sufi) 
(Malasyia: A.S. Noordeen, 1995). 

Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan 
Nusantara (Bandung: Bandung, 1994).  

Departemen Agama  RI, Al-Quran dan Terjemahnya (Semarang: 
Toha Putra, 1989). 

Ibn Taimiyah., Jâmi‟ al-Rasâ‟il (Mesir: Mathba‟ah al-Madânî, 
1969). 

M. Ahmad Sewang, “Islamisasi Kerajaan Gowa Abad XVII”, 
Laporan Penelitian (Ternate: STAIN Ternate, 2005). 



Hadarah Rajab, Implementasi Nilai-Nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan 
___________________________________________________________ 

368 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Martin van Bruinessen, Tarekat Naqsyabandiyah di Indonesia 
(Bandung: Mizan, 2003). 

Muhammad Amin Al-Kurdi, Zikir Hati, Lorong Suci Para Sufi 
(Surabaya: Risalah Gusti, 2003).  

Muhammad bin Ismâ‟îl al-Bukhârî, Shahîh al-Bukhârî (Singapura: 
Sulaiman Mar‟i, t.t.).   

Muhammad Ghalab, Al-Tashawwuf al-Muqarran (Mesir: Maktabah 
Nahdhah, t.th.). 

Said Hawwa, Pendidikan Spiritual (Yogyakarta: Mitra Pustaka, 
2006). 

Saifuddin Zuhri, Sejarah Kebangkitan Islam Islam dan Perkembangan 
di Indonesia (Bandung: Al-Ma‟arif, 1998). 

Sri Mulyati (et. al.), Mengenal dan Memahami Tarekat-tarekat 
Muktabarah di Indonesia (Jakarta: Prenada Media, 2004).   

Syaikh Dermog Barita, Selamatkan Nyawamu Yang Selembar Itu 
(Kepulauan Riau: Kiblatul Amin Dua Batam Press, 2007). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Implementasi Nilai-nilai Sufisme Tarekat Naqsyabandiyah di Sulawesi Selatan.pdf

