


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 271 

PEMIKIRAN TEOLOGI SUFISTIK  
SYAIKH AL-AKBAR IBN ‘ARABÎ 

Mutawalli
*
 

__________________________________________________ 

Abstract:  In any discourse of religion, the existence of God is central because 
God is the ultimate Being, from whom all creatures come to exist. However, 
religious perceptions of God have never been unified. In Islam, especially Sufis 
believe that God is present in all creatures because they are regarded to be the 
manifestation of God. This stance leads to a divinely-dominated view. This Sufi 
perception deviates from the maintream thought of Muslim who reject such a view 
since it reflects pantheism.  As the view is common in Sufism, Ibn Arabi, one of 
the greates Sufi, holds the similar view and introduces a new concept of wahdat 
al-wujûd. This essay examines the conceptual framework of Ibn Arabi‟s Sufi 
theology and reveals his epistemology. It begins by tracing Ibn Arabi‟s socio-
intellectual background. It then proceeds to explain his method and view of the 
union of existence and the concept of God. 

Abstrak: Kajian tentang eksistensi Tuhan merupakan aspek fundamental 
dalam setiap agama. Karena setiap agama mengajarkan bahwa eksistensi alam 
dengan segala realitasnya adalah ciptaan Tuhan. Dalam Islam, khususnya para 
sufi, yang mengandaikan bahwa segala yang tercipta, fisik atau non fisik, 
merupakan bentuk Tuhan meng-ada-kan dirinya dalam bentuk lain. Sudut 
pandang ini pada akhirnya, menyeret pada cara pandang yang serba Tuhan. 
Pandangan para sufi tersebut, jika dilihat dengan nalar bayânî, yang 
merupakan paradigma berpikir mainstream umat Islam, tentu saja akan 
dianggap sebagai sebuah penyimpangan yang pasti. Karena mencerminkan ajaran 
pantheisme. Sebagaimana pandangan para sufistik tersebut, Ibn „Arabî juga 
memiliki pandangan yang sama, yang dia perkenalkan dengan konsep wahdah 
al-Wujûd. Tulisan ini hendak menggali kerangka konsepsional teologi sufistik 
Ibn „Arabî serta berusaha menemukan kerangka epistemologinya. Dan, untuk 
menjawab pertanyaan tersebut, tulisan ini diawali dengan melacak setting sosial-
intelektual Ibn „Arabî, dilanjutkan dengan konstruksi metodologisnya dan 
terakhir perspektifnya Ibn „Arabî tentang wahdah al-Wujûd dan konsepsinya 
tentang Tuhan. 

Keywords: Tasawuf, „Irfânî, Ta‟wil, Ibn „Arabî, Panteisme, Wahdah 
al-Wujûd. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Syari‟ah IAIN Mataram. email: 

mutawali_syari‟ah@yahoo.com. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

272 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

DALAM kajian agama, eksistensi Tuhan adalah puncaknya, 
kecuali bagi mereka yang menganut ideologi komunisme atau 
atheisme. Tuhan sebagai akhir dari sebuah kajian, lantaran 
eksistensi alam dengan segala realitasnya adalah ciptaan Tuhan. 
Terlebih lagi dalam Islam. Namun demikian, persepsi tentang 
Tuhan tentu tidak akan pernah sama. Karena, Tuhan memang 
tidak bisa dicerna, maupun diprediksi. Itulah sebabnya, dalam 
sebuah Hadis disebutkan “Berpikirlah tentang ciptaan Tuhan, tetapi 
janganlah berpikir tentang Zat Tuhan”.1 

Jika demikian persoalannya, mengapa seorang penganut sufi, 
al-Hallâj, misalnya, dengan perspektif sufistiknya menyebut 
dirinya sebagai al-Haqq? 2  Ungkapan “Anâ al-Haqq” al-Hallâj 
merupakan pernyataan teopatis paling terkenal dari kalangan 
Sufi, yang muncul dalam sebuah bab Kitâb al-Tawâsin yang paling 
banyak disalahpahami. Dalam bab itu, al-Hallâj membicarakan 
pernyataannya bersama dengan pernyataan Fir‟aun dan Iblis; 
menurut al-Qur‟an, Fir‟aun menegaskan, “Akulah Tuhanmu 
yang paling tinggi” (Qs. 79: 24) dan Iblis berkata, “Aku lebih 
baik daripadanya (Adam)” (Qs. 7: 12). Kemudian al-Hallâj 
menegaskan pernyataannya, “Akulah Kebenaran Mutlak”. 
Dalam hal ini harus dipahami akan adanya dua “aku” yang 
berbeda, yakni “aku” Fir‟aun dan “Aku” al-Hallâj yang tercinta. 
Kesimpulannya diberikan dalam wahyu Ilahi bahwa “Fir‟aun 
hanya melihat dirinya sendiri dan kehilangan “Aku” Tuhan, dan 
al-Hallâj hanya melihat “Aku” Tuhan sehingga kehilangan 
dirinya sendiri. Dasar ini, “aku” penguasa Mesir itu, Fir‟aun, 
merupakan pernyataan kesombongan, keangkuhan, yang 
menyeretnya jatuh dalam kekafiran. Adapun, “Aku” al-Hallâj 
merupakan bentuk keagungan serta kemahamuliaan Tuhan 
sebagaimana tersirat dalam kalimat para kalangan sufi bahwa 
“tidak ada wujud sejati kecuali Allah” (lâ maujûd illâ al-Lâh). 
Lebih lanjut, sebagaimana dijelaskan oleh Jalâl al-Dîn Rûmî, 
bahwa ungkapan “Anâ al-Haqq” al-Hallâj merupakan ungkapan 
yang paling hina yang dinyatakan oleh seorang hamba oleh 

                                                 
1Abû Na‟îm Ahmad bin „Abd al-Lâh al-Ashbihânî, Hilyah al-Awliyâ‟ wa 

al-Thabâqah al-Ashfiâ‟ (Beirut: Dâr al-Kitâb al-„Arabî, 1405), 67.  
2R. A. Nicolson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî, ter. Abû al-Alâ al-„Afîfî (Kairo: 

Lajnah wa al-Ta‟lîf wa al-Tarjamah wa al-Nasyr, 1969), 131. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 273 

karena Ketunggalan Mutlak Eksistensi Tuhan dan ini merupakan 
bentuk ungkapan yang paling tauhid.3  

Selain daripada ungkapan syathiyyah “Anâ al-Haqq” yang 
bersumber dari al-Hallâj, dikenal pula pernyataan Ibn al-Fâridh 
dengan kata-kata Anâ Hiyâ, 4 maupun kata-kata Abû Yazîd al-
Busthâmî, yang mengatakan “tidak ada Tuhan, melainkan aku, 
amat sucilah aku. Alangkah besar kuasaku”. 5  Selanjutnya, dia 
berkata: 

Pernah Allah mengangkat aku dan ditempatkannya aku di hadapan-Nya 
sendiri. Maka berfirmanlah Ia kepadaku: “Hai Abû Yazîd, makhluk-Ku 
ingin melihat engkau. Kemudian aku meminta, hiasilah aku dengan 
wahdiyat-Mu, pakaikanlah aku dengan pakaian ke-Akuan-Mu, 
angkatlah aku dalam kesatuan-Mu, sehingga bilamana makhluk-Mu 
melihat aku, mereka akan berkata “kami telah melihat Engkau, maka 
engkaulah itu dan aku tidak ada di sana.6 

 
Dengan nada yang sama dalam ungkapan yang berbeda, 

Seikh „Abd al-Lâh Ansârî (w. 481 H./1089 M.) menuturkan, 
“Kebanyakan orang berkata “Satu”, tetapi masih terlekat dengan 
seratus ribu. Namun, ketika kaum Sufi berkata “Satu”, mereka 
lepas dari identitas mereka sendiri. Atau dalam perkataan Abû 
Husayn al-Nûrî (w. 295 H./907 M.):  

 
Kaum Sufi adalah manusia yang paling bijak di antara seluruh umat 
manusia. Kebanyakan orang mencari karunia Tuhan, sementara Sufi 
mencari Dia semata, yang merindukan keintiman-Nya. Yang lain puas 
dengan pemberian-Nya, kaum Sufi hanya puas dengan Dia. Ini bukan 
sebuah tugas yang mereka selesaikan atas kehendak mereka sendiri, 
namun mereka melihat sesuatu. Mata mereka terseret menuju sesuatu 
itu, dan segala sesuatu terlepas dari diri mereka; semua kekuatan 
mereka kembali kepada Dia.7  

                                                 
3Untuk lebih lanjut dapat dilacak dalam Annemarie Schimell, Dimensi 

Mistik dalam Islam, ter. Sapardi Joko Darmono dkk. (Bandung: Pustaka 
Firdaus, 1986). 

4Ibid., 126.  
5Abu Bakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf (Solo: t.p., 1986), 

106.  
6Ibid.  
7Leonard Lewish (eds.), Tarian Sufi: Sufisme Persia Klasik dari Permulaan 

hingga Rumi (700-1300) (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 2002). 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

274 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Jadi, bagi guru-guru Sufi, konsekuensi cinta Ilahi adalah 
bahwa mereka menjadi lebih fokus pada satu arah, yang 
berkonsentrasi pada Tuhan semata. Penggambaran indah 
tentang hal ini dapat dilihat dari kisah Rabî‟ah al-Adawiyyah, 
Sang Perawan Maria, tentang bagaimana dia pernah bertemu 
Rasul dalam sebuah mimpi: “Dia bertanya kepadaku, apakah aku 
mencintainya? “Siapa yang tidak mencintaimu,” kataku, “tetapi 
hatiku begitu penuh terbawa oleh cinta Tuhan sehingga tidak 
ada tempat untuk cinta atau benci kepada yang lain”.  

Pandangan para sufi tersebut di atas, jika dilihat dengan nalar 
bayânî, yang merupakan paradigma berpikir mainstream umat 
Islam, tentu saja akan dianggap sebagai sebuah penyimpangan 
yang pasti. Karena mencerminkan ajaran pantheisme.8 Abdul 
Qadir Jaelani, dalam bukunya yang berjudul “Koreksi Terhadap 
Ajaran Tasawuf”, menyebutkan berbagai ajaran tasawuf dalam 
Islam telah bertentangan dengan ajaran Islam, karena tidak 
memiliki landasan dalam al-Qur‟an dan Hadis.9 Selanjutnya, 
Abdul Qadir Jaelani mengatakan: 

Secara hakiki, ajaran tasawuf (mistik) yang dianut umat Islam 
mempunyai pandangan yang bercorak pantheisme. Teori-teori yang 
diajarkan oleh berbagai macam aliran tasawuf, baik teori wahdah al-
Wujûd, wahdah al-Syuhûd, al-ittihâd, al-i‟tishâl, al-hulûl atau al-liqâ‟, 
semuanya bersifat pantheisme. Lebih jauh dari itu, istilah-istilah yang 
digunakan dalam ajaran tasawuf seperti syari‟at, thariqat, haqiqat, dan 
ma‟rifat sama sekali tidak didasarkan pada dalil-dalil al-Qur‟an dan 
Sunnah (Hadis) yang kokoh.10 

Sebagaimana pandangan para sufistik tersebut, Ibn „Arabî 
juga memiliki pandangan yang sama, yang dia perkenalkan 
dengan konsep wahdah al-Wujûd. Melalui teori ini, tidak jarang 

                                                 
8Kata “Pantheisme” terdiri dari tiga kata, yaitu pan, yang berarti seluruh; 

theo, berarti Tuhan, dan ism (isme), yang berarti paham. Jadi, pantheism atau 
pantheisme adalah paham bahwa seluruhnya Tuhan. Pantheisme berpendapat 
bahwa seluruh alam ini adalah Tuhan dan Tuhan adalah seluruh alam. 
Tuhan dalam pandangan pantheisme sangat dekat dengan alam (imanen). 
Paham ini bertolak belakang paham deisme. Lihat, Amsal Bakhtiar, Filsafat 
Agama (Jakarta: Logos, 1997), 93.  

9Abdul Qadir Jaelani, Koreksi Terhadap Ajaran Tasawuf (Jakarta: Gema 
Insani Press, 1996), 9. 

10Ibid., 9-10.  



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 275 

Ibn „Arabî dicap sebagai kafir. Jika demikian persoalannya, 
pertanyaan akademiknya adalah bagaimana konsep wahdah al-
Wujûd? Dan apakah konsep tersebut bertentangan ajaran Islam? 
Dan bagaimana pula konsep Tuhan menurut Ibn „Arabî?  

Tulisan ini hendak menggali kerangka konsepsional teologi 
sufistik Ibn „Arabî serta berusaha menemukan kerangka 
epistemologinya. Dan, untuk menjawab pertanyaan tersebut, 
tulisan ini diawali dengan melacak setting sosial-intelektual Ibn 
„Arabî, dilanjutkan dengan konstruksi metodologisnya dan 
terakhir perspektifnya Ibn „Arabî tentang wahdah al-Wujûd dan 
konsepsinya tentang Tuhan. 

Setting Historis Intelektual Ibn ‘Arabî 

Di dunia intelektualisme sufistik, tidak diragukan lagi, Ibn 
„Arabî merupakan tokoh yang paling kontroversial, terutama 
melalui teorinya Wahdah al-Wujûd. Ia juga dikenal luas sebagai 
ulama besar yang banyak pengaruhnya dalam percaturan 
intelektualisme Islam, sebagaimana Hujjah al-Islâm al-Ghazâlî. 

Abû Bakr Muhammad bin Alî bin Muhammad al-„Arabî al-
Thâ„i al-Tamîmî yang selanjutnya disebut dengan Ibn „Arabî 
dilahirkan di Andalûsia di balik sebuah benteng yang hendak 
direbut oleh Dinasti al-Muwahhidûn. Menurut penuturannya, ia 
lahir pada masa pemerintahan al-Mustanjid bi al-Lah, di kerajaan 
Abû „Abd al-Lâh Muhammad bin Sa„îd al-Mirdasî.11 Ia dilahirkan 
pada malam Senin tanggal 17 Ramadhan 560 H bertepatan 
dengan 28 Juli 1165. Ibn „Arabî dilahirkan pada 17 Ramadhan 
560 H./29 Juli 1165 M., di Kota Marsia, ibukota Andalusia 
Timur (kini Spanyol). Ibn „Arabî yang nama lengkapnya adalah 
Muhammad bin „Âlî bin Muhammad bin Ahmad bin „Âlî bin 
„Abd al-Lâh bin Hâtim, yang biasa dipanggil dengan sebutan 
Abû Bakr Abû Muhammad dan Abû „Abd al-Lâh. Namun, dia 
lebih familiar dipanggil Ibn „Arabî Muhyî al-Dîn. Sejumlah gelar 
ditempelkan pada sosok kontroversial ini, seperti al-Syaikh al-
Akbar, al-Nûr al-Abhâr, al-Kibrît al-Ahmar, dan Ibn Aflathûn.12  

                                                 
11Ibn „Arabî, Muhâdlarah al-Abrâr, I (Kairo: 1906), 48. 
12 „Abd al-Rahmân Badawî, Ibn „Arabi Hayatuhu wa Mazhabuhu (Kairo: 

Maktabah al-Anjalû al-Mishriyah, 1965), 32. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

276 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Ibn „Arabî tumbuh besar di tengah-tengah keluarga sufi, 
ayahnya seorang ahli zuhud, keras menentang hawa nafsu dan 
materialisme, dan menyandarkan kehidupannya kepada Tuhan. 
Sikap demikian kelak ditanamkan kuat pada anak-anaknya, tidak 
terkecuali Ibn „Arabî. Pada 568 H., keluarganya pindah dari 
Marsia ke Isybilia, dan inilah menjadi awal sejarah yang 
mengubah kehidupan intelektualisme Ibn „Arabî kelak, semacam 
terjadinya transformasi pengetahuan dan kepribadian Ibn „Arabî. 
Sebuah kepribadian seorang sufi yang dibingkai oleh ragam 
intelektualisme filosofis, fiqh, dan sastra. Karena itu, tidak heran 
jika ia kemudian dikenal bukan saja sebagai ahli dan pakar ilmu-
ilmu Islam, tetapi juga ahli dalam bidang astrologi dan 
kosmologi.  

Untuk mencapai karir intelektual ini, Ibn „Arabî dimulai 
dengan mempelajari al-Qur‟an pada Abû Bakr bin Muhammad 
bin Khalaf al-Lakhmî, Abû al-Qâsim al-Syarrâth, dan Ahmad bin 
Abî Hamzah. Sedangkan ilmu fiqh, dipelajarinya dari  „Âlî bin 
Muhammad Ibn al-Haqq al-Isybilî, Ibn Zarqûn al-Anshârî dan 
„Abd al-Mun‟îm al-Khazrajî; Hadis dipelajari dari Ibn Hazm al-
Dzahîrî. Kemampuan Ibn „Arabî di berbagai disiplin keilmuan 
Islam tersebut telah mengantarnya kepada suatu pilihan 
akademis yaitu menolak untuk bertaklid kepada guru-gurunya, 
dan memang dia menolak keras taklid. Namun juga, tidak jarang 
memiliki persamaan pendapat dengan mazhab yang lain.13  

Sebagai intelektual yang cerdas, dalam berbagai buku yang 
ditulisnya, dapat diketahui bahwa Ibn „Arabi mendaftar 251 
karya dalam kitab-kitabnya. 14  Namun O. Yahya dalam studi 
bibliografinya mendaftar 846 buku yang ditulis Ibn „Arabî dalam 
bukunya Histoire et classfication de I‟Ibn „Arabi, sedangkan Kilman 
dalam edisi Fushush al-Hikam yang diedit oleh Afifi berpendapat 
bahwa Ibn „Arabî menulis lebih dari 500 tulisan baik dalam 
bentuk puisi, tulisan pendek, komentar, dan risalah ilmiah. 
Namun, dari keseluruhan karya yang ditulis oleh Ibn „Arabî, dua 
karya yang maha penting dan paling masyhur adalah Kitâb al-

                                                 
13Lebih jauh, lihat, Mahmûd al-Gharâb, Al-Fiqh „Inda al-Syaikh al-Akbar 

Muhyî al-Dîn Ibn „Arabî (Damsiq: Nadhar, 1993), 6-8. 
14Lihat A. A. Afifi, Memorandum by Ibn „Arabi of His Works, Buletin of the 

Fakulty of Arts, Alexandria of University, VIII, 109-117. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 277 

Futûhât al-Makiyyah fî al-Ma‟rifah al-Asrâr al-Makiyyah wa al-
Mulukiyyah (selanjutnya disingkat Futûhât). Ibn „Arabî mengaku 
bahwa kitab ini didiktekan Tuhan melalui malaikat yang 
menyampaikan ilham. Karya ini terdiri atas 560 bab yang 
mengandung uraian-uraian tentang prinsip-prinsip metafisika, 
berbagai ilmu keagamaan, dan juga pengalaman-pengalaman 
keagamaan Ibn „Arabî. Sedangkan karya yang lainnya adalah 
Fushûsh al-Hikam yang menurut pengakuannya didikte oleh Nabi 
Muhammad melalui epifani mistik dalam tidurnya sewaktu 
berada di Mahrusah, Damaskus pada tahun 627 H. Namun, 
menurut penelitian para ulama dan orientalis, Ibn „Arabî 
mempunyai sedikitnya 560 kitab dalam berbagai disiplin ilmu 
keagamaan dan umum. Bahkan, ada yang mengatakan, termasuk 
risalah-risalah kecilnya, mencapai 2.000 judul. Di antaranya 
adalah format syahâdah-nya, yang ia beri nama Syahâdah Ibn „Arabî 
dan al-Ittihâd al-Kawn fî Hadlarât al-‟Aynî. Garis intelektual 
sufistiknya, diaktualkan, terutama melalui al-Futuhât al-Makkiyah, 
yang merupakan sebuah ensiklopedi penafsiran sufistik, yang 
terdiri dari empat jilid, serta Fushûsh al-Hikâm.15 Selain melalui 
karya-karya tersebut, visi sufistiknya juga dituangkan dalam 
tafsirnya yang bertitelkan Tafsîr al-Qur‟ân al-Kabîr yang popular 
juga disebut dengan Tafsîr al-Syaikh al-Akbar Muhyî al-Dîn Ibn 
„Arabî. Sebuah kitab tafsir ini terdiri dari 90 jilid.  Selain tafsir, 
Ibn „Arabî juga menulis ilmu fiqh, yang dituangkan dalam 
sebuah kitab yang berjudul al-Fiqh „Inda al-Syaikh al-Akbar Muhyî 
al-Dîn Ibn „Arabî. Namun, konstruksinya tetap pada lingkaran 
penafsiran sufistik. Demikian juga, visi sufistiknya dituangkan 
dalam sebuah karya yang bertitelkan Kitâb al-Yqîn. 

Intelektualisme yang dibangun Ibn „Arabî telah melahirkan 
sejumlah murid cerdas dan arif, di antaranya adalah Shadr al-Dîn 
al-Qunâwî (w. 763 H./1274 M.), Mu‟yid al-Dîn al-Jundî (w. 690 
H./1291 M.), „Abd al-Razzâq al-Kasyânî (w. 730 H./1330 M.), 
Syaraf al-Dîn Dâwd al-Qayshârî (w. 751 H./ 1350 M.), Sayyid 
Haydar Amûlî (w. setelah 787 H./1385 M.), „Abd al-Karîm al-Jîlî 
(w. 826 H./1421 H.), „Abd al-Rahmân al-Jâmî (w. 898 

                                                 
15Karya Ibn „Arabi yang berjudul “Fushush al-Hikam” ini kemudian diberi 

syarah oleh Mahmûd Mahmûd al-Gharab dengan titel, Syarh Fushûsh al-
Hikâm min Kalâmî al-Syaikh al-Akbar Muhyî al-Dîn Ibn „Arabî. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

278 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

H./1492M.), „Abd al-Wahhâb al-Sya‟rânî (w. 973 H./1565 M.), 
„Abd al-Ghanî al-Nabulûsî (w. 1114 H./1731 M.) dan lain-
lainnya.16 Bahkan sentuhan intelektual Ibn „Arabî juga sampai ke 
Indonesia melalui sufi dari Gujarat, India, Muhammad ibn Fadl 
al-Âah al-Burhânpûrî (w. 1029 M.), ajaran tasawuf Ibn ‟Arabî 
menyebar di Asia Selatan. Di sini, tasawuf Ibn al-‟Arabî diulas 
dan diperkenalkan oleh sejumlah ulama sufi seperti Hamzah 
Fansûri, Syams al-Dîn al-Sumatrânî, „Abd al-Shamad al-
Fâlimbânî, Dâwûd al-Fathânî, Muhammad Nafîs al-Banjârî, dan 
yang lainnya.17 

Meskipun demikian, kehadiran Ibn „Arabî dengan pernik-
pernik intelektualisme yang bercorak sufistik ini, tidak jarang 
dinilai sebagai pemikir yang tidak sejalan dengan visi spiritual 
intelektual agama melalui gagasan wahdah al-Wujûd, terutama oleh 
fuqaha‟ dan ahli hadis. Karena itu, bagi kalangan yang kontra 
dengan Ibn „Arabî, terutama terhadap konsep wahdah al-Wujûd 
dianggap sebagai refleksi dari sikap ideologi penganut pantheisme, 
dan penyimpangan yang pasti dari ajaran Islam,18 karena dapat 
menyesatkan umat. Bahkan, secara vulgar Ibn Taimiyah dan 
yang kontra dengan Ibn „Arabî memvonisnya sebagai pembuat 
khurafat, pendusta, orang yang menyesatkan, bahkan kafir. Para 
penulis biografinya menuturkan bahwa vonis atas dirinya 
berkisar antara beberapa tingkatan yang berbeda-beda: kafir, 
zindik, bahkan ada yang mengutuknya sebagai pembunuh 
agama.19 Namun, Ibn Taimiyah, akhirnya, menerima pandangan 

                                                 
16http://amuli.wordpress.comhttp://amuli.wordpress.com/2008/04/08

/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya, diakses 
pada tanggal 23 Juni 2011.  

17Ibid. 
18Kritik itu datang dari sejumlah ulama seperti Ibn Taimiyah (w.728 

H./1328 M.), al-Subkî (w. 745 H./1344 M.), Ibn Khaldûn (w. 780 H./1389 
M.), al-Taftazânî (w. 791 H./1389 M.), al-Biqâ‟î (w. 858 H./1454 M), al-
Maqbûlî (w. 1015 H./1604 M.), dan lain-lain. Lihat Badawî, Ibn „Arabî ..., 
115. 

19 Lihat misalnya al-Hukm al-Mutahâfât „alaih Nafh al-Thayyib karya al-
Mukri, jilid II, 581, atau lihat misalnya Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: Dari 
Aliran Klasik Hingga Modern, ter. M. Alaika dkk. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 
2003), 266; lihat Nashr Hâmid Abû Zaid, Falsafah al-Ta‟wîl al-Qur‟ân „Inda 
Muhyi al-Dîn bin „Arabî (Beirut: Markaz al-Tsaqâfî al-‟Arabî, 1996), 20. Lihat 
juga Burhân al-Dîn al-Biqâ‟î, Tanbih al-Ghibâ ilâ Tafkîr Ibn „Arabî (Mesir: 

http://amuli.wordpress.comhttp/amuli.wordpress.com/2008/04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya
http://amuli.wordpress.comhttp/amuli.wordpress.com/2008/04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 279 

Ibn „Arabî setelah bertemu dengan Taqî al-Dîn Ibn „Atha‟ al-Lâh 
al-Sakandarî al-Syadzîlî di sebuah masjid di Kairo, yang 
menjelaskan makna-makna metafora Ibn „Arabî. Mendengar 
penjelasan, al-Syadzîlî, lalu Ibn Taimiyah berkata: “Kalau begitu 
yang sesat itu adalah pandangan pengikut Ibn „Arabî yang tidak 
memahami makna sebenarnya”. Dan perlu juga ditegaskan di sini, 
bagaimana mungkin Ibn „Arabî dapat dipandang pemikiran 
sufistik yang dilingkari kehendak Setan, sementara Ibn „Arabî 
sendiri begitu intensnya terhadap al-Qur‟an. Dia pun  berkata: 

Saat seorang muslim memandang pada al-Qur‟an, tak ada perbedaan 
antara memandang padanya dan memandang pada al-Qur‟an. Itu 
seakan-akan, al-Qur‟an tampil sebagai bentuk jasad yang dikatakan 
bernama Muhammad. Umat Islam hendaklah membaca dan 
merenungkan (tadabur) kedalaman makna al-Qur‟an. Makna 
merenungkan di sini adalah mempelajari, mengkaji, dan melihat secara 
mendalam dengan kalbu. Yang tentunya, berimplikasi pada 
transformasi spiritual dalam perjalanan menuju Allah. Ini akan 
membawa umat Islam kepada pengetahuan dan kesadaran tentang 
kualitas-kualitas dan sifat-sifat terpuji yang dimiliki dan sifat tercela 
yang harus dihindari.20 

Menurut hemat penulis, sebenarnya Ibn Taimiyah tidak 
pernah menerima pandangan sufistik Ibn „Arabî, terutama teori 
wahdah al-Wujûd. Karena dalam Majmû‟ al-Fatâwâ, Ibn Taimiyah 
secara eksplisit mengatakan bahwa ajaran-ajarannya merupakan 
penentangan terhadap Rasulullah saw. Sebagaimana yang 
terdapat dalam (penulis) al-Futuhât al-Makiyyah dan al-Fushûsh 
dan semisalnya, yang memuji orang-orang kafir seperti Kaum 
Nabi Nûh, Hûd, Fir‟aûn, dan merendahkan martabat para Nabi 

seperti Nabi Nûh, Ibrâhîm, Mûsâ, dan Hârûn.
21

 
Kritik Ibn Taimiyah tersebut, menurut hemat penulis, karena 

dan tampaknya, Ibn „Arabî dalam pandangan Ibn Taimiyah telah 
melakukan penafsiran yang tidak sesuai dengan nash literal al-
Qur‟an. Karena, sejauh yang bisa dilihat dalam al-Majmû, ketika 

                                                 
Mathba‟ah al-Sanah al-Muhammadiyah, 1953); Claude Addas, Mencari 
Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn „Arabi (Jakarta: Serambi Semesta Ilmu, 2004). 

20 http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-arabi-
mengusung-tasawuf-falsafi, diakses pada tanggal 02 Juni 2011. 

21Ibn Taimiyah, Majmû‟ al-Fatâwâ, Jilid XI (al-Manshûrât: Dâr al-Wafâ‟, 
2005), 133. 

http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-arabi-mengusung-tasawuf-falsafi
http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-arabi-mengusung-tasawuf-falsafi


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

280 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Ibn Taimiyah mengoreksi pandangan teosofisme Islam, 
termasuk Ibn „Arabî, selalu merujuk kepada al-Qur‟an dan al-
Sunnah. Bisa jadi, kritik tersebut lebih disebabkan adanya 
perbedaan cara menafsirkan al-Qur‟an dan al-Sunnah yang 
berkaitan dengan ajaran-jaran sufistik. Perlu ditegaskan di sini, 
dalam pernyataan di atas, tampak jelas Ibn Taimiyah menuduh 
Ibn „Arabî sebagai orang yang mengecam para Rasul. Menurut 
penulis, sesungguhnya Ibn „Arabî tidak pernah mengecam para 
rasul, sebab dalam Kitâb Tâj al-Tarâjim, justru Ibn „Arabî 
memandang para Rasul sebagai sumber pengetahuan.22 

Meskipun banyak yang mengeritik Ibn „Arabî, tetapi harus 
diakui banyak pula para sarjana muslim maupun nonmuslim 
yang memujinya. Bahkan, dengan teori wahdah al-Wujûd inilah 
yang mampu mempengaruhi sajana Barat dan kagum kepadanya.  

Terlepas dari pro kontra yang mengiringi perjalanan 
intelektual Ibn „Arabî, bagaimana pun, harus diakui bahwa Ibn 
„Arabî telah menyuguhkan karya-karya cemerlang yang relevan 
dengan perkembangan zaman, terutama di era dimana hubungan 
antaragama dan interagama terasa menyedihkan. 

Interpretasi Sufistik Ibn ‘Arabî 

Ibn „Arabî dalam membangun konstruksi teologi sufistiknya 
berangkat dari suatu kegiatan menganalisis nash-nash al-Qur‟an 
dengan menempuh metode ta‟wil. Karena, dan menurutnya, 
pendekatan ta‟wil,23 bukan sebuah penafsiran yang menggunakan 
akal (hawa nafsu). Ibn „Arabî, berkata: 

                                                 
22Ibn „Arabî, Kitâb Tâj al-Tarâjim (T.tp.: T.p., t.t.), 62. 
23 Konsep “ta‟wîl”, dalam perspektif „ulûm al-Qur‟an merupakan suatu 

metode untuk memahami maksud al-Qur‟an. Sebagian ulama memahaminya 
dengan “upaya mengalihkan lafaz dari makna zahir ke makna lain yang 
dimiliki oleh suatu lafaz, jika makna lain itu dipandang relevan dengan 
ketentuan al-Qur‟ân dan al-Sunnah.” Sebagian ahli mendefinisikannya 
dengan ta‟wil adalah ayat-ayat yang kemungkinan memiliki sejumlah makna 
yang terkandung di dalamnya, maka manakala dikemukakan makna demi 
makna kepada pendengar, ia menjadi sangsi dan bingung mana yang hendak 
dipilihnya. Karena itu, ta‟wil lebih banyak digunakan pada ayat-ayat 
mutasyabihat. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 281 

 أحوال بحسب ٌختلف فإنه ٌذر ولا ٌبقى فلا وأماالتأوٌل فقدكفر برأٌه فسر من
 إنفتح مقامه عن ترقى وكلما درجاته وتفاوت سلوكه مراتب فى وأوقاته المستمع

  24 .عتٌد معنى لطف على به واطلع جدٌد فهم باب له

Artinya: Barang siapa yang menafsirkan berdasarkan pendapatnya (tafsir bi 
al-ra‟yi) maka ia telah kafir. Adapun ta‟wil, ia tidak (dapat) 
ditinggalkan lantaran ta‟wil berbeda dan beragam sesuai dengan 
kondisi pendengar dan masanya yang ia habiskan untuk suluk dan 
berbeda derajatnya. Setiap saat ia menanjak (menyempurna) dari 
tingkatannya maka akan dibukakan baginya pemahaman baru dan 
dikabarkan kepadanya sublimitas makna baru.  

Dalam hal ini, tidak salah kiranya mengutip pendapatnya 
R.A. Nicholson dalam pengantarnya untuk Fushûsh al-Hikam. 
Pendapat ini diarahkan kepada Ibn „Arabî, akan tetapi dapat 
dipakai sebagai tool untuk memotret gaya bahasa kalangan sufi 
secara umum. 

 كتابات فى نعرفها التى بالطرٌقة وٌؤوله الحدٌث أو القرآن من نصا ٌأخذ إنه
, الفهم صعبة الكتاب هذا فى ونظرٌاته الإسكندرى وأرٌجن الٌهودي فٌلون

 معقدة مجازٌة, خاصة إصطلاحٌة لغته لأن, رهاوتفسٌ شرحها ذلك من وأصعب
 أهملنا إذا ولكن, معناها ٌفسد لها حرفى تفسٌر وأي. الأحٌان معظمهم فى

 25.معانٌه عن واضحة فكرة إلى الوصول واستحال كتابه فهم إستحال إصظلاحاته

Artinya: Ibn „Arabî  mengutip al-Qur‟an dan Hadis yang kemudian 
ditakwilkannya dengan metode yang dapat kita ketahui dari buku-
buku: filosof Yahudi serta tradisi Iskandari (Helenistik). Gagasan-
gagasan dalam kitabnya sangat sulit dipahami yang menyebabkan 
problematika untuk menginterpretasinya. Ibn „Arabî mengunakan 
terma yang khas: bahasa figuratif karena interpretasi literlek akan 
mendistorsi maknanya. Namun demikian, terma tersebut tidak 
boleh diremehkan karena mustahil dapat memahami secara tepat 
tanpa memiliki pemaknaan yang tepat atas istilah-istilah bahasa 
tersebut. 

Melalui media ta‟wil simbolistik inilah makna suatu teks 
dapat diurai, dari makna zahir ke makna batin, dari eksoteris ke 
esoteris. Bagi Ibn „Arabî, dalam setiap teks terpendam pengertian 
simbolik dan maknawi. Barangkali, inilah makna ungkapan al-

                                                 
24Muhyi al-Dîn Ibn „Arabî, Tafsîr al-Qur‟ân al-Karîm (T.tp.: t.p., t.t.), 4. 
25Ibn „Arabî, Fushûsh al-Hikam, Jilid I(Beirût: Dâr al-Kutub al-Arabiyyah, 

1946), 12.  



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

282 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Ghazâlî, ketika mengatakan: “al-Qur‟ân memiliki (makna) lahir 
dan batin; akhir dan awal”.26 

Manusia sebagai subjek yang independen dituntut untuk 
melakukan upaya-upaya penafsiran agar teks-teks agama itu 
dapat dipahami, sekaligus dapat diungkap makna-makna teks 
baik yang tersurat (literal) maupun yang tersirat (substansial). 
Jadi, simbolisasi makna suatu teks yang menjadi kecenderungan 
Ibn „Arabî dalam menafsir ajaran teosofisnya, merupakan suatu 
langkah metodologis yang secara akademik diakui oleh sejumlah 
sarjana Islam seperti Seyyed Hossen Naser, sebagaimana dikutip 
oleh Su‟ada‟.27 

Pernyataan simbolis Ibn „Arabî dapat ditemukan dalam 
sejumlah karyanya. Dalam Fushûsh al-Hikâm, misalnya, Ibn 
„Arabî berupaya menakwilkan secara „irfanî (gnostically) kisah-kisah 
para nabi sebagaimana yang dia lakukan pada kisah penciptaan 
Hawa dari Adam bukan dari sisi bentuk penciptaannya, 
melainkan ta‟wil ruhani. Dalam kaitan ini, Ibn „Arabî seperti 
dikutip Akmal Kamil, berkata: 

Dan darinya (nafs Adam) Allah menciptakan istrinya (Hawa).” Adam 
tidak menikah kecuali dengan dirinya. Kemudian darinya (Adam) istri 
dan anak, dan perkara (penciptaan) ini merupakan perkara yang satu 
dalam bilangan. lalu siapakah tabiat itu? dan siapakah yang tampak 
darinya? dan kami tidak melihatnya mengurangi dari apa yang tampak 
darinya, dan tidak menambah ketiadaan dari apa yang tampak.28  

Tafsir hermeneutis-sufistik seperti ini sesungguhnya 
merupakan suatu pilihan metodologis yang mencerminkan suatu 
upaya transformasi dari suatu teks-teks verbalistik ke teks-teks 
simbolik. Karena itu, menurut Ibn Khaldûn, sejarawan dan 
sosiolog besar abad VIII H. ini merupakan proses transformasi 
lafaz-lafaz yang digunakan para „urafâ kepada makna-makna dan 
hakekat-hakekat yang menjadi keinginan mereka. Menurut Ibn 

                                                 
26Al-Ghazâlî, Misykat Cahaya-cahaya, ter. Muhammad Baqir (Bandung: 

Mizan, 1984), 74.  
27Su‟adâ, Ibn „Arabî Maulûdun Lughatun Jadîdatun (Beirut: al-Muassasah al-

Jamî‟ah li al-Dirâsah wa al-Nasyr wa al-Tawzî‟, 1991), 19. 
28Akmal Kamil, “Epistemologi „Irfani: Menembus Batas Tafsir eksoteris, 

dalam “http://islamalternatif.net/iph/content/view/173/33/”, diakses 
pada tanggal 20 November 2010. 

http://islamalternatif.net/iph/content/view/173/33/


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 283 

Khaldûn, dalil pembuktian yang digunakan oleh kaum 
teosofisme Islam tidak dapat ditolak atau diterima, karena itu 
merupakan hasil dari temuan mereka.  

Proses transformasi lafaz kepada makna-makna, inilah yang 
disebut oleh Ibn „Arabî sebagai konsep “tanâzul” dan “tanzîl”. 
“Tanâzul” yang secara hermeneutik, merupakan suatu proses 
untuk memahami makna melalui perantara lafaz, dan inilah yang 
kemudian disebut dengan ta‟wil. Karena itu, ta‟wil berbeda 
dengan tanzîl, dimana ta‟wil bercorak su‟ûdî (menanjak) 
sementara tanzîl berrcorak nuzûlî (menukik), dimana “tanzîl” 
adalah proses penurunan makna-makna dari Tuhan kepada 
makhluk. Sedangkan ta‟wil merupakan proses kenaikan dan 
penanjakan manusia dari makhluk kepada Khâliq dan perjalanan 
dari domain eksoterik kepada ranah esoterik.29  

Al-Qur‟an dan teks-teks lainnya, bagaimana pun memiliki 
tingkatan makna, yaitu makna lahir dan batin, eksoterik dan 
esoterik.30 Makna batin al-Qur‟an inilah yang diserap manusia 
dengan ruhnya, tidak melalui indera dan ataupun persepsi 
lahiriyahnya, yang pada giliran manusia mampu menembus 
tingkatan batin dan derajat makna. Pada lintasan ini, manusia 
(penakwil) mengeksplorasi makna tersebut dengan syuhûd dan 
mukâsyafah.  

Dengan metode inilah seorang sufi dapat mencapai “ma‟rifah” 
(menghadirkan) Tuhan. Untuk sampai ke derajat (ma‟rifah) ini, 
Ibn „Arabî mengajukan tiga teori, yaitu al-muskâsyafah, al-
musyâhadah, dan al-tajallî.31 Ketiga cara ini merupakan cara yang 
lazim dilakukan oleh para sufi dalam menterjemahkan pesan 
sprtitual ajaran agama. Di sinilah, makna penting eksistensi nalar 
spiritual (al-qalb), bukan nalar rasional (al-‟aql) dalam perspektif 
kaum teosofisme ketika hadir dalam ma‟rifat Ilahiyah. „Abd al-
Hâkim Hasan, dalam bukunya yang berjudul “al-Tasawuf  fî al-
Syi‟r al-‟Arabî” mengatakan: 

                                                 
29 Md. Salleh Yappar, “Ziarah ke Timur: Ta‟wil Sebagai Bentuk 

Hermeneutika Islam”, dalam Jurnal Ulumul Qur‟an, Vo. 3, No. 3, 1992, 9.  
30Al-Ghazali, Misykat ..., 74.   
31al-Jarrâh, Tanâzul ..., 8. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

284 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

 كل هو الصوفٌة عند القلب إن بل العقل من التصوف عند أهم  القلب كان ولهذا
 32(.للرحمن عرشا) جعلوه ولذالك شٌئ

Artinya: Hati dalam pandangan seorang sufi lebih penting daripada akal, 
bahkan bagi mereka hati merupakan segala-galanya. Karena itu, 
mereka menjadikan hati (bagaikan singgasana bagi Allah). 

Melalui nalar spiritual inilah, kaum teosofisme Islam akan 
dapat menemukan jati dirinya, sehingga mampu membentuk 
mereka menjadi pribadi-pribadi yang dapat “berkomunikasi” 
dengan Tuhan. Hal inilah yang dilakukan oleh Ibn „Arabî 
sebagaimana terekam dalam untaian lisannya, ketika mengatakan:  

Kami menempuh metode pemahaman kalimat-kalimat yang ada itu 
dengan hati kosong dari kontemplasi pemikiran. Kami bermunajat dan 
dialog dengan Allah di atas hamparan âdab, murâqabah, hudlûr dan 
bersedia diri untuk menerima apa yang datang dari-Nya, sehingga al-
Haqq benar-benar melimpahkan ajaran bagi kami untuk membuka tirai 
dan hakekat... dan semoga Allah memberikan pengetahuan kepada 
kalian semua.33  

Apa pun metode yang ditempuh oleh seorang muslim dalam 
memahami al-Qur‟an maupun teks-teks keagamaan lainnya, 
pada dasarnya mereka hendak menegaskan bahwa sebuah teks 
hanya akan dapat dipahami jika seorang berusaha secara serius 
untuk membunyikan nash-nash tersebut sesuai dengan realitas 
ketika diinterpretasi. Barangkali, inilah yang dimaksud dengan 
pernyataan „Alî bin Abî Thâlib ketika menyatakan bahwa “al-
Qur‟an itu bisa berbicara, karena ada penafsir.”34 Menjadi cukup 
beralasan ketika Nûr al-Dîn bin Mukhtâr al-Khâdimî35 
menyarankan agar dalam penggalian ajaran agama diperhatikan 
makna substantif dalam teks-teks itu sendiri. 

                                                 
32Hasan, al-Tasawwuf ..., 19. 
33http://www.kitabklasik.co.cc/2008/06/ibnu-araby.html, diakses pada 

tanggal 02 Juni 2011. 
34 Lihat, Khaled Abou el-Fadl, Melawan Tentara Tuhan: Yang 

Berwenang dan Yang Sewenang-wenang dalam Wacana Islam, ter. 
Kurniawan Abdullah (Jakarta: Serambi, 2003). 

35Nûr al-Dîn bin Mukhtâr al-Khâdimî, al-Ijtihâd al-Maqâsidî Hujjiyatuhu, 
Dawâbiţuhu, Majâlâtuhu, Jilid 1 (Qatar: Wizârah al-Awqâf  wa al-Shu‟ûn al-
Islâmîyah,  1998), 57. 

http://www.kitabklasik.co.cc/2008/06/ibnu-araby.html


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 285 

Jadi, upaya Ibn „Arabî dengan kerangka metodologis tersebut 
hendak berusaha memahami agama agar dapat menjadi cahaya 
dan petunjuk bagi umat manusia (hudan li al-nâs), 36  dan hadir 
bukan saja sebagai sebuah buku hukum, tetapi juga sebagai 
bimbingan moral. Dengan demikian, jelas bahwa Ibn „Arabî, 
sesungguhnya berusaha memahami ajaran sufistiknya melalui 
suatu paradigma epistemologi „irfanî dengan kerangka 
metodologis mukâsyafah, mujâhadah dan tajallî. Ketiga cara ini 
tidak bisa dipisahkan. Namun, tajalliyah dan mukâsyafah tidak bisa 
dipisahkan dengan mukâsyafah. Jadi, sesungguhnya, Ibn „Arabî, 
sebagaimana para sufistik lainnya memiliki persamaan 
metodologis dalam memahami ajaran sufistiknya.37 

Konsep Wahdah al-Wujûd dan Tuhan 

Teologi sufistik Ibn „Arabî, sesungguhnya, berangkat dari 
kerangka dasar epistemologi „irfânî. Melalui kerangka epistemik 
„irfânî inilah, Ibn „Arabî membangun konsep wahdah al-Wujûd,  
dan konsepsi tentang Tuhan. Perlu ditegaskan kembali, bahwa 
kedua konsep inilah yang merupakan tema yang paling mengusik 
sarjana Islam, terutama kalangan fuqahâ‟ dan ahli hadits, 
sebagaimana penulis kemukakan sebelumnya. 

Harus diakui, bahwa tema wahdah al-Wujûd, merupakan tema 
yang melekat pada sosok Ibn „Arabî. Namun, hal itu tidak berarti 
bahwa hanya Ibn „Arabî yang menulis tentang wahdah al-Wujûd. 
Karena itu, menjadi sangat beralasan ketika membahas 
pemikiran Ibn „Arabî seakan-akan terlintas tentang doktrin 
wahdah al-Wujûd. Namun, yang jelas wahdah al-Wujûd merupakan 
realisasi dari puncak teoretis dan praksis sufistik Ibn „Arabî.38 
Karena konsep wahdah al-Wujûd merupakan pengungkap 
tertinggi derajat kemurnian dan ketulusannya dalam bertauhid 
kepada Allah swt. yang menggambar sebuah cinta dan harapan 
kaum „urafâ. 

Menurut „Izâ‟ah Hashriyah, tema ini hampir dapat dipastikan 
telah menyulut perdebatan dikalangan ulama Islam, dulu 
maupun sekarang. Perdebatan itu muncul karena adanya kata 

                                                 
36Qs. al-Baqarah [1]: 185, dan Qs. Âlî Imrân [3]: 3-4.  
37Badawî, Ibn „Arabî ..., 239. 
38Ibn „Arabi, Fushûhsh ..., 25. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

286 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

“Wujûd”39 yang merupakan sebuah kata yang dalam teologi Islam 
melekat dengan Tuhan. Secara konsepsional, kata wahdah al-
Wujûd berarti penyatuan eksistensi atau penyatuan zat sehingga 
yang ada atau segala yang wujud adalah Tuhan. Dalam 
pengertian ini, “Tuhan telah bersatu dengan alam atau segala 
sesuatu”.40 

Konstruksi teologi sufistik dengan konsep wahdah al-Wujûd, 
pada mulanya adalah refleksi dari sebuah pengalaman batin Ibn 
„Arabî yang kemudian dia ekpresikan melalui kata-kata yang dia 
ucapkan sendiri. Misalnya, Ibn „Arabî berkata: 

 41 .وهوعٌنها الأشٌاء أظهر من فسبحان

Artinya: Maha suci zat yang menciptakan segala sesuatu dan dia adalah 
sesuatu itu. 

Ucapan Ibn „Arabî tersebut, menurut Harun Nasution, 
menggambarkan suatu konsep wahdah al-Wujûd, yang, berarti 
kesatuan wujud (unity of existence). Dalam teori tentang wujud, Ibn 
„Arabî mempercayai terjadinya emanasi, yaitu Allah 
menampakkan sesuatu dari wujud materi. Teori ini dia lukiskan 
dengan kata-kata sebagai berikut: “Wujud tidak lain adalah dari 
al-Haqq karena tidak ada sesuatu yang berwujud kecuali Dia dan 
tiada yang tampak dalam wujud melalui wujud kecuali al-Haqq, 
karena wujud itu adalah al-Haqq”.42 

Pernyataan Ibn „Arabî di atas menunjukan bahwa semua 
yang tampak, yang ada di alam semesta ini bukanlah “wujud” 
yang hakiki, bukan wujud yang independent, tetapi semua adalah 
sebagai perwujudan dari wujud Allah, karena bagi Ibn „Arabî 
yang berwujud hanyalah al-Khâliq. Dalam teori wahdah al-wujûd, 
jika di luar diri Allah terdapat wujud yang setara hal itu akan 
menimbulkan dualitas wujud, dan itu membawa pada kesyirikan.  

Bagi yang meyakini paham wahdah al-Wujûd, semua yang ada 
di alam semesta ini sesungguhnya hanyalah sebuah ilusi atau 

                                                 
39„Izâ‟ah Hashriyah, Idhah al-Maqshûd min Wahdah al-Wujûd (Damaskus: 

Mathba‟ah al-„Ilmî, 1969), 5-10. 
40 http://www.kaskus.us/showthread.php?s=26a1be126601491507aa7b

8fa2027a60&p=334567337#post334567337 
41Ibn „Arabî, Fushuhsh ..., 25. 
42Ibid. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 287 

bayangan yang ditangkap oleh indera manusia, di mana manusia 
itu juga merupakan ilusi. Pemahaman tersebut di atas ibarat 
seseorang yang melihat bayangannya dalam cermin. Gambar 
yang terlihat dalam cermin itu meskipun ada dan tampak jelas, 
namun sebenarnya ia hanyalah ilusi atau bayangan dari orang 
yang bercermin tersebut. Konsep teosofi Ibn „Arabî, yang 
hampir dalam seluruh karyanya, terutama konsep wahdah al-
Wujûd oleh sejumlah ulama dipandang sebagai jalan pemikiran 
yang keluar dari ajaran Islam. Bahkan Ibn Taimiyah, secara 
vulgar menyebutnya sebagai sebuah khayalan yang dibuai oleh 
perilaku setan.43 

Apa yang dikemukakan oleh Ibn Taimiyah tersebut, tentu 
dengan paradigma dan perspektifnya sendiri tidaklah salah. 
Tampaknya, pandangan dan keyakinan teologis sufistiknya Ibn 
„Arabî dalam pandangan Ibn Taimiyah, sangat berbeda dengan 
pandangan mainstream yang menegaskan bahwa Allah adalah zat 
yang tidak dapat disamakan dengan apa pun. Bisa jadi, Ibn 
Taimiyah beranggapan bahwa konsep wahdah al-Wujûdnya Ibn 
„Arabî dipandang menyalahi ketentuan agama. Dalam Islam, 
melalui doktrin teologisnya, Tuhan adalah berbeda dengan segala 
hal, apalagi akan disatukan dengan makhluk-Nya. Lebih jauh Ibn 
„Arabî berpendapat bahwa tidak ada perbedaan antara wujud 
yang qadîm yang disebut Khâliq dengan wujud yang hadîts yang 
disebut dengan makhlûq. Tidak ada perbedaan antara „âbîd 
(menyembah) dengan ma‟bûd (yang disembah). Antara yang 
menyembah dan yang disembah adalah satu. Ibn „Arabî juga 
mengatakan dalam syairnya berikut: 

 عبد، والرب رب العبد
 المكلف، من شعوري لٌت ٌا

 رب، فذاك عبد قلت إن
 44 .ٌكلف أنى رب قلت أو

Artinya: Hamba adalah Tuhan dan Tuhan adalah hamba.  
Demi perasaanku, siapakah yang mukallaf.  
Jika engkau katakan hamba, padahal dia (hakekatnya) Tuhan juga 
Atau engkau katakan Tuhan, lalu siapa yang dibebani taklif. 

                                                 
43Ibn Taimiyah, Majmû‟ ..., 133. 
44Gharrâb, al-Radd ..., 10.  



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

288 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Meskipun demikian, penting dicatat, kalaupun Ibn „Arabî 
menegaskan adanya dua wujud yang kemudian menjadi satu, 
tetapi hal itu tidaklah menunjukkan bahwa alam dengan Tuhan 
tidak memiliki perbedaan. Sebab, menurut Ibn „Arabî, wujud itu 
ada yang azâlî (abadi) dan ada hadîts (baru). Dalam hal ini, Ibn 
„Arabî berkata: 

 وغٌر لنفسه الحق وجود فالأزلً الحادث وهو أزلً وغٌر أزلً منه الموجود فإن
 لبعضه بعضه ظهر لأنه حدوثا فٌسمى الثابت العالم بصورة الحق وجود زلًالأ

 45العالم بصور لنفسه وظهر

Artinya: Wujud itu ada yang azali dan ada juga yang tidak azali (hadits). Yang 
azali adalah wujud Tuhan (al-Haqq) bagi diri-Nya sendiri. 
Seementara yang tidak azali (hadits) adalah wujud Tuhan dengan 
bentuknya yang tetap. Alam itu disebut hadits karena sebagian alam 
itu muncul bagi sebagian yang lain dan utuk dirinya sendiri dengan 
bentuk-bentuk alam. 

Meski Ibn „Arabî menegaskan bahwa segala sesuatu adalah 
Tuhan (dari aspek imanensinya), ia menjaga betul untuk tidak 
mengatakan sebaliknya. Tuhan adalah Ketunggalan di balik 
multiplisitas dan Realitas di balik penampakan (dari aspek 
transendensinya). Ia mengatakan bahwa ia bukanlah 
transendensi sebagaimana ditegaskan oleh manusia yang 
menjabarkan bahwa watak hakiki Tuhan sebagai Yang Absolut. 
Bahkan transendensi yang paling abstrak (yang dikonsepsi 
manusia) adalah sebentuk limitasi, karena ia mengimplikasikan, 
setidaknya, eksistensi seorang penegas atau subjek selain 
eksistensi Tuhan. Lebih jauh, menegaskan sesuatu atas sesuatu 
berarti membatasinya. Karena itu, penegasan bahkan atas 
transendensi mutlak Tuhan adalah satu pembatasan atau limitasi. 
Penegasan, yang dilakukan oleh intelek, atas transendensi Tuhan 
hanya merupakan suatu jalan yang tepat dalam mengkontraskan 
dua aspek Realitas sebagaimana kita memahaminya, tetapi itu 
tidak menerangkan sifatnya.46 

Apa pun selain Tuhan, baik berupa alam maupun yang ada di 
dalam alam, tidaklah memiliki wujud. Karena, kata wujud tidak 
diberikan kepada selain Tuhan. Pada kenyataannya, Ibn „Arabî 

                                                 
45Ibn „Arabî, Fushûsh ..., 204. 
46http://amuli.wordpress.com, diakses pada tanggal 25 Juni 2011.  

http://amuli.wordpress.com/


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 289 

juga menggunakan kata wujud untuk sesuatu selain Tuhan. 
Namun, Ibn „Arabî menegaskan bahwa “wujud yang ada pada 
alam adalah wujud Tuhan yang dipinjamkan kepada-Nya”. 
Dengan kata lain, bahwa makhluk diciptakan oleh Khâliq 
(Tuhan) dan wujudnya bergantung pada wujud Tuhan sebagai 
sebab dari segala yang berwujud selain Tuhan. Yang berwujud 
selain Tuhan tidak akan mempunyai wujud, seandainya Tuhan 
tidak ada. Karena itu, menurut Ibn „Arabî: “Semua eksisten 
hanyalah ilusi semata dalam imajinasi karena Wujud yang Sejati 
adalah Allah”.47 

Oleh karena itu, Tuhanlah sebenarnya yang mempunyai 
wujud hakiki sedangkan yang diciptakan hanya mempunyai 
wujud yang bergantung pada wujud di luar dirinya, yaitu wujud 
Tuhan. Jadi, makhluk atau alam yang diciptakan tidak 
mempunyai wujud karena yang mempunyai wujud (yaitu wujud 
mutlak) hanyalah Tuhan. Dengan demikian, wujud itu hanya 
satu, yakni wujud Tuhan.  

Dari uraian, sebagaimana penulis kemukakan, sesungguhnya 
konsep wahdah al-Wujûd tidak sama dengan paham pantheisme. 
Sebab, Ibn „Arabî tidak menyatakan bahwa dua wujud itu 
menjadi satu, tetapi bahwa wujud alam ada karena diwujudkan 
oleh pemberi wujud (al-Haqq).  

Konsep Tuhan 

Ibn „Arabî, menurut Kautsar Azhari, dalam mendiskusikan 
tentang konsep Tuhan, dia pertama-tama melakukan kritik 
terhadap orang yang memutlakkan, atau, jika boleh, 
“menuhankan”, kepercayaannya kepada Tuhan, yang 
menganggap kepercayaan itu sebagai satu-satunya yang benar 
dan menyalahkan kepercayaan orang lain. Orang seperti itu 
memandang bahwa Tuhan yang dipercayai oleh orang lain 
dianggapnya salah.48 Ibn „Arabî, lanjut Kaustar, menyebut Tuhan 
yang dipercayai manusia sebagai “Tuhan kepercayaan” (Ilâh al-
Mu‟taqad), “Tuhan yang dipercayai” (al-Ilâh al-Mu‟taqad), “Tuhan 

                                                 
47Ibn „Arabî, Fushûsh ..., 104. 
48 Kautsar Azhari Nur, “Tuhan Yang Diciptakan dan Tuhan yang 

Sebenarnya”, dalam Jurnal Paramadina, No. 1. Vol. 1, Juli-Desember 1998, 
130. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

290 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

dalam kepercayaan” (al-Ilâh fî al-I‟tiqâd), “Tuhan kepercayaan” 
(al-Haqq al-I‟tiqâd), “Tuhan dalam kepercayaan” (al-Haqq fî al-
Mu‟taqad), “Tuhan yang diciptakan dalam kepercayaan” (al-Haqq 
al-Makhlûq  fî al-I‟tiqâd).49  

Kepercayaan seorang hamba kepada Tuhannya ditentukan 
dan diwarnai oleh kapasitas keilmuan (pengetahuan) hamba itu 
sendiri. Dan kapasitas pengetahuan itu juga tergantung pada 
kesiapannya, dan inilah yang disebut oleh Ibn „Arabî sabagai “al-
Isti‟dâd”. 50  Kesiapan ini merupakan pemberian Tuhan kepada 
hambanya. Hal inilah, menurut Ibn „Arabî, yang ditegaskan al-
Qur‟an  surat Thâhâ (20): 50 yang artinya “Tuhan Kami ialah 
(Tuhan) yang telah memberikan kepada tiap-tiap sesuatu bentuk 
ciptaan-Nya”. 

Ayat tersebut merupakan sebuah deskripsi tentang kesiapan 
yang diberikan oleh Tuhan kepada hamba-Nya. Ibn „Arabî 
menjelaskan tentang “Tuhan kepercayaan”. adalah Tuhan 
ciptaan yang dikonsepsi oleh nalar pikir manusia. Karena itu, 
menurutnya, barangsiapa yang memuji ciptaannya, berarti 
memuji dirinya sendiri. Kondisi tentang konsep Tuhan 
kepercayaan ini, digambarkan oleh Ibn „Arabî dengan kata-kata: 

 نفسه على ثناؤه ماإعتقده على فثناؤه صنعه فهو للناظرفٌه مصنوع المعتقد واله
 المعبود هذا صاحب أن إلا ذالك له ٌكن لم أنصف ولو غٌره معتقد ٌذم ولهذا

 عرف لو إذ. الله فى إعتقده فٌما غٌره على لإعترضه شك بلا جاهل  الخاص
 فى الله وعرف أعتقده ما إعتقاد ذي لكل لسلم ”إنائه لون الماء لون“ الجنٌد لماقا
 51 .معتقد وكل صورة كل

Artinya: Tuhan kepercayaan adalah ciptaan bagi yang mempersepsinya. Dia 
adalah ciptaannya. Karena itu, pujiannya kepada apa yang 
dipercayainya adalah pujiannya kepada dirinya. Itulah sebabnya, 
mengapa ia mencela kepercayaan orang lain. Jika ia menyadari 
(persoalan yang sebenarnya), tentu dia akan berbuat yang demikian 

                                                 
49Ibid., 131.  
50Kesiapan hamba terdiri dari “kesiapan partikular” (al-Isti‟dâd al-juz‟î), 

dari kesiapan masing-masing inidividu hamba merupakan bentuk 
penampakan dari “kesiapan universal” (al-Isti‟dâd al-Kullî), atau “kesiapan 
azali” (al-Isti‟dâd al-Azâlî), yang telah ada sejak zaman azali dalam sebuah 
entitas permanen” (al-A‟yân al-Tsâbitah), yang merupakan bentuk 
penampakan dari al-Haqq (Tajallî al-Haqq). 

51Ibn „Arabi, Fushûhsh ..., 226. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 291 

itu. Tidak diragukan lagi, bahwa pemilik obyek penyembahan 
khusus itu adalah bodoh tentang itu karena penolakannya terhadap 
apa yang dipercayai oleh orang lain tentang Allah. Jika ia 
mengetahui apa yang dikatakan oleh imam al-Junaid, (yang 
mengatakan”, “warna air adalah warna bejana yang ditempatinya”, ia 
akan memperkenankan apa yang dipercayai oleh setiap orang yang 
mempunyai kepercayaan dan mengakui Tuhan dalam setiap bentuk 
dan dalam setiap kepercayaan. 

Oleh karenanya dapat dipahami bahwa semua bentuk sistem 
keyakinan terhadap Tuhan adalah benar karena semuanya sesuai 
dengan perintah penciptaan (al-amr al-takwînî). Ibnu „Arabî 
berpendapat bahwa jalan lurus yang ditempuh oleh setiap 
makhluk senantiasa mengantarkan manusia menuju Tuhan 
(Allah). Nama “Allah” menurutnya, sebuah nama yang serba 
mencakup (al-Ism al-Jâmi‟) yang mengaktualisasikan keseluruhan 
dari perbendaharaan nama-nama. Segala sesuatu yang ada dalam 
lokus keyakinan manusia tidak lain hanyalah manifestasi dari 
nama-nama Tuhan karena “tidak sesuatu pun melainkan 
perbendaharaannya berada di sisi Kami  (Qs. al-Hijr [15]: 21), 
yang akan selalu menampakkan diri-Nya sesuai dengan bentuk 
keyakinan”;52 Dia adalah titik akhir dari semua jalan.53 

Dengan persepsi seperti ini, semua agama, baik agama-agama 
penyembah Tuhan maupun penyembah berhala sekalipun, 
adalah benar karena semua sistem penyembahan tersebut sesuai 
dengan perintah penciptaan; bentuk manifestasi dan teofani 
Tuhan sehingga otomatis semua pintu menuju tuhan-tuhan 
berasal dari Tuhan, al-Haqq. 

Konsepsi orang tentang Tuhan kepercayaan ini sangat 
tergantung oleh orang yang mengkonsepsikannya. Dengan kata 
lain, Tuhan kepercayaan ini adalah Tuhan yang ditempatkan oleh 
manusia dalam pikiran, ide, gagasannya. Dalam konteks ini, 
persepsi tentang Tuhan menjadi tergantung pada 
kepercayaannya tentang Tuhan, dan dalam sangkaannya, bukan 
Tuhan yang diketahui. Ibn „Arabî, mengatakan. 

                                                 
52Ibn „Arabi , Futuhât, Jilid III, 410. 
53Ibid., 266. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

292 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

 ةصور فى إلا له أظهر لا( بً عبدي عندظن انا) قال ولهذا بعلم لٌس ظان فهو
 54.معتقدة

Manusia membangun kepercayaannya kepada Tuhan adalah 
karena sangkaan, bukan karena pengetahuan. Itulah maknanya, 
Hadis Qudsyi yang menyatakan “Aku adalah dalam sangkaan 
hamba-Ku tentang Aku”. Bukan yang sesungguhnya, melainkan 
adalah dalam gambaran yang dipercayainya. Jika demikian 
masalahnya, bagaimana konsepsi Tuhan menurut Ibn „Arabî? 
Ibn „Arabî dalam menjelaskan konsepsinya tentang Tuhan, 
pertama kali dia mengkritik pandangan kaum teolog yang 
melarang orang untuk memikirkan tentang zat Tuhan. 
Menurutnya, memikirkan tentang Zat Tuhan, bukanlah sebuah 
larangan dan tidak memiliki wilayah yuridiksi tertentu. Dan, dia 
pun berkata: 

 منع قد الشرع فإن شرعا ولا عقلا لا الحق ذات فى مجال ولا حكم للفكر ولٌس 
 لا أي( نفسه الله وٌحذركم)  بقوله الإشارة ذالك وإلى الله ذات فى التفكٌر من

 55 .الخلق وذات الله ذات بٌن المناسبة إرتفاع ذالك وسبب فٌها تتفكروا

Artinya: Berpikir itu tidak memiliki wilayah hukum tertentu dan juga 
kekuasaan dalam memahami atau mengetahui Zat Allah, baik secara 
syara‟ maupun akal. Memang syara‟ telah melarang untuk memikir 
Zat Allah, dan hal itu ditegaskan dalam firman Allah (Allah 
mengingatkan kamu tentamg diri-Nya). Tetapi, larangan ini 
ditetapkan lantaran tidak ada hubungan antara Zat Allah dan zat 
Makhluk. 

Itulah sebabnya, Ibn „Arabî mengecam dan menolak 
pandangan yang melarang berpikir tentang Zat Tuhan. Tindakan 
seperti itu merupakan sebuah kesalahan.56 Pandangan Ibn „Arabî 
ini mengindikasikan suatu persepektif Ibn „Arabî tentang Tuhan 
yang sebenarnya dan cara mengetahuinya. Menurut Ibn „Arabî, 
Tuhan yang sebenarnya adalah Tuhan pada diri-Nya sendiri. Zat 
Tuhan tidak diketahui dan tidak dapat diketahui oleh akal 
manusia. Tuhan dalam pengertian ini oleh Ibn „Arabî disebutnya 
sebagai Tuhan yang sebenarnya (Ilâh al-Haqq) atau al-Ilah al-
Munazzah), Yang Satu lagi Tunggal (al-Ahad al-Wâhid); berhenti 

                                                 
54Ibid. 
55Badawî, Ibn „Arabî ..., 195. 
56Nur, “Tuhan ...”, 138. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 293 

pada dataran tersingkapnya tabir ilahiah yang terbungkus dalam 
„kotak‟ ke-Dia-an-Nya (Das Ding an sich, Huwiyyah). Konsep ini 
mengacu kepada terminologis Tuhan Yang Sebenarnya (al-Ilah 
al-Haq), Tuhan Yang Mutlak (al-Ilâh al-Muthlaq), Realitas Yang 
Mutlak (Haqîqah al-Mutlaq), Sang Kebenaran Absolut (al-Haq al-
Mutlaq), Tuhan Yang Tidak Diketahui (al-Ilâh al-Majhûl), 
Eksistensi Absolut (Wujûd Mutlaq). Tuhan pada kategori ini 
Tuhan yang tidak diketahui dari yang tiada diketahui (al-Nakirah 
min al-Nakirah): Tuhan sebagaimana yang dikatakan oleh Ibnu 
„Arabi “Misteri Absolut” (al-Ghayb al-Mutlaq) yang terlepas dari 
segala bentuk penisbatan kualitas-kualitas antropomorfisme yang 
nisbi. Faktor kemutlakan ini menyebabkan Tuhan eksis dalam 
ketunggalan-Nya (al-Ahadiyyah al-Ahad) dengan ke-Aku-an-Nya 
(Ananiyyah) yang hanya Dia secara eksklusif yang dapat 
mengetahuinya dan berada di luar jangkauan manusia. Persoalan 
Tuhan yang tidak dapat dideskripsi dapat diungkapkan dengan 
ungkapan-ungkapan paradoksal: membicarakan yang tidak dapat 
dibicarakan (speaking of the unspeakable), mengetahui Tuhan yang 
tidak dapat diketahui (knowing the Unknowable God), menamai 
yang tidak dapat dinamai (naming the ennameable), mengungkapkan 
yang tidak dapat diungkapkan (expressing the inexpressiable), 
memikirkan apa yang tidak dapat dipikirkan (thinking of the 
unthinkable), memahami apa yang tidak dapat dipahami 
(comprehensing the incomprehensiable), membayangkan apa yang tidak 
dapat dibayangkan (conceiving the inconceiveable), melukiskan apa 
yang tidak dapat dilukiskan (describing the indescribable).57  

Konstruksi inilah yang kemudian terbagi ke dalam berbagai 
nama-nama ketuhanan secara beraneka ragam yang terdapat 
dalam berbagai agama atau bentuk kepercayaan terhadap-Nya. 
Tuhan dalam konteks ini merupakan usaha manusia untuk 
menerjemahkan Tuhan Transenden ke dalam wilayah Tuhan 

                                                 
57Lihat Leszak Kolakowski, Religion (New York & Oxford University 

Press, 1982), 162; James P. Carse, The Silence of God: Meditations of Prayer (New 
York: Macmillan, 1985), 9; David B. Burrel, Knowing the Unknowable God: Ibnu 
Sina, Maimonides, Aquinas (Notre Dame, Indiana: University of Notre Dame 
Press, 1986); Samuel Rayan, Naming the Unnameable, dalam Robert P. 
Scharlemann (ed.), Naming God (New York: Paragon House, 1985), 328; 
Martin Palmer, The Elements of Taoisme (Brisbane Queensland: Element, 
1993), 3. 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

294 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Historis. 58  Dalam sejarahnya, manusia menyebut Tuhan 
Transenden dan Maha Mutlak ini dengan nama serta berbagai 
istilah yang secara substansial mengacu pada Zat Yang Maha 
Tinggi dengan berbagai nama dan sifat-Nya. Asumsi ini 
memungkinkan hadirnya paradigma kesatuan asasi dalam 
keanekaan (agama) yang banyak dikecam oleh kaum revivalis 
atau fundamentalis dalam agama.  

Untuk mendukung pandangan ini, Tuhan yang Mutlak, Ibn 
„Arabî mengajukan sejumlah ayat, di antaranya adalah: “Tidak 
ada sesuatupun yang serupa dengan Dia, dan Dia-lah yang Maha 
mendengar dan melihat” (Qs. al-Syûrâ (42): 11); “Dia tidak dapat 
dicapai oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat segala 
yang kelihatan; dan Dialah yang Maha Halus lagi Maha 
mengetahui”(Qs. al-An‟âm (6): 103). 

Kesulitan atau lebih tepatnya ketidakmampuan manusia 
untuk melakukan penalaran atas transendensitas Tuhan, Ibn 
„Arabî menawarkan teologi tidak mengetahui (ignorance theology) 
atau teologi apofatik (apophatic theology), yang dikenal sekarang 
dengan De Docta Ignorantia. Selain daripada itu, Ibn „Arabî juga 
mengutip pendapat yang dinisbahkan kepada Abû Bakr al-
Shiddîq bahwa ketidakmampuan untuk mencapai pemahaman 
merupakan pemahaman yang sejati (al-‟ajz „an dark al-idrâk idrâk). 
Peniadaan pengetahuan tentang Tuhan ini berimplikasi pada 
suatu perspektif bahwa mengetahui Tuhan dengan tidak 
mengetahuinya, dan pengetahuan yang positif tentang Tuhan 
adalah mustahil. 

Catatan Akhir 

Dari beberapa uraian di atas, dapat ditarik beberapa catatan. 
Pertama, Ibn „Arabî dalam memahami teologi sufistiknya, 
menggunakan paradigma epistemologi „irfanî. Dengan 
pendekatan ini, maka konsep teologisnya tidak sekedar 
berangkat dari perspektif literal ayat, tetapi bagaimana menguak 
pesan-pesan nash menjadi pesan universal. Konstruk 
paradigmatik seperti ini layak untuk diaktualkan di tengah 

                                                 
58Untuk penjelasan lebih mendalam, lihat Mukhlis, Konsep Agama (Bunyah 

al-Adyan) Perspektif Ibn „Arabi, Tesis (Yogyakarta: Pascasarjana UIN Sunan 
Kalijaga Yogyakarta, 2005). 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 295 

keragaman. Kedua, konsep wahdah al-Wujûd bukan berarti 
mengembangkan ajaran pantheisme. Justru dengan konsep ini 
ingin menegaskan kemutlkan Tuhan sebagai wujud yang 
sejatinya untuk disembah. Atas dasar inilah, konstruksi tentang 
Tuhan dalam pandangan Ibn „Arabî, justru untuk menegaskan 
pesan teks agama (al-Qur‟an) dan pengetahuan sejati tentang 
Tuhan adalah ketidak tahuan tentang Tuhan. Wa al-Lâh a‟lam bi 
al-shawâb.● 

Daftar Pustaka 

„Abd al-Rahmân Badawî, Ibn „Arabi Hayatuhu wa Madzhabuhu 

(Kairo: Maktabah al-Anjalû al-Mishriyah, 1965). 

Abû al-Wafa‟ al-Taftazânî, Madkhal ilâ al-Tasawwuf al-Islâmî 

(Kairo: Dâr al-Tsaqâfah Ii al-Tibâ‟ah wa al-Nasyr, 1979). 

„Izâ‟ah Hashriyah, Idhâdh al-Maqshûd min Wahdah al-Wujûd, 

(Damaskus: Mathba‟ah al-„Ilmî, 1969). 

A. A. Afifi, Memorandum by Ibn „Arabi of His Works, Buletin of the 

Faculty of Arts, Alexandria of University, 1996, VIII.  

Abdul Qadir Jaelani, Koreksi Terhadap Ajaran Tasawuf (Jakarta: 

Gema Insani Press, 1996). 

Abu Bakar Aceh, Pengantar Sejarah Sufi dan Tasawuf (Solo: tp. 

1986),  

Abu Bakr Muhammad bin Alî bin Muhammad al-„Arabî al-Thâ„i 

al-Thamîmî, Kitâb al-Futûhât al-Makiyyah fî al-Ma„rifah al-Asrâr 

al-Makiyyah wa al-Mulukiyyah (Beirut: Dâr al- Shadr, t.t.). 

___________, Fushûsh al-Hikam diedit oleh A.E. Afifi (Beirut: 

Dâr al-Kutub al-Arabiyyah, 1946). 

___________, Muhâdlarah al-Abrâr (Kairo: 1906). 

Abû Na‟îm Ahmad bin „Abd al-Lâh al-Ashbihânî, Hilyah al-

Awliyâ‟ wa al-Thabâqah al-Ashfiâ‟ (Beirut: Dâr al-Kitâb al-

„Arabî, 1405). 

Akmal Kamil, “Epistemologi „Irfani: Menembus Batas Tafsir 

Eksoteris”, dalam 

http://islamalternatif.net/iph/content/view/173/33/”, 

diakses pada tanggal 20 November 2010. 

http://islamalternatif.net/iph/content/view/173/33/


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

296 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Al-Ghazâlî, Misykat Cahaya-cahaya, ter. Muhammad Baqir 

(Bandung: Mizan, 1984).  

Amsal Bakhtiar, Filsafat Agama (Jakarta: Logos, 1997).  

Annemarie Schimmel, Dimensi Mistik dalam Islam, ter. Sapardi 

Djoko Darmono dll (Jakarta: Pustaka Firdaus, 1986). 

Burhân al-Dîn al-Biqâ‟î, Tanbîh al-Ghibâ ilâ Tafkîr ibn „Arabî 

(Mesir: Mathba‟ah al-Sanah al-Muhammadiyah, 1953).  

Claude Addas, Mencari Belerang Merah: Kisah Hidup Ibn „Arabi 

(Jakarta: Serambi Semesta Ilmu, 2004).  

David B. Burrel, Knowing the Unknowable God: Ibnu Sina, 

Maimonides, Aquinas (Notre Dame, Indiana: University of 

Notre Dame Press, 1986).  

Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: 

Pustaka Firdaus, 1995). 

Henry Corbin, Creative Imagination in the Sufisme of Ibn „Arabi (New 

York: Princeton University Press, tt). 

http://amuli.wordpress.com, diakses pada tanggal 25 Juni 2011.  

http://amuli.wordpress.comhttp://amuli.wordpress.com/2008/

04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-

pengaruhnya, diakses pada tanggal 23 Juni 2011.  

http://www.kaskus.us/showthread.php?s=26a1be12660149150

7aa7b8fa2027a60&p=334567337#post334567337 

http://www.kitabklasik.co.cc/2008/06/ibnu-araby.html, diakses 

pada tanggal 02 Juni 2011. 

http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-

arabi-mengusung-tasawuf-falsafi, diakses pada tanggal 02 

Juni 2011. 

Ibn Taimiyah, Majmû‟ al-Fatâwâ, Jilid XI (al-Manshûrât: Dâr al-

Wafâ‟, 2005). 

Ignaz Goldziher, Mazhab Tafsir: Dari Aliran Klasik Hingga Modern, 

ter. M. Alaika dkk. (Yogyakarta: eLSAQ Press, 2003), 266,  

James P. Carse, The Silence of God: Meditations of Prayer (New York: 

Macmillan, 1985). 

Kaustar Azhari Noer, Tasawuf Perenial: Kearifan Kritis Kaum Sufi 

(Jakarta: Serambi, 2002). 

http://amuli.wordpress.com/
http://amuli.wordpress.comhttp/amuli.wordpress.com/2008/04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya
http://amuli.wordpress.comhttp/amuli.wordpress.com/2008/04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya
http://amuli.wordpress.comhttp/amuli.wordpress.com/2008/04/08/bab-ii-ibn-%E2%80%98arabi-kehidupan-karya-dan-pengaruhnya
http://www.kitabklasik.co.cc/2008/06/ibnu-araby.html
http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-arabi-mengusung-tasawuf-falsafi
http://www.mustikoning-jagad.com/en/spiritualitas/409-ibn-arabi-mengusung-tasawuf-falsafi


Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 297 

___________, “Tuhan Yang Diciptakan dan Tuhan yang 

Sebenarnya”, dalam Jurnal Paramadina, No. 1. Vol. 1. Juli-

Desember, 1998, 130.  

Khaled Abou el-Fadl, Melawan Tentara Tuhan: Yang 

Berwenang dan Yang Sewenang-wenang dalam Wacana 

Islam, ter. Kurniawan Abdullah. (Jakarta: Serambi, 2003). 

Leonard Lewish (eds.), Tarian Sufi: Sufisme Persia Klasik dari 

Permulaan hingga Rumi (700-1300) (Yogyakarta: Pustaka Sufi, 

2002). 

Leszak Kolakowski, Religion (New York & Oxford University 

Press, 1982).  

Mahmûd Mahmûd al-Gharâb, Al-Fiqh „Inda al-Syaikh al-Akbar 

Muhyî al-Dîn Ibn „Arabî (Damsiq: Nadhar, 1993). 

Martin Palmer, The Elements of Taoisme (Brisbane Queensland: 

Element, 1993).  

Md. Salleh Yappar, “Ziarah ke Timur: Ta‟wil Sebagai Bentuk 

Hermeneutika Islam”, dalam Jurnal Ulumul Qur‟an, Vo. 3, No. 

3, 1992, 9.  

Mukhlis, Konsep Agama (Bunyah al-Adyan) Perspektif Ibnu „Arabî, 

tesis yang diajukan untuk Pogram Pascasarjana UIN Sunana 

Kalijaga Yogyakarta Tahun Akademik 2005/2006. 

Mummad al-Kalabazi Abu Bakar, al-Ta‟arruf li al-Madzhab Ahl al-

Tasawwuf (Beirut: Dâr al-Kutub al-Ilmiyah, 1400 H). 

Murtadha Muthahhri, Mengenai Tasawuf: Pengantar Menuju Dunia 

Irfan (Jakarta: Pustaka Zahra, 2002). 

Nashr Hâmid Abû Zaid, Falsafah al-Ta‟wîl al-Qur‟an „inda Muhy al-

Dîn bin „Arabî (Beirut: Markaz al-Tsaqâfî al-„Arabî, 1996).  

Nashr Hâmid Abû Zaid, Falsafah al-Ta‟wîl al-Qur‟an „inda Muhy al-

Dîn bin „Arabî (Beirut: Markaz al- Tsaqâfî al-„Arabî, 1996).  

Nûr al-Dîn bin Mukhtâr al-Khâdimî, al-Ijtihâd al-Maqâshidî 

Hujjiyatuhu, Dawâbiţuhu, Majâlâtuhu, Jilid 1 (Qatar: Wizârah al-

Awqâf  wa al-Shu‟ûn al-Islâmîyah,  1998). 

R.A Nicolson, Fî al-Tashawwuf al-Islâmî, ter.  Abu Ala Afifi 

(Mesir: Mathba‟ah al-Ta‟lîf Wa al-Murtajamah Wa al-Nasyr,  

1969). 



Mutawalli, Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn „Arabî 
___________________________________________________________ 

298 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Samuel Rayan, “Naming the Unnameable”, dalam Robert P. 

Scharlemann (ed.), Naming God (New York: Paragon House, 

1985).  

Su‟adâ, Ibn „Arabî Maulûdun Lughatun Jadîdatun (Beirut: al-

Muassasah al-Jamî‟ah Li al-Dirâsah wa al-Nasyr wa al-Tawzî‟, 

1991).  


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Pemikiran Teologi Sufistik Syaikh al-Akbar Ibn ‚Arabî.pdf

