


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

A. Khudori Soleh Mencermati Epistemologi  

Tasawuf   227-248 

Miftahul Huda Epistemologi Tasawuf dalam  

Pemikiran Fiqh al-Sya‟rani  249-270 

Mutawalli Teologi Sufistik  

Syaikh al-Akbar Ibn  „Arabi  271-298 

Sururin Perempuan dalam Lintasan  

Sejarah Tasawuf  299-322 

Hamidah Gerakan Petani Banten:  
Studi terhadap Konfigurasi Sufisme  

Awal Abad XIX  323-340 

Hadarah Rajab Implementasi Nilai-Nilai Sufisme  
Tarekat Naqsyabandiyah  

di Sulawesi Selatan  341-368 

Imam Amrusi Jailani Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual 

Masyarakat Pedesaan Madura  369-388 

Yusno Abdullah Otta Tasawuf dan Perubahan Sosial  389-412 

Tri Astutik Haryati&  Tasawuf dan Tantangan  

Mohammad Kosim Modernitas  413-428 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 249 

EPISTEMOLOGI TASAWUF  
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA‘RÂNÎ 

Miftahul Huda
*
 

__________________________________________________ 

Abstract: In the study of Islamic law, epistemology constitutes a fundamental 
aspect of the law upon which the legitimate concept of the law is based. 
Epistemology becomes the root of debates regarding the truth of legal reasoning 
among Muslims who often made a truth clam about their own superior episteme. 
This causes discrepancies amongst them. This dispute was what al-Sya‘rânî found 
in his time. As a famous jurist, he sought to resolve it and offered a new theory of 
law. He contends that the arguments underlying the debates about the epistemology 
of Islamic law flawed. He wants to demonstrate that the arguments do not fit into 
the tradition of Islamic thought. This study examines al-Sya‘rânî’s thought in the 
epistemology of Islamic law. It discusses four issues: the valid path to the 
knowledge about shari’a, kashf as a source of knowledge, the path to the kashf, 
and the position and relation of reason, tradition and intuition in Islamic law. 

Abstrak: Epistemologi merupakan hal yang fundamental karena dari situlah 
legitimasi dari konsep-konsep hukum syariah bersumber. Di situ pula akar 
perdebatan tentang kebenaran hasil ijtihad yang sering diklaim secara eksklusif 
oleh kelompok-kelompok umat Islam sehingga berdampak buruk bagi hubungan 
dan solidaritas sosial di antara mereka. Fakta seperti itulah yang disaksikan al-
Sya‘rânî sepanjang hayatnya. Sebagai faqih terkemuka, dia merasa terpanggil 
untuk memberikan alternatif solusi teoretik atas masalah ini demi kemaslahatan 
umat. Setelah melakukan kajian yang panjang, akhirnya dia berkesimpulan 
bahwa sesungguhnya semua klaim eksklusif tentang kebenaran dan superioritas 
system episteme tertentu adalah tidak memiliki argumen yang benar-benar 
meyakinkan, baik dalam tradisi keilmuan umat Islam maupun dalam perspektif  
sosiologis. Dalam tulisan ini konsep al-Sya‘rânî mengenai Epistemologi syariah 
dideskripsikan dalam empat pokok pemikirannya yaitu tentang; jalan yang sah 
menuju pengetahuan syariah, kasyf sebagai sumber pengetahuan, jalan menuju 
Kasyf serta mengenai posisi dan hubungan antara tradisi, rasio dan intuisi dalam 
konteks pembahasan tentang hukum Islam. 

Keywords: Epistemologi, Nalar Tradisional, Nalar Rasional, Nalar 
Spiritual, Syarî`ah, Haqîqah.   

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Syari‟ah IAIN Mataram. email: 

miftahuda@gmail.com 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

250 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

DI SAMPING menjadi imam kaum sufī, ulama fiqh dan sejarawan 
tasawuf, al-Sya„rânî1 (1492-1565) yang lahir dan wafat di Mesir 
juga seorang penulis yang sangat produktif dengan karya dalam 
banyak disiplin keilmuan.2 Ada yang menyatakan bahwa secara 
keseluruhan karya al-Sya„rânî lebih dari 300 buah yang mencakup 
disiplin ilmu pengobatan (al-Thibb), Nahwu, Tafsir, Fiqh, Tasawuf 
dan sebagainya.  Namun menurut kajian Ali Mubarak, karya-
karya al-Sya‟rāni berjumlah 70-an.3 Beberapa di antaranya terdiri 
dari beberapa jilid (ada yang mencapai 15 jilid besar).4 Meskipun 
demikian, baik semasa hidupnya maupun sesudah meninggal dia 
lebih dikenal sebagai pemimpin kaum sufī dan ilmuwan dalam 
bidang tasawuf.  

Sebagai faqih terkemuka di jamannya al-Sya„rânî amat risau 
karena mainstream pemikiran ulama tentang syariat menurutnya 
tidak mencerminkan respons yang positif atas kebutuhan umat. 
Hal itu antara lain terlihat pada sistem episteme5 yang digunakan 
para faqih pada umumnya bersifat tunggal dan cenderung 
dianggap baku, padahal menurutnya variasi pola pemahaman 
terhadap syariat tidak hanya terjadi belakangan, melainkan sejak 
awal, yakni di antara para sahabat, bahkan ketika rasulullah saw. 

                                                 
1Dia berasal dari kabilah Zughlah di kawasan Arab Maroko. Dari silsilah 

nenek moyangnya dia termasuk keturunan Imam Ali bin Abi Talib, Khalifah 
keempat sesudah Nabi saw.  yakni lewat jalur Muhammad al-Hanafīyah. 

2“Sha‟rani”, The Encyclopaedia of Islam, vol. 9, ed. Bosworth et. al. (Leiden: 
E.J. Brill, 1997), 316. 

3Di perpustakaan Kairo (Dar al-Kutub al-Mulkiyyah) saja sekarang ada 
sekitar 50-an dan sebagian di antaranya masih berupa manuskrip asli.  
Sedangkan Brockleman mencatat  sekitar 60-an karya. Namun terlepas dari 
polemik mengenai jumlah yang sebenarnya dari karya al-Sya„rânî tersebut, 
bukti-bukti karya yang sudah ada saja telah lebih dari cukup untuk 
membuktikan produktifītas dan penguasaan ilmu pengetahuan yang luar 
biasa. Lihat Tawfiq Thawil, Al-Tashawwuf fī Mishr Iban al-‘Ashr al-
Utsmâni.Imâm al-Tashawwuf fi Mishr: al-Sya‘rânî, Juz II (Kairo: al-Hai‟ah al-
Mishriyya,h tt.). 

4Al-Mizan al-Kubra salah satu karyanya yang terkenal dijadikan rujukan 
dalam kajian Fiqh di banyak pesantren di Indonesia.  

5 Istilah Episteme berasal dari bahasa Yunani yang artinya adalah 
pengetahuan yang benar, pengetahuan ilmiah atau pengetahuan sistematis. 
Lihat Peter A. Angeles, Dictionary of Philosophy (New York: Barnes and Noble 
Book, 1931), 78.   



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 251 

masih hidup. Setelah beliau wafat, kemungkinan terjadinya 
keragaman pendapat kian terbuka karena tidak ada lagi figur 
yang memiliki otoritas mutlak dalam menjelaskan ajaran Islam 
dan mengharuskan umat mengikuti pendapatnya. 

Dari pengkajiannya atas masalah tersebut al-Sya„rânî menolak 
pandangan bahwa hukum syariat yang dalam kajian akademik 
disebut fiqh hanya boleh dipahami dengan pendekatan atau 
sistem episteme tertentu. Menurutnya pada tahap konseptualisasi 
(ijtihâd istinbâţhî) semua sistem episteme yang berkembang dalam 
tradisi keagamaan umat Islam harus diterima dan dihormati. 
Karena menurutnya tidak ada argumen yang benar-benar 
meyakinkan, baik teks keagamaan, elaborasi rasional maupun 
bukti historis, yang menjustifikasi keunggulan mutlak sistem 
episteme tertentu sehingga harus diterima secara mutlak oleh 
seluruh umat Islam.  

Jalan Menuju Pengetahuan Syariat 

Konsep pemikiran tentang jalan mengetahui ajaran syariat 
telah lama menghiasi diskursus pemikiran umat Islam. Seorang 
cendekiawan kontemporer, al-Jabiri, memetakan sistem episteme 
yang berkembang di dunia Islam dalam tiga kategori sebagai 
berikut.   

Pertama, sistem pengetahuan tekstual atau linguistik (nizham 
al-ma’ârif al-bayanî) yaitu sistem pengetahuan yang menjadikan 
teks atau tradisi sebagai rujukan utama. Sistem pengetahuan ini 
dalam perkembangan sejarahnya mengkristal menjadi ilmu-ilmu 
diskursif khas dunia Islam, seperti gramatika dan sastra Arab 
(Nahw dan Balâghah), hukum dan teori-teorinya (Fiqh dan Ushûl 
al-Fiqh), Teologi (Kalâm) serta ilmu-ilmu tentang al-Quran dan 
Hadits („Ulûm al-Qurân dan ‘Ulûm al-Hadits).6 Meskipun memiliki 
ciri khasnya sendiri namun semua ilmu ini memiliki ciri umum 

                                                 
6Al-Jabiri, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi: Dirâsah Tahliliyyah al-Naqdiyyah li al-

Nuzhum al-Ma’rifah fi al-Tsaqâfah al-Islamiyyah (Beirut, Cassablanca: al-Markaz 
al-Tsaqafi al-„Arabi, 1993), 9 dan 485.  Untuk ulasan komparatif yang lebih 
luas dengan konsep-konsep lainnya bandingkan dengan Syamsul Anwar, 
“Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustashfa min „Ilm al-Ushul Karya 
al-Ghazali (450-505/1058-1111)”, Disertasi (Yogyakarta: Pogram 
Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga, 2000), 139-48.  



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

252 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

yang sama, yaitu menjadikan teks sebagai rujukan epistemologis 
paling utama. Kedua, sistem pengetahuan demonstratif (nizhâm al-
ma’ârif al-burhânî) 7  yaitu sistem pengetahuan yang 
mengembangkan metode dan pandangan dunianya dengan 
mengandalkan kemampuan akal. Pendukung sistem ini antara 
lain para filosof peripatetik muslim yang mengembangkan sistem 
filsafat berdasarkan tradisi filsafat Yunani kuno, terutama 
Aristotelianisme.8  Ketiga, sistem pengetahuan gnostik (nizhâm al-
ma’ârif al-‘irfânî) yaitu sistem pengetahuan yang pada intinya 
mengklaim adanya ilmu yang lebih tinggi tingkatannya, yang 
hanya dapat diperoleh lewat intuisi (kasyf atau ilhâm). Termasuk 
dalam kategori ini adalah sistem pengetahuan yang 
dikembangkan para tokoh sufi dan kaum Syiah (baik Syiah 
Imamiyah maupun Syiah Isma‟iliyah) serta para filosof 
iluminasionis.9 

Dengan konsep pemikiran yang mirip, jauh sebelumnya, al-
Sya„rânî telah mengemukakan pandangannya dalam al-Mîzân al-
Kubrâ bahwa pengetahuan tentang syariat (khususnya tentang 
hukum) bisa diperoleh melalui tiga cara yang bersifat hierarkis, 
sesuai dengan kapasitas individual (dari tingkatan paling bawah), 
yaitu: al-Taslim wa al- Îman, al-Nazhar  wa al-Istidlâl, dan al-Kasyf wa 
al-‘Iyân.10 

                                                 
7 Kaum Iluminasionis muslim menyebut sistem ini dengan istilah al-

Hikmah al-Bahtsiyyah (filsafat diskursif) untuk membedakan sistem filsafat 
pengetahuan yang mereka kembangkan sendiri yaitu al-Hikmah al-Dzauqiyyah 
(filsafat intuitif).  

8Anwar, “Epistemologi...”, 139-48.  
9Ibid. 
10Dalam satu karyanya yang lain (al-Yawaqit wa al-Jawahir), al-Sya‟rāni 

membagi ilmu pengetahuan berdasarkan sumbernya ke dalam tiga kategori 
sebagai berikut: (a) „Ilm al-‘aql yaitu pengetahuan manusia yang diperoleh 
melalui proses  pemikiran (al-ta’ammul), analisis (al-nazhar) dan pengamatan 
(al-ithila’). (b) ‘ilm al-ahwal yaitu pengetahuan yang didapatkan seseorang 
lewat jalan dzawq al-sufi. (c) ‘ilm al-asrâr yaitu pengetahuan yang diperoleh 
melalui ilham.  Perolehan ilmu asrar ini merupakan indikasi kesempurnaan 
status bagi mereka yang telah menempuh jalan sufi (ahl al-thariq), yakni ilmu 
ladunni yang diperoleh secara langsung dari Allah swt tanpa melalui 
perantaran siapapun baik lewat pengajaran dan periwayatan (naql) dari para 
ulama syariat atau bimbingan seorang syeikh tasawuf.  Lihat Thawil, Al-
Tashawwuf…, 97. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 253 

Al-Taslim wa al- Îman  

Al-taslîm wa al-îmân adalah menerima pandangan yang 
dikemukakan  orang lain atau diserap dari tradisi yang hidup 
dalam masyarakat. 11  Dengan kata lain, pengetahuan tersebut 
diperoleh lewat tradisi atau bisa disebut sebagai Nalar Tradisional.  

Dalam terminologi yang digunakan di sini, arti Nalar 
Tradisional adalah menerima pendapat orang yang dianggap 
otoritatif untuk berbicara tentang hukum syariat (dalam konteks 
ini yang dimaksud adalah para rawi hadits, imam mazhab, penulis 
kitab fiqh, ulama, da‟i, hakim agama, guru agama atau siapa saja 
yang dianggap otoritatif) tanpa melakukan pengkajian atas dalil 
ataupun argumen (hujjah) yang mendasarinya. Dengan demikian, 
penerimaan dan pengamalan atas informasi hukum syariat tidak 
didahului proses konfirmasi (tabayyun) dan telaah kritis atas isi 
informasinya, melainkan disandarkan sepenuhnya pada otoritas 
figur yang menyampaikan. Istilah lain yang   pengertiannya sama 
dengan taslîm adalah taqlîd 12  yakni mengikuti pendapat orang  
lain yang diangap berkompeten tanpa melakukan pengkajian 
terhadap substansi pendapatnya.  

Tingkatan ini adalah yang paling rendah dan berlaku 
terutama bagi masyarakat awam, yakni mereka yang memang 
belum memiliki kompetensi untuk menyimpulkan sendiri 
(istinbâth) hukum syariat dari sumbernya. Mereka harus 
mengikuti pendapat para ulama yang mereka percayai, tanpa 
diharuskan melakukan evaluasi atas kesahihannya. Hal itu bukan 
untuk membatasi kebebasan dan kemandirian mereka, namun 

                                                 
11 Jenis ini tidak dimasukkan dalam konteks sistematika kajian 

epistemologi (al-ma’rifah) karena yang dibahas adalah sumber-sumber 
pengetahuan secara umum. Dengan menganggap epistemologi sufi sebagai 
sebuah metode maka dikenal dua jenis ma’rifah, pengetahuan diskursif  (al-
ma’rifah al-istidlâliyyah / connaissance discursive) dan pengetahuan intuitif  (al-
ma’rifah al-hadasiyyah/connaissance intuitive).  Abu al-Wafa al-Ghunaimi al-
Taftazani, Dirâsat fī al-Falsafah al-Islâmiyyah (Mesir: Maktabah al-Qahirah al-
Haditsah, tt),   141.   

12 Syeikh Hasan al-Banna lebih memilih istilah ittiba’ sekalipun oleh 
sebagian ulama lainnya diberikan arti yang berbeda. Lihat Muhammad Yusuf 
al-Qardhawi, Fiqhul Ikhtilaf, Antara Perbedaan yang Dibolehkan dan Perpecahan 
yang Dilarang, ter. Aunur Rofiq Shaleh Tamjid (Jakarta: Robbani Press, 2001), 
208.  



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

254 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

semata-mata demi menghindari kesesatan yang tidak mereka 
sadari.13 

Sebagai tamsil, al-Sya„rânî mengibaratkan para ulama mujtahid 
itu laksana bintang-bintang di langit, sedangkan masyarakat 
awam adalah penduduk bumi yang tidak bisa melihat bintang-
bintang itu secara langsung kecuali hanya mengamati 
bayangannya yang tampak dari atas permukaan air. 14  Karena 
keterbatasan kompetensinya, kaum awam hanya bisa memilih 
satu dari “bintang-bintang” (ulama mujtahid) yang ada sebagai 
petunjuk jalan. Namun mereka juga tidak diharuskan 
mengikatkan diri secara ketat hanya terhadap “bintang” tertentu 
untuk selamanya, sepanjang hayat mereka. 

Al-Nazhar  wa al-Istidlâl 

Secara etimologis nazhar berasal dari akar kata nazhara yang 
artinya memandang, melihat atau memikirkan. Sedangkan istidlâl 
(bentuk modifikasi dari kata dalla) artinya melacak untuk 
menemukan petunjuk (dalil). Di sini istilah tersebut diartikan 
sebagai pembenaran penerimaan,  dan pengamalan suatu konsep 
hukum yang didasarkan pada hasil penelitian dan analisis atas 
sumber utama ajaran syariat yaitu al-Quran dan Sunnah Rasul 
serta sumber penunjang lainnya. Dengan memperhatikan 
karakteristik utamanya, tipe episteme ini dapat disebut sebagai 
Nalar Rasional. 

Posisi nalar tipe ini satu tingkat lebih tinggi dari yang 
disebutkan pertama kali (al-taslîm wa al-îmân), dan berlaku bagi 
mujtahid yang mampu menyelami sumber (dalîl) syariat serta 
metode istinbâth-nya, baik yang dilakukan secara individual atau 
kolektif.  Karena kompetansinya mereka mampu menelaah dalil-
dalil (al-Quran, Hadits dan sumber-sumber lainnya), menilai 
validitas dan otentisitasnya serta melakukan istidlâl guna 
menemukan kesimpulan hukum yang terkandung di dalamnya. 

                                                 
13Abd al-Wahhab al-Sya‟rânî, Al-Mîzân al-Kubrâ, Juz I (Semarang: PT 

Toha Putra, tt), 62. 
14Ibid., 58. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 255 

Al-Kasyf wa al-‘Iyân 

Ini adalah tingkatan tertinggi yang hanya dapat dilakukan 
ulama tertentu (khash) yang benar-benar pilihan. Setelah 
menjalani serangkaian usaha lahir batin menuju ma’rifah, para 
ulama khash itu akhirnya memperoleh karunia istimewa, karena 
di samping penguasaan dalil dan piranti metodologis yang 
dikuasai sebelumnya, secara spiritual mereka memperoleh akses 
langsung kepada Allah swt dan rasul-Nya untuk mendapatkan 
pengetahuan lewat intuisi (kasyf wa al-‘iyân) dengan memperoleh 
ilmu ladunnî.  Jenis episteme ini dapat disebut sebagai Nalar 
Spiritual. 

Dalam menangkap ilmu syariat lewat kasyf atau dzauq, 15 
mereka tidak lagi menggunakan metode penalaran atau disiplin 
ilmu tertentu sebagaimana kebanyakan mujtahid.  Namun hal itu 
hanya berlaku khusus bagi mereka yang benar-benar 
berkompenten, sementara para mujtahid “pemula” yang belum 
mencapai tingkatan dzauq tetap harus mengikuti pendapat yang 
paling unggul (arjah) berdasarkan hasil ijitihâd yang mereka  
lakukan. 

Ketiga jalan menuju pengetahuan tentang syariat (nalar 
tradisional, nalar rasional dan nalar spiritual), sekalipun berada 
dalam posisi yang hierarkis berdasarkan subyek hukum yang 
mengamalkannya, namun sesungguhnya secara moral memiliki 
nilai kebenaran yang sama, karena masing-masing dikaitkan 
dengan individu yang sifat dan kapasitasnya memang berbeda. 
Jadi perbedaannya hanya dalam kerangka teoretis berdasarkan 
karakteristik segmen sosial yang menjadi “konsumen” dari 
aturan hukum itu, dan bukan pada nilai kebenarannya.  

Dengan mengakomodasi ketiga sistem episteme tersebut, al-
Sya„rânî meneguhkan pendiriannya bahwa sekalipun secara 
konseptual ketiganya dapat dibedakan, namun semuanya 
memiliki nilai kebenaran yang sama. Apa lagi ketiga sistem 

                                                 
15Dalam kajian Tasawuf yang lebih detail, kedua istilah ini (kasyf dan 

dzawq) memang dibedakan, baik dalam rumusan definisi maupun elemen-
elemen makna dasarnya, namun dalam pembahasan di sini yang 
dimaksudkan adalah sama, yakni perolehan pengetahuan lewat pencerahan 
spiritual (ma’rifah), atau cara ketiga disamping perolehan pengetahuan lewat 
tradisi dan rasio.  



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

256 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

episteme tersebut juga telah berkembang luas dalam tradisi 
keagamaan kaum muslimin, di mana masing-masing memiliki 
pengikut yang besar sekali jumlahnya. Oleh karena itu, 
keberadaan ketiganya tidak boleh diingkari atau ditolak, 
melainkan justru harus diakomodasi dan dimanfaatkan.  

Dengan demikian, menurut al-Sya„rânî, secara teoretik 
hukum Islam bisa dan boleh dipahami melalui metode dan 
pendekatan yang manapun dari ketiga sistem episteme tersebut, 
asalkan dilakukan oleh mereka yang benar-benar memiliki 
kompetensi ber-ijtihâd, disertai niat tulus untuk memahami dan 
mengamalkan dengan sebaik-baiknya.  

Kasyf sebagai Sumber Pengetahuan  

Istilah kasyf 16  sangat populer di kalangan penganut dan 
pemerhati tasawuf.17 Mereka yang menjalani kehidupan tasawuf 
disebut muthashawwif.18 Seorang salik (istilah lain dari mutashawwif, 
yakni seseorang yang tengah menjalani suluk) menempuh 

                                                 
16Al-Jurjani dalam al-Ta’rifât menjelaskan makna kasyf sebagai berikut: 

“Secara etimologis kasyf berarti menyingkap tabir. Sedangkan dalam 
terminologi Tasawuf kasyf berarti melihat makna-makna gaib di balik “tabir”. 
Lihat Abu al-Wafa al-Ghunaimi al-Taftazani, Dirâsât fî al-Falsafah al-
Islâmiyyah (Mesir: Maktabah al-Qâhirah al-Haditsah, tt), 157-8.  

17 Tashawuf merupakan aktivitas olah jiwa dan sekaligus merupakan 
filsafat „amaliyah yang didasarkan pada prinsip ma’rifah kepada Allah swt. Para 
sarjana dari kalangan orientalis barat  menyebut Tasawuf dengan istilah 
Sufism. Dalam istilah para orientalis barat, kata Sufism khusus dipakai untuk 
mistisisme dalam Islam. Mereka tidak menggunakan istilah Sufism untuk 
mistisisme  dalam agama-agama selain Islam.  Sebagaimana mistisisme di 
luar dunia Islam, Sufisme bertujuan untuk mendapatkan hubungan langsung 
dan disadari dengan Tuhan. Intisari Mistisisme (termasuk Sufisme) adalah 
kesadaran akan adanya komunikasi antara roh manusia dengan Tuhan 
dengan cara mengasingkan diri dan melakukan kontemplasi. Namun di 
kalangan para sufi sendiri istilah  Tasawwuf dijelaskan dengan banyak 
rumusan definisi, tergantung aspek yang ingin ditonjolkannya. Lihat Harun 
Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang 1973), 56. 
Lihat juga Ibrahim Baisuni, Nasy’at al-Tashawuf al-Islami (Kairo: Dar al-
Ma‟arif, tt.), 33. 

18Al-Sya„rânî sering menyebutnya sebagai ahl al-ţhariq, yakni mereka yang 
menapaki jalan kehidupan Tasawuf. Di tempat lain dalam karyanya itu 
terkadang dia juga menyebutnya sebagai al-faqir, yakni orang-orang yang 
sungguh-sungguh mendambakan karunia Allah swt. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 257 

perjalanan ruhani yang terdiri atas deretan maqâm yang 
terhubung secara integral dengan pengalaman psikis yang 
disebut hâl.19 Jalan itu dimulai dengan pertobatan (taubah) dan 
berpuncak pada pengetahuan intuitif mistik tentang Tuhan yang 
disebut kasyf.   

Para tokoh sufi melihat jalan ruhani yang diekspresikan 
dalam janji al-Quran surat al-Ankabut (29): 69: “Dan orang-
orang yang berjihad di dalam (mencari keridlaan) Kami, benar-
benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami. 
Dan sesungguhnya Allah benar-benar bersama dengan orang-
orang yang berbuat baik”.20  

Mendapat inspirasi dari sejumlah ayat al-Quran (seperti QS. 
Al-Takatsur [102]: 5 dan 7 serta al-Waqi„ah [56]: 95) yang 
menyebut kata ‟ilm al-yaqîn, ’ain al-yaqîn dan haqq al-yaqîn, para 
sufi, seperti dijelaskan al-Qusyairi (wafat 465 H) dalam al-
Risâlah-nya, menyatakan: 

‟Ilm al-yaqîn menurut istilah para sufi adalah pengetahuan 
yang didasarkan pada argumen rasional (burhân), ‟ain al-yaqîn 
adalah pengetahuan yang didasarkan pada ketentuan teks (bayân) 
sedangkan haqq al-yaqîn adalah pengetahuan/pengalaman batin 
secara langsung (‟iyân). ‟Ilmu yaqîn itu ilmunya para pendukung 
penalaran rasional, ‟ain al-yaqîn adalah ilmunya para pendukung 
ilmu tekstual dan haqq al-yaqîn adalah ilmunya para pendukung 
pengetahuan batin yang langsung.21 

Pada bagian lain dari karyanya tersebut, dengan mengutip 
Abu ‟Ali al-Daqqāq (wafat 392 / 1002) al-Qusyairi juga 
menyatakan: 

Ada orang-orang yang tergolong sebagai pendukung revelasional dan 
ada pula yang mendukung ilmu rasional. Posisi para pemimpin 
kelompok ini (yakni para Sufi) adalah lebih tinggi dari pada kelompok-
kelompok lainnya. Apa yang bagi orang lain tidak nyata, bagi kelompok 
ini (kelompok Sufi) adalah nyata. Pengetahuan yang oleh sekelompok 

                                                 
19Penjelasan mengenai hal dan maqam ini lihat Al-Qusyairi, Al-Risâlah all-

Qusyairiyyah fi ‘Ilm al-Tashawwuf (Kairo: Maktabah wa Matba‟ah Ali Suhaih, 
tt), 234-9. Lihat pula Nasution, Filsafat..., 62.   

20Al-Taftazani, “Sumbangan Tasawuf Kepada Pendidikan”, Islam Negara 
dan Hukum , ed. Johannes den Heijer dan Syamsul Anwar (Jakarta: INIS, 
1993.),  138. 

21Al-Qusyairi, Al-Risâlah..., 74. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

258 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

orang dipelajari secara diskursif maka bagi mereka pengetahuan itu bisa 
datang secara langsung dari Allah Yang Mahatinggi. Para sufi memiliki 
“hubungan” langsung dengan Allah swt. sedang kelompok lain adalah 
pengguna penalaran diskursif.22 

Dalam latihan-latihan spiritualnya (riyâdlah) seorang sufi akan 
mendaki “tangga-tangga spiritual” yang mencerminkan tahapan 
perkembangan kekuatan batinnya (dari maqâm ke maqâm 
berikutnya dan dari hâl ke hâl berikutnya) hingga sampai ke suatu 
tingkatan bisa “melihat” (ma’rifah) Allah dengan mata batin (‘ain 
al-bashîrah) secara langsung, dalam suasana antusiasme kejiwaan 
luar biasa yang sulit diungkapkan dengan kata-kata. Oleh karena 
itu wajar jika ungkapan-ungkapan mistis kaum sufi (syathahât 
shûfiyyah) sering menimbulkan salah paham bagi orang awam dan 
mendatangkan badai fitnah yang hebat bagi pribadi tokoh sufi 
yang mengungkapkannya.23 

Pengalaman psikis itu biasanya diawali dengan kegelisahan 
jiwa atau keraguan, akibat kesadaran akan adanya kontradiksi 
antara (bisikan) nafsu dan akal di satu sisi dengan renungan 
filsafat di sisi lainnya. Namun demikian, keraguan ini pada 
dasarnya bersifat metodologis, karena setelah itu, baik cepat atau 
lambat, akan diikuti dengan ketenteraman atau kedamaian jiwa.24  

Mengenai perjuangan (riyâdlah atau mujâhadah) sufi ini, tokoh 
ilmuwan dan sejarawan Ibn Khaldun (1332-1406), seperti 
dikutip oleh al-Taftazani,  menjelaskan dalam Muqaddimah-nya.: 

Kemudian mujâhadah, khalwah dan dzikr ini diikuti dengan 
tersingkapnya tabir inderawi dan terlihatnya isyarat-isyarat perintah 
Allah yang tidak dapat ditangkap oleh kekuatan inderawi (orang biasa). 
Terjadinya kasyf adalah karena ketika jiwa manusia telah berpaling dari 
indera lahiriahnya kepada ke dalaman penghayatan batiniahnya, maka 
melemahlah kekuatan indera itu dan meningkatlah kekuatan 
spiritualnya (rûh). 25 

Al-Ghazali (450-505/1058-1111) dalam karyanya, Ihyâ’ ’Ulûm 
al-Dîn, dia menjelaskan panjang lebar tentang seluk-beluk ’ilm 

                                                 
22Ibid. 313  
23Hal ini antara lain terlihat dalam tragedi kematian sejumlah sufi besar 

seperti al-Hallaj (w. 922) dan  Suhrawardi (w. 1234).   
24Al-Taftazani, Dirâsât..., 146. 
25Ibid., 147. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 259 

ladunnî. Menurutnya, pengetahuan manusia dapat diperoleh 
melalui dua jalan: Pertama lewat pembelajaran dan penalaran 
(disebut i’tibâr atau istibshâr) yang dilakukan para ulama dan 
filosof. Sedangkan yang kedua adalah melalui penghujaman 
dalam hati secara langsung oleh Allah swt. seolah-olah orang 
yang bersangkutan tidak menyadarinya,  lalu ilmu itu masuk 
begitu saja dalam alam kesadarannya. Al-Ghazali menyebut cara 
perolehan ilmu jenis yang terakhir ini dengan istilah al-ta’allum al-
rabbânî.26 

Ilmu Ladunnî datang kepada penerimanya melalui kasyf dan 
(didahului dengan) tersingkapnya “tabir” (hijâb). Ilmu jenis ini 
terutama berisi pengetahuan tentang esensi (dzât) dan sifat 
ketuhanan (ilâhiyah), yang kemudian disusul dengan pengetahuan 
tentang hakekat segala wujud, pengetahuan rahasia alam dan 
(aspek-aspek) batin dari ajaran syariat serta berbagai ketentuan 
hukumnya. 27  Untuk mendapatkan ilmu ini, para sufi 
menggunakan “hati” (qalb) sebagai sarana epistemologis. Mereka 
tidak menggunakan indera dan metode yang diciptakan oleh 
kekuatan empiri serta tidak pula berpegang pada rasio, kajian 
teoretik serta penalaran logika. Singkatnya, mereka berpegang 
pada dzauq.28  

Bagi sebagian sufi, kasyf bisa dijadikan rujukan utama dalam 
melakukan konfirmasi (tabayyun) untuk menilai (kebenaran) hasil 
pemikiran rasional (fikr) yang dilakukan para mujtahid (ahli Fiqh). 
Hal itu misalnya terlihat pada tokoh besar sufi, Ibn „Arabi (w. 
1240) ketika dia menyebut contoh-contoh kasus yang 
mengisyaratkan bahwa jalan kasyf itulah yang cenderung dia 
gunakan dan yang mengantarkannya pada ’ilm al-yaqîn (atau 
bahkan ‘ain al-yaqîn).  Menurut Ibn ‟Arabi, banyak Hadits yang 
dari sisi ilmu riwâyah, tergolong sahih tetapi berdasarkan kasyf 
para imam sufi dari “pertemuan” (spiritual) mereka dengan 
Rasulullah saw. ternyata hadits-hadits tersebut tidak sahih 

                                                 
26Al-Taftazani, Dirâsât..., 159. 
27Ibid.,  147. 
28Ibid., 157. Lihat pula Al-Qusyairi, Al-Risâlah..., 271. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

260 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

sehingga tidak mereka amalkan, sekalipun mereka tahu hadits itu 
diamalkan oleh para ulama Fiqh bersama pengikut mereka.29   

Pola epistemologi Tasawuf tidak didasarkan pada logika 
deduksi, induksi, dan pengalaman empirik, tetapi pada gnosis 
(‘irfân) yang dalam bahasa psikologi modern disebut 
pengetahuan “emotional mistics”. Satu-satunya jalan untuk 
memperoleh ilmu tersebut adalah lewat intuisi mistik dan inilah 
yang dalam dunia tasawuf disebut dengan kasyf.30  

Dalam penuturan tokoh sufi Abu al-Hasan al-Nuri (w. 907), 
Tasawuf memang bukan hasil dari suatu perumusan konseptual 
atau konstruksi rasional ilmu pengetahuan. Oleh karena itu 
seorang sufi sejati tidak akan suka berdebat (beradu argumentasi 
mengenai sesuatu masalah) serta tidak suka (ikut-ikutan) 
dukung-mendukung ataupun menentang suatu pendapat 
mengenai masalah tertentu. Fokus perhatian mereka lebih pada 
upaya menjalani kehidupan spiritual (dan akhlâq) yang sebersih-
bersihnya. Sufi sejati tidak menenggelamkan dirinya dalam 
renungan dan pemikiran (sebagaimana para filosof) tetapi dalam 
kegelisahan jiwanya sepanjang jalur pendakian mereka meniti 
tingkatan demi tingkatan ahwâl dan maqâmât (bentuk jamak dari 
hâl dan maqâm).31 

Titian Jalan Menuju Kasyf  

Menurut al-Sya„rânî, prosedur untuk mendapatkan ilmu 
syariat lewat kasyf langsung dari sumbernya, 32  adalah sebagai 
berikut. Pertama, melaksanakan sulûk (menjalani kehidupan 
tasawuf) di bawah bimbingan syeikh yang benar-benar 
berkompenten (’ârif) dalam melakukan evaluasi atas setiap gerak 
dan diam manusia. Seorang murîd harus memasrahkan segenap 

                                                 
29Ibrahim Hilal, Al-Tashawwuf al-Islâm bayna al-Dîn wa al-Falsafah  (Kairo: 

Dar al-Nahdlah al-Arabiyyah, 1979).  171. 
30Al-Taftazani, Dirasat..., 162. 
31Ahmad Mahmud Subhi,  Al-Falsafa al-Akhlaqiyyah fi al-Fikr al-Islami 

al-„Aqliyun wa al-Dzauqiyyun  aw al-Nazhar wa al-„Amal. (Mesir: Dar al-
Ma‟arif, tt),  200. 

32 Menurut Al-Sya„rânî, dengan jalan itu pula orang akan sungguh-
sungguh memahami konsep mizān-nya lewat kasyf atau dzauq (bukan lewat 
pembuktian, penalaran dan penelitian ilmiah). 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 261 

urusan dirinya, keluarganya dan cara pengurusan seluruh harta 
bendanya berdasarkan petunjuk syeikh tersebut dengan segala 
keikhlasan hati. Langkah awal ini adalah salah satu di antara hal 
yang paling pokok.33  

Dalam penjelasan yang lebih general, seorang hamba Allah 
swt. memang tidak akan bisa mencapai tingkatan yang tinggi itu 
kecuali melalui dua cara, Pertama, lewat al-jadzb al-ilâhî yang 
terjadi semata-mata atas kehendak-Nya dan tidak dapat 
diusahakan. Kedua (yang dapat diikhtiarkan) adalah sulûk di 
bawah bimbingan syeikh yang sungguh-sungguh berkompenten. 
Dalam amal perbuatan setiap manusia senantiasa terdapat cacat 
(lahiriah maupun batiniah) yang sekalipun mungkin dia dapat 
berupaya melenyapkan sendiri dengan jalan tekun beribadah, 
tetapi sebenarnya dia tetap tidak akan mampu mencapai sumber 
utama pengetahuan tentang syariat, karena (dengan jalan itu) dia 
sebenarnya justru telah masuk dalam perangkap taqlîd kepada 
imamnya yang kemudian menjadi penghalang dari kemungkinan 
mengetahui sumber utama syariat seperti yang telah dilihat oleh 
imamnya tersebut. 34  Dengan demikian, untuk sampai (wushûl) 
kepada pengetahuan tentang sumber utama syariat (’ain al-syarî’ah 
al-kubrâ), keberadaan syeikh sebagai pembimbing dalam 
perjalanan spiritual merupakan persyaratan mutlak.  

Dijelaskan oleh Syeikh Muhyiddin (Ibn „Arabi) dalam al-
Futûhât al-Makkiyah bahwa, “Barangsiapa menempuh perjalanan 
ruhani tanpa bimbingan Syeikh yang terpercaya serta tidak wara’ 
(menjaga dirinya) dari apa yang diharamkan oleh Allah swt. 
niscaya dia tidak akan sampai pada tingkatan ma’rifah sekalipun 
dia beribadah dengan tekun sepanjang usia Nabi Nuh”. 35   

Dalam hal ini al-Sya„rânî menyatakan: 

                                                 
33 Sehingga seandainya syeikh tersebut memerintahkannya untuk 

menceraikan istrinya, melepaskan hak atas semua hartanya atau berhenti dari 
pekerjaannya sekalipun, jika dirinya masih ragu-ragu dalam menjalankan 
perintah itu, maka dia tidak akan pernah sampai pada “mata air” 
pengetahuan tentang syariat meskipun dia melakukan ibadah selama seribu 
tahun (menurut standar manusia biasa). Lihat Al-Sya„rânî, Al-Mizan..., 20.   

34Ibid., 21. 
35Ibid., 31. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

262 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

Wahai saudaraku, jika anda ingin sampai (wushûl) kepada pemahaman 
mizân ini dengan dzauq maka hendaknya anda menempuh thariq al-qaum 
dan riyâdlah di bawah bimbingan seorang syeikh yang terpercaya dan 
telah mencapai tingkatan dzauq dalam thariq itu, agar nantinya dia bisa 
membimbing anda untuk senantiasa ikhlas dan jujur dalam ilmu dan 
amal, serta membantu membersihkan segenap noda kotor dalam hati 
yang dapat menghalangi anda dalam perjalanan ruhani itu. Patuhi 
perintah-perintahnya agar anda bisa mencapai tingkat kesempurnaan 
(maqâm al-kamâl).36   

Perjalanan sulûk yang dilakukan tanpa bimbingan seorang 
syeikh sering kali tidak lepas dari noda perasaan riyâ’ (pamer), 
jadal (perdebatan sengit) dan ambisi duniawi lainnya meskipun 
tidak terkatakan secara eksplisit oleh orang yang bersangkutan. 
Jika sudah demikian, maka perjalanan sulûk itu tidak akan dapat 
mengantar anda kepada tujuan yang sebenarnya, sekalipun   
kawan-kawan anda mungkin akan mempercayai status 
quthbiyyah 37  anda, padahal hal itu sama sekali tidak akan 
berguna.38  

Dalam setiap perjalanan sulûk, seorang syeikh yang 
berkompeten akan membimbing muridnya dalam melakukan 
dzikr serta dalam mengosongkan jiwa dari segenap pengetahuan 
zhâhir (sebutan al-Sya„rânî untuk al-‘ulûm al-syar’iyyah) hingga dia 
merasa tidak perlu lagi mempelajari sebuah kitab pun. 
Pengosongan jiwa ini dimaksudkan untuk memudahkan 
masuknya limpahan ilmu ladunnî yang akan datang setelahnya. 
Dengan menempuh prosedur tersebut, maka sekalipun murid 
tersebut masih bodoh ketika baru memasuki arena khalwah, 
tetapi nantinya dia akan keluar dari situ dalam keadaan alim, di 
mana hampir tidak ada lagi satu aspek ilmu pun yang 

                                                 
36Ibid., 30. 
37Quthbiyyah secara literal artinya adalah kutub atau poros, sedangkan 

dalam terminologi  Tasawuf artinya adalah tingkatan tertinggi dalam herarki 
keanggotaan para wali. Lihat Anemarie Schimmel, Mystical Dimensions in Islam 
(Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1975), 508. Lihat juga 
Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 2003), 
196-7 

38Al-Sya„rânî,  Al-Mizan..., 31. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 263 

tersembunyi darinya, bahkan melebihi alimnya para ulama 
syariat.39 

Prosedur kedua yang harus ditempuh, adalah menindaklanjuti 
semua prosedur tersebut dengan langkah-langkah berikut: (a) 
Menjaga kesucian dari hadats, sepanjang hari, baik siang maupun 
malam, selagi dirinya masih terjaga (tidak tidur). (b) 
Melaksanakan puasa terus-menerus (setiap hari) selama 
menjalani masa sulûk kecuali dalam situasi yang benar-benar 
darurat. (c) Tidak mengkonsumsi makanan dan minuman yang 
(seluruh atau sebagian bahan pembuatannya) berasal dari bagian 
tubuh makhluk bernyawa (menjadi vegetarian). (d) Menahan diri 
dari makan dan minum kecuali ketika situasi sudah mencapai 
tingkatan darurat. (e) Tidak mengkonsumsi makanan dan 
minuman yang berasal dari orang-orang yang tidak wara’ dalam 
menjaga penghasilannya, seperti orang yang hidup hanya dengan 
mengandalkan pemberian orang lain karena pandangan kebaikan 
hati atau zuhd-nya dan orang yang bekolaborasi dengan  
penguasa yang tidak wara’. (f) Tidak membiarkan ingatan dan 
pikirannya lupa kepada Allah meskipun hanya sekejap. Dia harus 
senantiasa murâqabah sepanjang hari, baik siang maupun malam, 
atas dasar keyakinan yang teguh bahwa Allah swt. senantiasa 
mengawasinya.40  

Menurut para sufi, agar seseorang dapat memahami makna 
al-Kitab dan Sunnah, langkah yang harus ditempuh adalah 
dengan memperbanyak amalan sunnah (nawâfil), karena siapa 
saja di antara hamba Allah yang mau konsisten   
mengamalkannya, niscaya dia akan dicintai oleh-Nya, didekatkan 
posisinya di sisi-Nya, serta “diberitahu rahasia syariat-Nya”. 41 
Manusia menjalankan amalan wajib lazimnya karena takut akan 
siksa-Nya atau mengharapkan pahala-Nya, sedangkan dalam 
amalan sunnah mereka melakukan karena mencintai-Nya dan 
bukan karena mengharap pahala atau takut siksa-Nya.42 Amalan-

                                                 
39Thawil,  al-Tashawwuf..., 98.  
40Al-Sya„rânî, Al-Mizan..., 20. 
41Di antara ayat al-Quran yang digunakan untuk mendukung pernyataan 

ini antara lain adalah ayat, “Bertakwalah kepada Allah, (maka) Allah akan 
mengajarmu”  (Qs. al-Baqarah [2]: 283). 

42Thawil, al-Tashawwuf..., 102. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

264 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

amalan sunnah (nawâfil) itulah jalur utama untuk memahami 
makna-makna al-Quran dan Sunah Rasul. Tentu saja amalan-
amalan sunnah itu harus dilaksanakan setelah semua amalan 
wajib dijalankan dengan sebaik-baiknya. 

Hubungan antara Tradisi, Rasio dan Intuisi 

Dalam bingkai kajian hukum Islam, terdapat tiga bentuk 
sikap fundamental terkait dengan posisi pengetahuan yang 
diperoleh lewat intuisi (ilhâm atau kasyf); Pertama, sikap menolak 
sepenuhnya keberadaan kasyf. Kedua, sikap menerima 
sepenuhnya kasyf sebagai argumen (hujjah) hukum syariat 
(sebagai dalil independen) bahkan tingkat validitasya lebih tinggi 
daripada otoritas teks. Ketiga, sikap moderat dengan tendensi 
mendamaikan dua pertentangan sebelumnya, yakni menerima 
kasyf dengan syarat isinya tidak menyalahi alias bertentangan 
dengan ketentuan yang diketahui lewat tradisi (nash) dan 
penalaran (istidlâl).43   

Menurut para sufi, ilmu batin senantiasa bersandar pada 
syariat. Ilmu batin merupakan ilmu dzauqy44 yang pokok-pokok 
isinya sesungguhnya telah tercakup dalam berbagai ketentuan 
syariat, baik secara tersurat (manthûq) maupun tersirat (mafhûm). 
Ketika seorang hamba mematuhi aturan syariat, mengamalkan 
al-Kitab dan Sunnah dengan sungguh-sungguh dan 
menghadapkan hatinya (tawajjuh) kepada Allah swt. serta meniti 
jalan ke arah dzauq menuju hadirat-Nya, maka terbukalah 
baginya kemungkinan untuk mendapatkan karunia ilmu 
semacam itu.  

                                                 
43 Yusuf al-Qaradhawi, Fiqh Praktis bagi Kehidupan Modern, ter. Abdul 

Hayyi al-Kattani (Jakarta: Gema Insani Press, 2002)  100. 
44 Dzawq, adalah salah satu karakteristik dalam lapangan pendidikan 

kaum sufi. Para sufi tidak mengingkari pentingnya peran akal dan 
pengetahuan diskursif dalam kehidupan ini. Hanya saja mereka 
membedakan antara dua lapangan pengetahuan, diskursif dan intuitif. 
Menurut mereka untuk menangani masalah-masalah di dunia nyata ini kita 
harus mendayagunakan karunia indera dan akal yang kita miliki. Namun 
dalam menghadapi masalah perasaan yang lahir dari pengalaman religius 
maka yang lebih tepat adalah dengan menggunakan hati (al-qalb). Lihat al-
Taftazani, “Sumbangan Tasawuf kepada Pendidikan”, Islam Negara dan 
Hukum, ed. Heijer, Johannes den, et.al. (Jakarta: INIS, 1993.), 138. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 265 

Al-Sarrajj al-Ţhusi (w. 988) dalam karyanya, al-Luma’, 
menjelaskan bahwa sesungguhnya ilmu syariat itu hanya satu, 
namun di dalamnya mengandung dua elemen, riwâyah dan 
dirâyah. Jika seseorang mampu mengamalkan ajaran syariat 
dengan menggabungkan keduanya, maka model seperti itulah 
memang yang ideal, yakni ilmu yang mampu mengantar kepada 
kesempurnaan dalam menjalankan amal lahir dan amal batin 
sekaligus.45 

Syari’ah adalah ibarat susu sedangkan haqiqah adalah kejunya. 
Orang tidak akan mendapatkan haqîqah yang sesungguhnya jika 
tidak mengamalkan syari’ah terlebih dahulu. Haqîqah juga 
mencakup pengertian bahwa setiap orang seharusnya ikhlas 
(mukhlish) dalam setiap tindakan yang dilakukannya. Ibn 
‟Atha„illāh al-Iskandari (w. 1309) menyatakan, ”Semua tindakan 
sesungguhnya hanya sekedar bentuk (formalitas) semata, sedang 
esensinya adalah ikhlas”. 46  Dengan demikian, Haqīqah 
merupakan buah dari (pengamalan) syarî’ah.  

Dalam karyanya yang lain, al-Thabaqât al-Kubrâ, al-Sya„rânî 
menjelaskan bahwa ilmu batin adalah ilmu yang memancar 
dalam hati para wali ketika kehidupan mereka penuh disinari 
dengan pengamalan ajaran al-Kitab dan Sunnah. Sesungguhnya 
amalan-amalan tashawwuf merupakan kelanjutan dari amalan 
syarî’ah.47   Amalan lahiriah adalah yang berupa tindakan fisik, 
baik yang terdiri dari ibadah ritual (seperti bersuci, shalat, puasa, 
haji dan jihad), maupun berbagai ketentuan hukum syariat dalam 
lapangan sosial (seperti hudûd, ţhalâq, ‘itâq, buyû’, farâ’dl, dan 
qishâsh). Sedangkan amal batin adalah berupa gerak hati seperti 
pembenaran, imân, yaqin, jujur, ikhlas, ma’rifah, mahabbah, ridlâ, 
dzikr, syukr dan sebagainya.48 

Dalam al-Risalah-nya al-Qusyairi menjelaskan kaitan antara 
syarî’ah dan haqîqah sebagai berikut:  

Syarî’ah adalah perintah untuk memenuhi aspek kehambaan sedangkan 
haqîqah adalah musyâhadah (penyaksian) terhadap aspek ketuhanan. Setiap 
(pengamalan ajaran) syarî’ah yang tidak ditopang oleh (penghayatan yang 

                                                 
45Al-Taftazani, Dirasat..., 154. 
46Al-Taftazani, “Sumbangan...”,  139. 
47Seperti dikutip al-Taftazani, Dirasat..., 154. 
48Ibid. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

266 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

memadai terhadap) haqîqah tidak akan diterima (dihadapan Allah swt.). 
Sebaliknya, setiap penghayatan haqîqah yang tidak diikat dengan syarî’ah 
tidak akan mencapai tujuannya. Karena secara substansial antara syarî’ah 
dan haqîqah tidak terpisahkan, maka kasyf yang otentik dan sahih 
selamanya tidak akan pernah bertentangan dengan ketentuan-ketentuan 
syari’ah.49  

Pandangan al-Qusyairi tersebut, yang juga disetujui al-
Sya„rânî, menegaskan pentingnya mengindahkan semua aturan 
syarî’ah jika seseorang benar-benar ingin mendapatkan kebenaran 
yang tertinggi.  Seberapa pun tingginya “ilmu” haqîqah dapat 
dicapai seseorang, hal itu sama sekali tidak akan pernah 
memberikan izin untuk mengabaikan atau memandang rendah 
syarî’ah.  

Para sufi bahkan sangat menekankan agar semua aktivitas 
mujâhadah mereka hendaknya tetap dalam ikatan ketentuan 
syarî’ah. Abu Yazid al-Busthami (w. 874), seorang tokoh besar 
kaum sufi generasi awal, dengan tegas menyatakan: 

Seandainya kalian melihat seseorang yang memiliki karâmah hingga 
dapat terbang di udara, maka janganlah tertipu olehnya sampai kalian 
benar-benar mengetahui apa yang dilakukan terhadap perintah, larangan, 
batasan-batasan (hudud) syarî‟ah dan (kalian juga memastikan) 

kesungguhannya dalam mengamalkan ajaran syarî‟ah.50  

Tokoh sufi lainnya, al-Qusyairi, menegaskan: 

Setiap (amalan) syarî‟ah yang tidak ditopang dengan haqîqah  tidak akan 
diterima. Dan begitu pula setiap (ilmu) haqîqah yang tidak diikat dengan 

ketentuan syari‟ah (juga) tidak akan diterima.51 

Dengan demikian tingkat ma’rifah sufi itu tidak akan bisa 
diperoleh kecuali lewat kejujuran dalam bermuamalah, kesucian 
diri dari segala akhlak yang hina serta kesungguhan 
menghadapkan hati (tawajjuh) kepada Allah swt. Semua 
pencapaian itu tidak akan bisa diraih tanpa usaha yang sungguh-
sungguh untuk memutuskan diri secara mutlak dari berbagai 
keinginan menuruti bisikan nafsu dan dorongan-dorongan 
jahatnya. Hal itu berarti pula bahwa sesungguhnya ma’rifah juga 

                                                 
49Al-Sya„rânî, Al-Mizan..., 12. 
50Ibrahim Baisuni. Nasy’at al-Tashawwuf al-Islami (Mesir: Dar al-Ma‟arif, 

tt)  13. 
51Al-Qusyairi, Al-Risalah..., 296. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 267 

bertujuan untuk menyempurnakan akhlak yang mulia (al-akhlâq 
al-karîmah).52 

Oleh karena itu, agar orang tidak terjerumus dalam kesesatan 
akibat pengetahuan yang (dipercayai) datang lewat kasyf, al-
Sya„rânî menarik sikap tegas bahwa sekalipun (dalam pandangan 
subyektif kaum sufi) kasyf memiliki tingkatan validitas yang lebih 
tinggi, namun demi menjamin kesesuaiannya dengan ketentuan 
syarî’ah, semua materi pengetahuan yang diperoleh lewat kasyf 
tersebut harus dibandingkan (dan dikonfirmasikan) terlebih 
dahulu dengan (makna zhâhir) teks al-Kitab dan Sunnah.53  Jika 
sejalan dengannya, maka bisa diamalkan dan jika tidak sejalan 
maka haram untuk diamalkan.  

Sikap tersebut merupakan bentuk perlawanan al-Sya„rânî 
terhadap sejumlah tokoh sufi yang saat itu mengibarkan klaim 
superioritas mutlak haqiqah (Tasawuf) terhadap syarî’ah (Fiqh). 
Klaim-klaim ekstrem semacam itu akhirnya dapat mendorong 
mereka menganggap remeh dan berani melanggar berbagai 
aturan syarî’ah secara terang-terangan, yang kemudian diikuti 
secara luas oleh pengikut mereka. 

Keberadaan kasyf sebagai bagian dari sistem episteme 
keagamaan yang berkembang di lingkungan umat Islam memang 
tidak dapat diingkari, karena disamping elemen-elemen dasarnya 
telah memiliki sejarah panjang sejak masa-masa awal sejarah 
Islam, ia juga telah memberikan sumbangan yang amat besar 
bagi perkembangan pemikiran kaum muslimin.  

Namun menurut al-Sya„rânî, karena sifatnya yang amat 
pribadi dan subyektif serta potensinya yang besar untuk bisa 
disalahgunakan, maka pengetahuan yang diperoleh lewat kasyf 
haruslah senantiasa  “dipagari” dan disaring terlebih dahulu 
dengan batasan ketentuan zahir syariat agar penerapannya tidak 
keluar dari situ. 

Catatan Akhir 

Dalam merespons kecenderungan meluasnya sikap-sikap 
yang bertendensi eksklusifisme dan fanatisme mazhab hukum di 

                                                 
52Al-Taftazani, Dirasat..., 166. 
53Al-Sya„rânî,, Al-Mizan..., 12. 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

268 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

kalangan umat Islam, al-Sya„rânî telah melakukan dua langkah 
penting: 

 Pertama, memposisikan diri sebagai juru bicara dan pembela 
bagi semua kelompok tersebut. Dia menjelaskan jalan pikiran 
berserta argumen masing-masing pihak tersebut.  Dengan cara 
itu dia berharap agar kelompok-kelompok yang saling 
bertentangan tersebut dapat saling memahami secara intelektual  
dan saling menerima secara sosial. 

Kedua, memberikan peringatan kepada kaum muslimin 
mengenai dampak buruk dari sikap fanatisme aliran sekaligus 
memberikan catatan kritis terhadap semua paham tersebut. 
Catatan kritisnya amat berguna bagi masing-masing kelompok 
untuk mengembangkan lebih lanjut pemikiran mereka. 
Sedangkan bagi kaum muslimin secara keseluruhan catatan al-
Sya„rânî amat penting agar dalam mengikuti pendapat ulama, 
dilakukan secara selektif, kritis, dan bertanggung jawab. Wa al-
Lâh a‘lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
Abd al-Wahhab al-Sya‟rânî, Al-Mîzân al-Kubrâ (Semarang: PT 

Toha Putra, tt). 

___________, Kasyf al-Ghummah ‘an Jamî’ al-Ummah, Juz I dan II 

(Beirut: Al-Maktabah al- „Ilmiyyah, tt.). 

Abu al-Wafa al-Ghunaimî al-Taftazani, Dirâsât fî al-Falsafah al-
Islâmiyyah (Mesir: Maktabah al-Qâhirah al-Haditsah, tt).    

___________, al-Madkhal ilâ ‘Ilm al-Tashawwuf, (Kairo: Dar al-
Tsaqâfah li al-Thaba‟ah wa al-Nasyr, 1976).  

___________, Usus al-Falsafah, (Kairo: Dar al-Nahdlah  al-

„Arabiyyah, 1979). 

Abid al-Jabiri, Bunya al-„Aql al-„Arabî: Dirâsah Tahlîliyyah al-
Naqdiyyah li al-Nuzhum al-Ma‟rifah fî al-Tsaqâfah al-
Islâmiyyah, (Beirut; Cassablanca: al-Markaz al-Tsaqâfî al-
„Arabî, 1993). 

Abu Bakr Muhammad al-Kalabadzi, Al-Ta’arruf li Madzhab Ahl 

al-Tashawwuf (Mesir: Maktabah al-Kulliyât al-Azhariyyah, 

1969). 



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 269 

Abu Hâmid al-Ghazâli, Ihyâ’ Ulūm al-Dîn, Juz I (Beirut: Dâr al-

Kitâb al-Islâmi, tt.).  

Ahmad Mahmud Subhi, Al-Falsafah al-Akhlâqiyyah fî al-Fikr al-
Islâmî al-„Aqliyun wa al-Dzauqiyyun aw al-Nazhar wa al-
„Amal. (Mesir: Dâr al-Ma‟ârif, tt). 

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions in Islam (Chapel Hill: 

The University of  North Carolina Press, 1975). 

CE. Bosworth et.al., The Encyclopaedia of Islam, vol VI dan IX 

(Leiden: Brill, 1997). 

___________, Ijtihad Kontemporer Kode Etik dan Berbagai 

Penyimpangannya,   ter. Abu Barzani (Surabaya: Risalah Gusti, 

1995).  

___________, Fiqhul Ikhtilaf, Antara Perbedaan yang Dibolehkan 

dan Perpecahan yang Dilarang, ter. Aunur Rofiq Shaleh Tamjid 

(Jakarta: Robbani Press, 2001). 

Fazlur Rahman, Islam, ter. Ahsin Muhammad (Bandung: 
Pustaka, 2003). 

Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta: 

Bulan Bintang 1973).  

Ibrâhim Baisuni, Nasy’at al-Tashawwuf al-Islâmî (Kairo: Dâr al-

Ma‟ârif, tt.). 

Ibrahim Hilal, Al-Tashawwuf al-Islâmî baina al-Dîn wa al-Falsafah 

(Kairo: Dâr al-Nahdlah al-‟Arabiyyah 1979). 

Johannes den Heijer et.al., Islam Negara dan Hukum ( Jakarta: 

INIS, 1993.) 

Muhammad Abu al-Fath al-Bayanuni, Memahami Hakekat 

Hukum Islam, ter. Ali Mustafa Ya'qub (Jakarta: Pustaka Azet, 

1994). 

___________, Islam Warna-warni: Tradisi Beda Pendapat dalam 

Islam, ter. Abdul Syukur dkk. (Jakarta: Hikmah, 2003).  

Muhammad Yusuf al-Qaradhawi, Fiqih Praktis bagi Kehidupan 

Modern,  ter. Abdul Hayyi al-Kattani (Jakarta: Gema Insani 

Press, 2002). 

Peter A. Angeles, Dictionary of Philosophy (New York: Barnes and 

Noble Book, 1931)  



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya’rani 
___________________________________________________________ 

270 Ulumuna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 

al-Qusyairî, Al-Risâlah al-Qusyairiyyah fî ‘Ilm al-Tashawwuf (Kairo: 

Maktabah wa Mathba‟ah Ali Suhaih, tt).  

Syamsul Anwar, “Epistemologi Hukum Islam dalam al-

Mustashfa min „Ilm al-Ushul Karya al-Ghazâli (450-

505/1058-1111)”, Disertasi, (Yogyakarta: Program 

Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga, 2000). 

Tawfiq Thawil, Al-Tashawwuf fî Mishr Ibân al-‘Ashr al-Utsmânî, Juz 

II (Kairo: al-Hai‟a al-Mishriyyah, tt.).  


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya‚Rânî.pdf

