ISSN 1411-3457

(LML

Jurnal Studi Keislaman
Volume XIV + Nomor 2+ Desember 2010

TERAKREDITAS]T Berdasarkan SK Dirjen Dikti Depdiknas
Nomor: 65a/DIKTI/Kep/2008

MENCERMATI EPISTEMOLOGI TASAWUF
A.. Khudori Soleh

EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA'RANI
Miftahul Huda

PEREMPUAN DALAM LINTASAN SEJARAH TASAWUF
Sururin

(GERAKAN PETANI BANTEN:
STUDI TERHADAP KONFIGURASI SUFISME AWAL ABAD XIX
Hamidah

IMPLEMENTASI NILAI-NILAI SUFISME
DALAM TAREKAT NAQSYABANDIYAH
DI SULAWESI SELATAN

Hadarah Rajab

TAREKAT “SEMI MANDIR!":
PROTOTIPE RITUAL MASYARAKAT PEDESAAN MADURA
Imam Amrusi )ailani

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM



TRANSLITERASI
ARTIKEL

A. Khudori Soleh
Miftahul Huda

Mutawalli

Sururin

Hamidah

Hadarah Rajab

Imam Amrusi Jailani

Yusno Abdullah Otta

Tri Astutik Haryati&
Mohammad Kosim

INDEKS

ISI

Mencermati Epistemologi

Tasawuf e 227-248

Epistemologi Tasawuf dalam
Pemikiran Figh al-Sya’rani e 249-270
Teologi Sufistik

Syaikh al-Akbar Ibn ‘Arabi e 271-298

Perempuan dalam Lintasan
Sejarah Tasawuf e 299-322

Gerakan Petani Banten:

Studi terhadap Konfigurasi Sufisme
Awal Abad XIX e 323-340
Implementasi Nilai-Nilai Sufisme
Tarekat Naqgsyabandiyah

di Sulawesi Selatan ® 341-368

Tarekat “Semi Mandiri”: Prototipe Ritual
Masyarakat Pedesaan Madura ® 369-388

Tasawuf dan Perubahan Sosial ® 389-412

Tasawuf dan Tantangan
Modernitas ® 413-428



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



EPISTEMOLOGI TASAWUF
DALAM PEMIKIRAN FIQH AL-SYA‘RANT{

Miftahul Huda”

Abstract: In the study of Islamic law, epistemology constitutes a fundamental
aspect of the law upon which the legitimate concept of the law is based.
Epistemology becomes the root of debates regarding the truth of legal reasoning
among Muslims who often made a truth clam about their own superior epistenme.
This causes discrepancies amongst them. This dispute was what al-Sya‘rani found
in bis time. As a famous jurist, he sought to resolve it and offered a new theory of
law. He contends that the arguments underlying the debates about the epistemology
of Islamic law flawed. He wants to demonstrate that the arguments do not fit into
the tradition of Islamic thought. This study examines al-Sya‘rani’s thought in the
epistemology of Islamic law. It discusses four issues: the valid path to the
knowledge about shari’a, kashf as a source of knowledge, the path to the kashf,

and the position and relation of reason, tradition and intuition in Islamic law.

Abstrak: Epistenologi merupakan hal yang fundamental karena dari situlah
legitimasi dari fkonsep-konsep hukum syariah bersumber. Di situ pula akar
perdebatan tentang kebenaran hasil ijtibad yang sering diklaim secara eksklusif
olel kelompok-kelompok umat Islam sehingga berdampak burnk bagi hubungan
dan solidaritas sosial di antara mereka. Fakta seperti itulah yang disaksikan al-
Sya'rani sepanjang hayatnya. Sebagai faqibh terkemnka, dia merasa terpanggil
untuk memberikan alternatif solusi teoretik atas masalab ini demi kemaslabatan
umat. Setelah melaknkan kajian yang panjang, akhirnya dia berkesimpulan
babwa sesunggubnya semna klaim eksklusif tentang kebenaran dan superioritas
System episteme  terfentu adalah tidak memiliki argumen yang benar-benar
meyakinkan, baik dalam tradisi ketlmuan umat Islam maupun dalam perspektif
sosiologis. Dalam tulisan ini konsep al-Sya‘rani mengenai Epistenrologi syariah
dideskripsikan dalam empat pokok pemikirannya yaitu tentang jalan yang sah
menuju pengetabuan syariab, kasyf sebagai sumber pengetahuan, jalan menujn
Kasyf serta mengenai posisi dan hubungan antara tradisi, rasio dan intuisi dalam
konteks pembahasan tentang hukum Islam.

Keywords: Epistemologi, Nalar Tradisional, Nalar Rasional, Nalar
Spiritual, Syari“ah, Hagigab.

“Penulis adalah dosen pada Fakultas Syari’ah IAIN Mataram. email:
miftahuda@gmail.com

Ulumuna, NV olume XIV Nomor 2 Desember 2010 249



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

D1 SAMPING menjadi imam kaum suff, ulama figh dan sejarawan
tasawuf, al-Sya‘rani! (1492-1565) yang lahir dan wafat di Mesir
juga seorang penulis yang sangat produktif dengan karya dalam
banyak disiplin keilmuan.? Ada yang menyatakan bahwa secara
keseluruhan karya al-Sya‘rani lebih dari 300 buah yang mencakup
disiplin ilmu pengobatan (al-Thibb), Nahwn, Tafsir, Figh, Tasawuf
dan sebagainya. Namun menurut kajian Ali Mubarak, karya-
karya al-Sya’rani berjumlah 70-an.> Beberapa di antaranya terdiri
dari beberapa jilid (ada yang mencapai 15 jilid besar).* Meskipun
demikian, baik semasa hidupnya maupun sesudah meninggal dia
lebih dikenal sebagai pemimpin kaum suff dan ilmuwan dalam
bidang tasawuf.

Sebagai fagih terkemuka di jamannya al-Sya‘rini amat risau
karena mainstrear pemikiran ulama tentang syariat menurutnya
tidak mencerminkan respons yang positif atas kebutuhan umat.
Hal itu antara lain terlihat pada sistem episterze’ yang digunakan
para faqih pada umumnya bersifat tunggal dan cenderung
dianggap baku, padahal menurutnya variasi pola pemahaman
terhadap syariat tidak hanya terjadi belakangan, melainkan sejak
awal, yakni di antara para sahabat, bahkan ketika rasulullah saw.

Dia berasal dari kabilah Zughlah di kawasan Arab Maroko. Dari silsilah
nenek moyangnya dia termasuk keturunan Imam Ali bin Abi Talib, Khalifah
keempat sesudah Nabi saw. yakni lewat jalur Muhammad al-Hanafiyah.

2“Sha’rani”, The Encyclopaedia of Islam, vol. 9, ed. Bosworth et. al. (Leiden:
E.J. Brill, 1997), 316.

3Di perpustakaan Kairo (Dar al-Kutub al-Mulkiyyah) saja sekarang ada
sekitar 50-an dan sebagian di antaranya masih berupa manuskrip asli.
Sedangkan Brockleman mencatat sekitar 60-an karya. Namun terlepas dari
polemik mengenai jumlah yang sebenarnya dari karya al-Sya‘rani tersebut,
bukti-bukti karya yang sudah ada saja telah lebih dari cukup untuk
membuktikan produktifitas dan penguasaan ilmu pengetahuan yang luar
biasa. Lihat Tawfiq Thawil, _A-Tashawwuf fi Mishr Iban al-‘Ashr al-
UtsmaniImam al-Tashawwnf fi Mishr: al-Sya‘rani, Juz 11 (Kairo: al-Hai’ah al-
Mishriyya,h tt.).

4AFMizan al-Kubra salah satu karyanya yang terkenal dijadikan rujukan
dalam kajian Figh di banyak pesantren di Indonesia.

> Istilah  Episteme berasal dari bahasa Yunani yang artinya adalah
pengetahuan yang benat, pengetahuan ilmiah atau pengetahuan sistematis.
Lihat Peter A. Angeles, Dictionary of Philosophy (New York: Barnes and Noble
Book, 1931), 78.

250 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

masih hidup. Setelah beliau wafat, kemungkinan terjadinya
keragaman pendapat kian terbuka karena tidak ada lagi figur
yang memiliki otoritas mutlak dalam menjelaskan ajaran Islam
dan mengharuskan umat mengikuti pendapatnya.

Dari pengkajiannya atas masalah tersebut al-Sya‘rani menolak
pandangan bahwa hukum syariat yang dalam kajian akademik
disebut figh hanya boleh dipahami dengan pendekatan atau
sistem epistemze tertentu. Menurutnya pada tahap konseptualisasi
(z7tihad istinbathi) semua sistem epistemze yang berkembang dalam
tradisi keagamaan umat Islam harus diterima dan dihormati.
Karena menurutnya tidak ada argumen yang benar-benar
meyakinkan, baik teks keagamaan, elaborasi rasional maupun
bukti historis, yang menjustifikasi keunggulan mutlak sistem
episteme tertentu sehingga harus diterima secara mutlak oleh
seluruh umat Islam.

Jalan Menuju Pengetahuan Syariat

Konsep pemikiran tentang jalan mengetahui ajaran syariat
telah lama menghiasi diskursus pemikiran umat Islam. Seorang
cendekiawan kontemporer, al-Jabiri, memetakan sistem episteme
yang berkembang di dunia Islam dalam tiga kategori sebagai
berikut.

Pertama, sistem pengetahuan tekstual atau linguistik (nizham
al-ma’drif al-bayani) yaitu sistem pengetahuan yang menjadikan
teks atau tradisi sebagai rujukan utama. Sistem pengetahuan ini
dalam perkembangan sejarahnya mengkristal menjadi ilmu-ilmu
diskursif khas dunia Islam, seperti gramatika dan sastra Arab
(Nabw dan Baldghah), hukum dan teori-teorinya (Figh dan Ushil
al-Figh), Teologi (Kaldm) serta ilmu-ilmu tentang al-Quran dan
Hadits (‘Uliin al-Qurin dan ‘Uldim al-Hadits).0 Meskipun memiliki
ciri khasnya sendiri namun semua ilmu ini memiliki ciri umum

0 Al-Jabiti, Bunyah al-‘Agl al-‘Arabi: Dirdsah Tabliliyyah al-Nagdiyyah i al-
Nuzhum al-Ma'rifab fi al-Tsaqafah al-Islamiyyah (Beirut, Cassablanca: al-Markaz
al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1993), 9 dan 485. Untuk ulasan komparatif yang lebih
luas dengan konsep-konsep lainnya bandingkan dengan Syamsul Anwar,
“Epistemologi Hukum Islam dalam al-Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul Karya
al-Ghazali  (450-505/1058-1111)”,  Disertasi ~ (Yogyakarta: ~ Pogram
Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga, 2000), 139-48.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 251



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

yang sama, yaitu menjadikan teks sebagai rujukan epistemologis
paling utama. Kedua, sistem pengetahuan demonstratif (#ighdm al-
ma’arif  al-burbani) 7  yaitu  sistem  pengetahuan = yang
mengembangkan metode dan pandangan dunianya dengan
mengandalkan kemampuan akal. Pendukung sistem ini antara
lain para filosof peripatetik muslim yang mengembangkan sistem
filsafat berdasarkan tradisi filsafat Yunani kuno, terutama
Aristotelianisme.®  Ketiga, sistem pengetahuan gnostik (#izhdm al-
ma’arif al-rfani) yaitu sistem pengetahuan yang pada intinya
mengklaim adanya ilmu yang lebih tinggi tingkatannya, yang
hanya dapat diperoleh lewat intuisi (kasyf atau zhdm). Termasuk
dalam  kategori ini adalah sistem pengetahuan yang
dikembangkan para tokoh sufi dan kaum Syiah (baik Syiah
Imamiyah maupun Syiah Isma’iliyah) serta para filosof
luminasionis.?

Dengan konsep pemikiran yang mirip, jauh sebelumnya, al-
Sya‘rani telah mengemukakan pandangannya dalam a/-Mizéin al-
Kubra bahwa pengetahuan tentang syariat (khususnya tentang
hukum) bisa diperoleh melalui tiga cara yang bersifat hierarkis,
sesuai dengan kapasitas individual (dari tingkatan paling bawah),
yaitu: al-Taslim wa al- Iman, al-Nazhar wa al-Istidlal, dan al-Kasyf wa
al-Tyan.1

"Kaum Iluminasionis muslim menyebut sistem ini dengan istilah a/-
Hikmaly al-Babtsiyyah (filsafat diskursif) untuk membedakan sistem filsafat
pengetahuan yang mereka kembangkan senditi yaitu al-Hikmabh al-Dzangiyyah
(filsafat intuitif).

8Anwar, “Epistemologi...”, 139-48.

Ibid.

10Dalam satu karyanya yang lain (a/-Yawagit wa al-Jawabir), al-Sya’rani
membagi ilmu pengetahuan berdasarkan sumbernya ke dalam tiga kategori
sebagai berikut: (a) ‘I/w al-‘ag/ yaitu pengetahuan manusia yang diperoleh
melalui proses pemikiran (a/-ta’ammul), analisis (al-nazhar) dan pengamatan
(al-ithila’). (b) %m al-abwal yaitu pengetahuan yang didapatkan seseorang
lewat jalan dzawq al-sufi. (c) %m al-asrir yaitu pengetahuan yang diperoleh
melalui 7/bam. Perolehan ilmu asrar ini merupakan indikasi kesempurnaan
status bagi mereka yang telah menempuh jalan sufi (ah/ al-tharig), yakni ilmu
ladunni yang diperoleh secara langsung dari Allah swt tanpa melalui
perantaran siapapun baik lewat pengajaran dan periwayatan (#aq)) dari para
ulama syariat atau bimbingan seorang syeikh tasawuf. Lihat Thawil, A4/
Tashawmwuf. .., 97.

252 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

Al-Taslim wa al- Iman

Al-taslim wa al-imin adalah menerima pandangan yang
dikemukakan orang lain atau diserap dari tradisi yang hidup
dalam masyarakat. ! Dengan kata lain, pengetahuan tersebut
diperoleh lewat tradisi atau bisa disebut sebagai Nalar Tradisional.

Dalam terminologi yang digunakan di sini, arti Nalar
Tradisional adalah menerima pendapat orang yang dianggap
otoritatif untuk berbicara tentang hukum syariat (dalam konteks
ini yang dimaksud adalah para rawi hadits, imam mazhab, penulis
kitab figh, ulama, da’i, hakim agama, guru agama atau siapa saja
yang dianggap otoritatif) tanpa melakukan pengkajian atas dalil
ataupun argumen (bujjah) yang mendasarinya. Dengan demikian,
penerimaan dan pengamalan atas informasi hukum syariat tidak
didahului proses konfirmasi (fabayyun) dan telaah kritis atas isi
informasinya, melainkan disandarkan sepenuhnya pada otoritas
figur yang menyampaikan. Istilah lain yang pengertiannya sama
dengan faslim adalah faqlid'? yakni mengikuti pendapat orang
lain yang diangap berkompeten tanpa melakukan pengkajian
terhadap substansi pendapatnya.

Tingkatan ini adalah yang paling rendah dan berlaku
terutama bagi masyarakat awam, yakni mereka yang memang
belum memiliki kompetensi untuk menyimpulkan sendiri
(sstinbath) hukum  syariat dari sumbernya. Mereka harus
mengikuti pendapat para ulama yang mereka percayai, tanpa
diharuskan melakukan evaluasi atas kesahihannya. Hal itu bukan
untuk membatasi kebebasan dan kemandirian mereka, namun

1 Jenis ini tidak dimasukkan dalam konteks sistematika kajian
epistemologi (al-ma’rifah) karena yang dibahas adalah sumber-sumber
pengetahuan secara umum. Dengan menganggap epistemologi sufi sebagai
sebuah metode maka dikenal dua jenis ma’rifah, pengetahuan diskursif (a/-
ma’rifah al-istidliliyyah | connaissance discursive) dan pengetahuan intuitif (a/-
ma’rifah  al-hadasiyyah/ connaissance intuitive). ~ Abu al-Wafa al-Ghunaimi al-
Taftazani, Dirdsat fi al-Falsafah al-Isiamiyyah (Mesir: Maktabah al-Qahirah al-
Haditsah, tt), 141.

12Syeikh Hasan al-Banna lebih memilih istilah ###/ba’ sekalipun oleh
sebagian ulama lainnya diberikan arti yang berbeda. Lihat Muhammad Yusuf
al-Qardhawi, Fighul 1kbtilaf, Antara Perbedaan yang Dibolebkan dan Perpecaban
yang Dilarang, ter. Aunur Rofiq Shaleh Tamyjid (Jakarta: Robbani Press, 2001),
208.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 253



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

semata-mata demi menghindari kesesatan yang tidak mereka
sadart.!?

Sebagai tamsil, al-Sya‘rani mengibaratkan para ulama wzujtabid
itu laksana bintang-bintang di langit, sedangkan masyarakat
awam adalah penduduk bumi yang tidak bisa melihat bintang-
bintang itu secara langsung kecuali hanya mengamati
bayangannya yang tampak dari atas permukaan air.'* Karena
keterbatasan kompetensinya, kaum awam hanya bisa memilih
satu dari “bintang-bintang” (ulama mujtahid) yang ada sebagai
petunjuk jalan. Namun mereka juga tidak diharuskan
mengikatkan diri secara ketat hanya terhadap “bintang” tertentu
untuk selamanya, sepanjang hayat mereka.

AI-Nazhar wa al-Istidlil

Secara etimologis nazhar berasal dari akar kata naghara yang
artinya memandang, melihat atau memikirkan. Sedangkan zs#id/i/
(bentuk modifikasi dari kata dalla) artinya melacak untuk
menemukan petunjuk (da/z/). Di sini istilah tersebut diartikan
sebagai pembenaran penerimaan, dan pengamalan suatu konsep
hukum yang didasarkan pada hasil penelitian dan analisis atas
sumber utama ajaran syariat yaitu al-Quran dan Sunnah Rasul
serta sumber penunjang lainnya. Dengan memperhatikan
karakteristtk utamanya, tipe episterze ini dapat disebut sebagai
Nalar Rasional.

Posisi nalar tipe ini satu tingkat lebih tinggi dari yang
disebutkan pertama kali (a/-taslim wa al-iman), dan berlaku bagi
mujtahid yang mampu menyelami sumber (da/il) syariat serta
metode zstinbath-nya, baik yang dilakukan secara individual atau
kolektif. Karena kompetansinya mereka mampu menelaah dalil-
dalil (al-Quran, Hadits dan sumber-sumber lainnya), menilai
validitas dan otentisitasnya serta melakukan is#idla/ guna
menemukan kesimpulan hukum yang terkandung di dalamnya.

13Abd al-Wahhab al-Sya’rani, A/Mizin al-Kubrd, Juz 1 (Semarang: PT
Toha Putra, tt), 62.
14]bid., 58.

254 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

Al-Kasyfwa al-‘lIydn

Ini adalah tingkatan tertinggi yang hanya dapat dilakukan
ulama tertentu (kbash) yang benar-benar pilihan. Setelah
menjalani serangkaian usaha lahir batin menuju ma'rifah, para
ulama &hash itu akhirnya memperoleh karunia istimewa, karena
di samping penguasaan dalil dan piranti metodologis yang
dikuasai sebelumnya, secara spiritual mereka memperoleh akses
langsung kepada Allah swt dan rasul-Nya untuk mendapatkan
pengetahuan lewat intuisi (kasyf wa al-‘iydn) dengan memperoleh
ilmu ladunni.  Jenis episteme ini dapat disebut sebagai Nalar
Spiritual.

Dalam menangkap ilmu syariat lewat kasyf atau dzaug, '
mereka tidak lagi menggunakan metode penalaran atau disiplin
ilmu tertentu sebagaimana kebanyakan mujtabid. Namun hal itu
hanya berlaku khusus bagi mereka yang benar-benar
berkompenten, sementara para mujtahid “pemula” yang belum
mencapai tingkatan dzaug tetap harus mengikuti pendapat yang
paling unggul (arah) berdasarkan hasil zitihdd yang mereka
lakukan.

Ketiga jalan menuju pengetahuan tentang syariat (nalar
tradisional, nalar rasional dan nalar spiritual), sekalipun berada
dalam posisi yang hierarkis berdasarkan subyek hukum yang
mengamalkannya, namun sesungguhnya secara moral memiliki
nilai kebenaran yang sama, karena masing-masing dikaitkan
dengan individu yang sifat dan kapasitasnya memang berbeda.
Jadi perbedaannya hanya dalam kerangka teoretis berdasarkan
karakteristik segmen sosial yang menjadi “konsumen” dari
aturan hukum itu, dan bukan pada nilai kebenarannya.

Dengan mengakomodasi ketiga sistem epistemze tersebut, al-
Sya‘rani meneguhkan pendiriannya bahwa sekalipun secara
konseptual ketiganya dapat dibedakan, namun semuanya
memiliki nilai kebenaran yang sama. Apa lagi ketiga sistem

15Dalam kajian Tasawuf yang lebih detail, kedua istilah ini (kasyf dan
dzawg) memang dibedakan, baik dalam rumusan definisi maupun elemen-
elemen makna dasarnya, namun dalam pembahasan di sini yang
dimaksudkan adalah sama, yakni perolehan pengetahuan lewat pencerahan
spiritual (ma'rifah), atau cara ketiga disamping perolehan pengetahuan lewat
tradisi dan rasio.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 255



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

episteme tersebut juga telah berkembang luas dalam tradisi
keagamaan kaum muslimin, di mana masing-masing memiliki
pengikut yang besar sekali jumlahnya. Oleh karena itu,
keberadaan ketiganya tidak boleh diingkari atau ditolak,
melainkan justru harus diakomodasi dan dimanfaatkan.

Dengan demikian, menurut al-Sya‘rani, secara teoretik
hukum Islam bisa dan boleh dipahami melalui metode dan
pendekatan yang manapun dari ketiga sistem epistemse tersebut,
asalkan dilakukan oleh mereka yang benar-benar memiliki
kompetensi ber-7#hdd, disertai niat tulus untuk memahami dan
mengamalkan dengan sebaik-baiknya.

Kasyfsebagai Sumber Pengetahuan

Istilah Aasyf 6 sangat populer di kalangan penganut dan
pemerhati tasawuf.!” Mereka yang menjalani kehidupan tasawuf
disebut muthashawwif'® Seorang salik (istilah lain dari mutashawwif,
yakni seseorang yang tengah menjalani s#/#k) menempuh

16Al-Jurjani dalam a/Ta'’rifdt menjelaskan makna asyf sebagai berikut:
“Secara etimologis kasyf berarti menyingkap tabir. Sedangkan dalam
terminologi Tasawuf &asyfberarti melihat makna-makna gaib di balik “tabit”.
Lihat Abu al-Wafa al-Ghunaimi al-Taftazani, Dirdsit fi al-Falsafah al-
Isiamiyyah (Mesir: Maktabah al-Qahirah al-Haditsah, tt), 157-8.

17 Tashawnf merupakan aktivitas olah jiwa dan sekaligus merupakan
filsafat ‘amaliyab yang didasarkan pada prinsip ma'rifah kepada Allah swt. Para
satjana dari kalangan orientalis barat menyebut Tasawuf dengan istilah
Sufism. Dalam istilah para orientalis barat, kata Sufism khusus dipakai untuk
mistisisme dalam Islam. Mereka tidak menggunakan istilah Swufism untuk
mistisisme dalam agama-agama selain Islam. Sebagaimana mistisisme di
luar dunia Islam, Sufisme bertujuan untuk mendapatkan hubungan langsung
dan disadari dengan Tuhan. Intisari Mistisisme (termasuk Sufisme) adalah
kesadaran akan adanya komunikasi antara roh manusia dengan Tuhan
dengan cara mengasingkan diri dan melakukan kontemplasi. Namun di
kalangan para sufi sendiri istilah  Tasawwsuf dijelaskan dengan banyak
rumusan definisi, tergantung aspek yang ingin ditonjolkannya. Lihat Harun
Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam (Jakarta: Bulan Bintang 1973), 506.
Lihat juga Ibrahim Baisuni, Nasyat al-Tashawnf al-Islami (Kairo: Dar al-
Ma’arif, tt.), 33.

18A]-Sya‘rani sering menyebutnya sebagai ab/ al-tharig, yakni mereka yang
menapaki jalan kehidupan Tasawuf. Di tempat lain dalam karyanya itu
terkadang dia juga menyebutnya sebagai alfagir, yakni orang-orang yang
sungguh-sungguh mendambakan karunia Allah swt.

256 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

perjalanan ruhani yang terdiri atas deretan maqdm yang
terthubung secara integral dengan pengalaman psikis yang
disebut 4al.1? Jalan itu dimulai dengan pertobatan (faxbah) dan
berpuncak pada pengetahuan intuitif mistik tentang Tuhan yang
disebut £asyf.

Para tokoh sufi melihat jalan ruhani yang diekspresikan
dalam janji al-Quran surat al-Ankabut (29): 69: “Dan orang-
orang yang berjihad di dalam (mencari keridlaan) Kami, benat-
benar akan Kami tunjukkan kepada mereka jalan-jalan Kami.
Dan sesungguhnya Allah benar-benar bersama dengan orang-
orang yang berbuat baik”.20

Mendapat inspirasi dari sejumlah ayat al-Quran (seperti QS.
Al-Takatsur [102]: 5 dan 7 serta al-Waqgiah [56]: 95) yang
menyebut kata ’iw al-yaqin, ‘ain al-yagin dan haqq al-yaqgin, para
sufi, seperti dijelaskan al-Qusyairi (wafat 465 H) dalam a/-
Risilah-nya, menyatakan:

Iim al-yagin menurut istilah para sufi adalah pengetahuan
yang didasarkan pada argumen rasional (burbin), ’ain al-yaqin
adalah pengetahuan yang didasarkan pada ketentuan teks (bayan)
sedangkan bagq al-yagin adalah pengetahuan/pengalaman batin
secara langsung (7yan). ’llmu yagin itu ilmunya para pendukung
penalaran rasional, ’ain al-yagin adalah ilmunya para pendukung
ilmu tekstual dan Jagq al-yagin adalah ilmunya para pendukung
pengetahuan batin yang langsung.?!

Pada bagian lain dari karyanya tersebut, dengan mengutip
Abu ’Ali al-Daqqaq (wafat 392 / 1002) al-Qusyaiti juga

menyatakan:

Ada orang-orang yang tergolong sebagai pendukung revelasional dan
ada pula yang mendukung ilmu rasional. Posisi para pemimpin
kelompok ini (yakni para Sufi) adalah lebih tinggi dari pada kelompok-
kelompok lainnya. Apa yang bagi orang lain tidak nyata, bagi kelompok
ini (kelompok Sufi) adalah nyata. Pengetahuan yang oleh sekelompok

YPenjelasan mengenai ba/ dan magam ini lihat Al-Qusyairi, A/-Risdlabh all-
Qusyairiyyab fi T al-Tashawwuf (Kairo: Maktabah wa Matba’ah Ali Suhaih,
tt), 234-9. Lihat pula Nasution, Filsafat..., 62.

20Al-Taftazani, “Sumbangan Tasawuf Kepada Pendidikan”, Is/am Negara
dan Hukum , ed. Johannes den Heijer dan Syamsul Anwar (Jakarta: INIS,
1993.), 138.

AA-Qusyairi, A/-Risdlab..., 74.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 257



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

orang dipelajari secara diskursif maka bagi mereka pengetahuan itu bisa
datang secara langsung dari Allah Yang Mahatinggi. Para sufi memiliki
“hubungan” langsung dengan Allah swt. sedang kelompok lain adalah
pengguna penalaran diskursif.??

Dalam latihan-latihan spiritualnya (r7yddlab) seorang sufi akan
mendaki “tangga-tangga spiritual” yang mencerminkan tahapan
perkembangan kekuatan batinnya (dati  magdm ke magim
berikutnya dan dari bd/ ke hal berikutnya) hingga sampai ke suatu
tingkatan bisa “melihat” (wa’rifah) Allah dengan mata batin (‘ain
al-bashirah) secara langsung, dalam suasana antusiasme kejiwaan
luar biasa yang sulit diungkapkan dengan kata-kata. Oleh karena
itu wajar jika ungkapan-ungkapan mistis kaum sufi (syathabat
shifiyyah) sering menimbulkan salah paham bagi orang awam dan
mendatangkan badai fitnah yang hebat bagi pribadi tokoh sufi
yang mengungkapkannya.??

Pengalaman psikis itu biasanya diawali dengan kegelisahan
jiwa atau keraguan, akibat kesadaran akan adanya kontradiksi
antara (bisikan) nafsu dan akal di satu sisi dengan renungan
filsafat di sisi lainnya. Namun demikian, keraguan ini pada
dasarnya bersifat metodologis, karena setelah itu, baik cepat atau
lambat, akan diikuti dengan ketenteraman atau kedamaian jiwa.*

Mengenai perjuangan (riyddlah atau mujahadah) sufi ini, tokoh
ilmuwan dan sejarawan Ibn Khaldun (1332-14006), seperti
dikutip oleh al-Taftazani, menjelaskan dalam Mugaddimah-nya.:

Kemudian  mujibadah, —khalwah dan  diikr ini  dikuti dengan
tersingkapnya tabir inderawi dan terlihatnya isyarat-isyarat perintah
Allah yang tidak dapat ditangkap oleh kekuatan inderawi (orang biasa).
Terjadinya kasyf adalah karena ketika jiwa manusia telah berpaling dari
indera lahiriahnya kepada ke dalaman penghayatan batiniahnya, maka
melemahlah  kekuatan indera itu dan meningkatlah kekuatan
spiritualnya (#4h). %

Al-Ghazali (450-505/1058-1111) dalam karyanya, Iy’ 'Uliim
al-Din, dia menjelaskan panjang lebar tentang seluk-beluk 7/

22]hid. 313

2Hal ini antara lain terlihat dalam tragedi kematian sejumlah sufi besar
seperti al-Hallaj (w. 922) dan Suhrawardi (w. 1234).

2 Al-Taftazani, Dirdsit..., 146.

25]bid., 147.

258 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

ladunni. Menurutnya, pengetahuan manusia dapat diperoleh
melalui dua jalan: Pertama lewat pembelajaran dan penalaran
(disebut 7'7%bar atau istibshar) yang dilakukan para ulama dan
filosof. Sedangkan yang kedua adalah melalui penghujaman
dalam hati secara langsung oleh Allah swt. seolah-olah orang
yang bersangkutan tidak menyadarinya, lalu ilmu itu masuk
begitu saja dalam alam kesadarannya. Al-Ghazali menyebut cara
perolehan ilmu jenis yang terakhir ini dengan istilah a/~ta’allum al-
rabbani.

Iimn Ladunni datang kepada penerimanya melalui £asyf dan
(didahului dengan) tersingkapnya “tabir” (b7ab). Ilmu jenis ini
terutama berisi pengetahuan tentang esensi (dzdz) dan sifat
ketuhanan (#ihiyah), yang kemudian disusul dengan pengetahuan
tentang hakekat segala wujud, pengetahuan rahasia alam dan
(aspek-aspek) batin dari ajaran syariat serta berbagai ketentuan
hukumnya. 27 Untuk mendapatkan imu ini, para sufi
menggunakan “hati” (ga/b) sebagai sarana epistemologis. Mereka
tidak menggunakan indera dan metode yang diciptakan oleh
kekuatan empiri serta tidak pula berpegang pada rasio, kajian
teoretik serta penalaran logika. Singkatnya, mereka berpegang
pada dzang.?®

Bagi sebagian sufi, £asyf bisa dijadikan rujukan utama dalam
melakukan konfirmasi (fabayyun) untuk menilai (kebenaran) hasil
pemikiran rasional (f7&r) yang dilakukan para mujtabid (ahli Figh).
Hal itu misalnya terlihat pada tokoh besar sufi, Ibn ‘Arabi (w.
1240) ketika dia menyebut contoh-contoh kasus yang
mengisyaratkan bahwa jalan Aasyf itulah yang cenderung dia
gunakan dan yang mengantarkannya pada 7w al-yagin (atau
bahkan ‘@in al-yagin). Menurut Ibn ’Arabi, banyak Hadits yang
dari sisi ilmu riwdyah, tergolong sahih tetapi berdasarkan kasyf
para imam sufi dari “pertemuan” (spiritual) mereka dengan
Rasulullah saw. ternyata hadits-hadits tersebut tidak sahih

20Al-Taftazani, Dirdsat..., 159.
271bid., 147.
28]bid., 157. Lihat pula Al-Qusyairi, A/-Risdlab..., 271.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 259



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

sehingga tidak mereka amalkan, sekalipun mereka tahu hadits itu
diamalkan oleh para ulama Figh bersama pengikut mereka.?

Pola epistemologi Tasawuf tidak didasarkan pada logika
deduksi, induksi, dan pengalaman empirik, tetapi pada grosis
(%fan) yang dalam bahasa psikologi modern disebut
pengetahuan “emotional mistics”. Satu-satunya jalan untuk
memperoleh ilmu tersebut adalah lewat intuisi mistik dan inilah
yang dalam dunia tasawuf disebut dengan &asyf-3

Dalam penuturan tokoh sufi Abu al-Hasan al-Nuri (w. 907),
Tasawuf memang bukan hasil dari suatu perumusan konseptual
atau konstruksi rasional ilmu pengetahuan. Oleh karena itu
seorang sufi sejati tidak akan suka berdebat (beradu argumentasi
mengenai sesuatu masalah) serta tidak suka (ikut-ikutan)
dukung-mendukung ataupun menentang suatu pendapat
mengenai masalah tertentu. Fokus perhatian mereka lebih pada
upaya menjalani kehidupan spiritual (dan akblig) yang sebersih-
bersihnya. Sufi sejati tidak menenggelamkan dirinya dalam
renungan dan pemikiran (sebagaimana para filosof) tetapi dalam
kegelisahan jiwanya sepanjang jalur pendakian mereka meniti
tingkatan demi tingkatan abwdil/ dan magamar (bentuk jamak dari
bal dan magaim).3!

Titian Jalan Menuju Kasyf

Menurut al-Sya‘rani, prosedur untuk mendapatkan ilmu
syariat lewat kasyf langsung dari sumbernya,3? adalah sebagai
berikut. Pertama, melaksanakan sw/ik (menjalani kehidupan
tasawuf) di bawah bimbingan syeikh yang benar-benar
berkompenten (‘grif) dalam melakukan evaluasi atas setiap gerak
dan diam manusia. Seorang murid harus memasrahkan segenap

D1brahim Hilal, A~ Tashawwuf al-Islin bayna al-Din wa al-Falsafah (Kairo:
Dar al-Nahdlah al-Arabiyyah, 1979). 171.

30Al-Taftazani, Dirasat..., 162.

3 Ahmad Mahmud Subhi, Al-Falsafa al-Akhlaqiyyah fi al-Fikr al-Islami
al-‘Agliyun wa al-Dzauqiyyun aw al-Nazhar wa al-‘Amal. (Mesir: Dar al-
Ma’arif, tt), 200.

32 Menurut Al-Sya‘rani, dengan jalan itu pula orang akan sungguh-
sungguh memahami konsep mzzan-nya lewat kasyf atau dzang (bukan lewat
pembuktian, penalaran dan penelitian ilmiah).

260 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

urusan dirinya, keluarganya dan cara pengurusan seluruh harta
bendanya berdasarkan petunjuk syeikh tersebut dengan segala
keikhlasan hati. Langkah awal ini adalah salah satu di antara hal
yang paling pokok.33

Dalam penjelasan yang lebih general, seorang hamba Allah
swt. memang tidak akan bisa mencapai tingkatan yang tinggi itu
kecuali melalui dua cara, Pertama, lewat al-jadib al-ilihi yang
terjadi semata-mata atas kehendak-Nya dan tidak dapat
diusahakan. Kedwa (yang dapat diikhtiarkan) adalah sw/ik di
bawah bimbingan syeikh yang sungguh-sungguh berkompenten.
Dalam amal perbuatan setiap manusia senantiasa terdapat cacat
(lahiriah maupun batiniah) yang sekalipun mungkin dia dapat
berupaya melenyapkan sendiri dengan jalan tekun beribadah,
tetapi sebenarnya dia tetap tidak akan mampu mencapai sumber
utama pengetahuan tentang syariat, karena (dengan jalan itu) dia
sebenarnya justru telah masuk dalam perangkap fag/id kepada
imamnya yang kemudian menjadi penghalang dari kemungkinan
mengetahui sumber utama syariat seperti yang telah dilihat oleh
imamnya tersebut.? Dengan demikian, untuk sampai (wushil)
kepada pengetahuan tentang sumber utama syariat (‘azn al-syari’ah
al-kubrd), keberadaan syeikh sebagai pembimbing dalam
perjalanan spiritual merupakan persyaratan mutlak.

Dijelaskan oleh Syeikh Muhyiddin (Ibn ‘Arabi) dalam a/-
Futiihat al-Makkiyah bahwa, “Barangsiapa menempuh perjalanan
ruhani tanpa bimbingan Syeikh yang terpercaya serta tidak wara’
(menjaga dirinya) dari apa yang diharamkan oleh Allah swt.
niscaya dia tidak akan sampai pada tingkatan ma’rifah sekalipun
dia beribadah dengan tekun sepanjang usia Nabi Nuh”. 35

Dalam hal ini al-Sya‘rani menyatakan:

3 Sehingga seandainya syeikh tersebut memerintahkannya untuk
menceraikan istrinya, melepaskan hak atas semua hartanya atau berhenti dari
pekerjaannya sekalipun, jika dirinya masih ragu-ragu dalam menjalankan
perintah itu, maka dia tidak akan pernah sampai pada “mata air”
pengetahuan tentang syariat meskipun dia melakukan ibadah selama seribu
tahun (menurut standar manusia biasa). Lihat Al-Sya‘rani, A/-Mizan..., 20.

341bid., 21.

31bid., 31.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 261



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

Wabhai saudaraku, jika anda ingin sampai (wushil) kepada pemahaman
migan ini dengan dzang maka hendaknya anda menempuh tharig al-ganm
dan riyddlah di bawah bimbingan seorang syeikh yang terpercaya dan
telah mencapai tingkatan dzang dalam harig itu, agar nantinya dia bisa
membimbing anda untuk senantiasa ikhlas dan jujur dalam ilmu dan
amal, serta membantu membersihkan segenap noda kotor dalam hati
yang dapat menghalangi anda dalam perjalanan ruhani itu. Patuhi
perintah-perintahnya agar anda bisa mencapai tingkat kesempurnaan
(magam al-kamail) >

Perjalanan swu/ik yang dilakukan tanpa bimbingan seorang
syeikh sering kali tidak lepas dari noda perasaan 7y’ (pamer),
Jadal (perdebatan sengit) dan ambisi duniawi lainnya meskipun
tidak terkatakan secara eksplisit oleh orang yang bersangkutan.
Jika sudah demikian, maka perjalanan su#/ik itu tidak akan dapat
mengantar anda kepada tujuan yang sebenarnya, sekalipun
kawan-kawan anda mungkin akan mempercayai status
quthbiyyah 77 anda, padahal hal itu sama sekali tidak akan
berguna.38

Dalam setiap perjalanan suliik, seorang syeikh yang
berkompeten akan membimbing muridnya dalam melakukan
dzikr serta dalam mengosongkan jiwa dari segenap pengetahuan
ghahir (sebutan al-Sya‘rani untuk al-wulim al-syar’iyyah) hingga dia
merasa tidak perlu lagi mempelajari sebuah kitab pun.
Pengosongan jiwa ini dimaksudkan untuk memudahkan
masuknya limpahan ilmu /ladunni yang akan datang setelahnya.
Dengan menempuh prosedur tersebut, maka sekalipun murid
tersebut masih bodoh ketika baru memasuki arena &babvabh,
tetapi nantinya dia akan keluar dari situ dalam keadaan alim, di
mana hampir tidak ada lagi satu aspek ilmu pun yang

3¢1bid., 30.

37 Quthbiyyah secara literal artinya adalah kutub atau poros, sedangkan
dalam terminologi Tasawuf artinya adalah tingkatan tertinggi dalam herarki
keanggotaan para wali. Lihat Anemarie Schimmel, Mystical Dimensions in Isiam
(Chapel Hill: The University of North Carolina Press, 1975), 508. Lihat juga
Fazlur Rahman, Is/am, ter. Ahsin Muhammad (Bandung: Pustaka, 2003),
196-7

3Al-Sya‘rani, A/~Mizan..., 31.

262 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

tersembunyi darinya, bahkan melebihi alimnya para ulama
syariat.?

Prosedur kedua yang harus ditempuh, adalah menindaklanjuti
semua prosedur tersebut dengan langkah-langkah berikut: (a)
Menjaga kesucian dati hadats, sepanjang hari, baik siang maupun
malam, selagi dirinya masih terjaga (tidak tidur). (b)
Melaksanakan puasa terus-menerus (setiap hari) selama
menjalani masa su/ik kecuali dalam situasi yang benar-benar
darurat. (c) Tidak mengkonsumsi makanan dan minuman yang
(seluruh atau sebagian bahan pembuatannya) berasal dari bagian
tubuh makhluk bernyawa (menjadi vegetarian). (d) Menahan diri
dari makan dan minum kecuali ketika situasi sudah mencapai
tingkatan darurat. (e¢) Tidak mengkonsumsi makanan dan
minuman yang berasal dari orang-orang yang tidak wara’ dalam
menjaga penghasilannya, seperti orang yang hidup hanya dengan
mengandalkan pemberian orang lain karena pandangan kebaikan
hati atau zwhd-nya dan orang yang bekolaborasi dengan
penguasa yang tidak wara’. (f) Tidak membiarkan ingatan dan
pikirannya lupa kepada Allah meskipun hanya sekejap. Dia harus
senantiasa murdigabah sepanjang hari, baik siang maupun malam,
atas dasar keyakinan yang teguh bahwa Allah swt. senantiasa
mengawasinya.*

Menurut para sufi, agar seseorang dapat memahami makna
al-Kitab dan Sunnah, langkah yang harus ditempuh adalah
dengan memperbanyak amalan sunnah (zawdifil), karena siapa
saja di antara hamba Allah yang mau konsisten
mengamalkannya, niscaya dia akan dicintai oleh-Nya, didekatkan
posisinya di sisi-Nya, serta “diberitahu rahasia syariat-Nya”. 4!
Manusia menjalankan amalan wajib lazimnya karena takut akan
siksa-Nya atau mengharapkan pahala-Nya, sedangkan dalam
amalan sunnah mereka melakukan karena mencintai-Nya dan
bukan karena mengharap pahala atau takut siksa-Nya.#> Amalan-

¥Thawil, akTashawwuf.., 98.

WAl-Sya‘rani, Ar-Mizan..., 20.

41 antara ayat al-Quran yang digunakan untuk mendukung pernyataan
ini antara lain adalah ayat, “Bertakwalah kepada Allah, (maka) Allah akan
mengajarmu” (Qs. al-Baqarah [2]: 283).

Thawil, al-Tashawwaf..., 102.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 263



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

amalan sunnah (wawdfil) itulah jalur utama untuk memahami
makna-makna al-Quran dan Sunah Rasul. Tentu saja amalan-
amalan sunnah itu harus dilaksanakan setelah semua amalan
wajib dijalankan dengan sebaik-baiknya.

Hubungan antara Tradisi, Rasio dan Intuisi

Dalam bingkai kajian hukum Islam, terdapat tiga bentuk
sikap fundamental terkait dengan posisi pengetahuan yang
diperoleh lewat intuisi (#ham atau kasyf); Pertama, sikap menolak
sepenuhnya  keberadaan  kasyl.  Kedwa, sikap menerima
sepenuhnya Aasyf sebagai argumen (bujjah) hukum syariat
(sebagai dalil independen) bahkan tingkat validitasya lebih tinggi
daripada otoritas teks. Ketiga, sikap moderat dengan tendensi
mendamaikan dua pertentangan sebelumnya, yakni menerima
kasyf dengan syarat isinya tidak menyalahi alias bertentangan
dengan ketentuan yang diketahui lewat tradisi (wash) dan
penalaran (istidlal).*

Menurut para sufi, ilmu batin senantiasa bersandar pada
syariat. Ilmu batin merupakan ilmu dzangy** yang pokok-pokok
isinya sesungguhnya telah tercakup dalam berbagai ketentuan
syariat, baik secara tersurat (manthiig) maupun tersirat (mafhiim).
Ketika seorang hamba mematuhi aturan syariat, mengamalkan
al-Kitab dan  Sunnah dengan  sungguh-sungguh dan
menghadapkan hatinya (fawajjub) kepada Allah swt. serta meniti
jalan ke arah diang menuju hadirat-Nya, maka terbukalah
baginya kemungkinan untuk mendapatkan karunia ilmu
semacam itu.

$Yusuf al-Qaradhawi, Figh Praktis bagi Kebhidupan Modern, ter. Abdul
Hayyi al-Kattani (Jakarta: Gema Insani Press, 2002) 100.

4 Dzawq, adalah salah satu karakteristik dalam lapangan pendidikan
kaum sufi. Para sufi tidak mengingkari pentingnya peran akal dan
pengetahuan  diskursif dalam kehidupan ini. Hanya saja mereka
membedakan antara dua lapangan pengetahuan, diskursif dan  intuitif.
Menurut mereka untuk menangani masalah-masalah di dunia nyata ini kita
harus mendayagunakan karunia indera dan akal yang kita miliki. Namun
dalam menghadapi masalah perasaan yang lahir dari pengalaman religius
maka yang lebih tepat adalah dengan menggunakan hati (a/-galb). Lihat al-
Taftazani, “Sumbangan Tasawuf kepada Pendidikan”, Islm Negara dan
Hukum, ed. Heijer, Johannes den, et.al. (Jakarta: INIS, 1993.), 138.

264 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

Al-Sarrajj al-Thusi (w. 988) dalam karyanya, a/-Luma),
menjelaskan bahwa sesungguhnya ilmu syariat itu hanya satu,
namun di dalamnya mengandung dua elemen, rwdyah dan
dirdyah. Jika seseorang mampu mengamalkan ajaran syariat
dengan menggabungkan keduanya, maka model seperti itulah
memang yang ideal, yakni ilmu yang mampu mengantar kepada
kesempurnaan dalam menjalankan amal lahir dan amal batin
sekaligus.*

Syari’ah adalah ibarat susu sedangkan bagigah adalah kejunya.
Orang tidak akan mendapatkan bagigah yang sesungguhnya jika
tidak mengamalkan syari’ah terlebih dahulu. Hagigah juga
mencakup pengertian bahwa setiap orang seharusnya ikhlas
(mukblish) dalam setiap tindakan yang dilakukannya. Ibn
’Atha‘illah al-Iskandari (w. 1309) menyatakan, ”Semua tindakan
sesungguhnya hanya sekedar bentuk (formalitas) semata, sedang
esensinya adalah ikhlas”. 4 Dengan demikian, Hagigah
merupakan buah dari (pengamalan) syari’ab.

Dalam karyanya yang lain, a/-Thabaqait al-Kubra, al-Sya‘rani
menjelaskan bahwa ilmu batin adalah ilmu yang memancar
dalam hati para wali ketika kehidupan mereka penuh disinari
dengan pengamalan ajaran al-Kitab dan Sunnah. Sesungguhnya
amalan-amalan fashawwnuf merupakan kelanjutan dari amalan
syari’ah.*’  Amalan lahiriah adalah yang berupa tindakan fisik,
baik yang terdiri dari ibadah ritual (seperti bersuci, shalat, puasa,
haji dan jihad), maupun berbagai ketentuan hukum syariat dalam
lapangan sosial (seperti budid, thalag, ‘itag, buyi’, fard’dl, dan
qgishash). Sedangkan amal batin adalah berupa gerak hati seperti
pembenaran, zuan, yaqin, jujur, ikhlas, ma’rifah, mababbab, ridla,
dzikr, syukr dan sebagainya.*®

Dalam a/-Risalah-nya al-Qusyairi menjelaskan kaitan antara
syari’ah dan hagigah sebagai berikut:

Syari'ah adalah perintah untuk memenuhi aspek kehambaan sedangkan

bagigah adalah musyihadah (penyaksian) terhadap aspek ketuhanan. Setiap
(pengamalan ajaran) syari’ah yang tidak ditopang oleh (penghayatan yang

B Al-Taftazani, Dirasat..., 154.
46Al-Taftazani, “Sumbangan...”, 139.
4Seperti dikutip al-Taftazani, Dirasat..., 154.
48]bid.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 265



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

memadai terhadap) Jagigab tidak akan diterima (dihadapan Allah swt.).

Sebaliknya, setiap penghayatan fagigah yang tidak diikat dengan syari’ah

tidak akan mencapai tujuannya. Karena secara substansial antara syar?'ah

dan jbaqigah tidak terpisahkan, maka fasyf yang otentik dan sahih
selamanya tidak akan pernah bertentangan dengan ketentuan-ketentuan
syari'ah.*

Pandangan al-Qusyairi tersebut, yang juga disetujui al-
Sya‘rani, menegaskan pentingnya mengindahkan semua aturan
syari’ah jika seseorang benar-benar ingin mendapatkan kebenaran
yang tertinggi. Seberapa pun tingginya “imu” Jagigah dapat
dicapai seseorang, hal itu sama sekali tidak akan pernah
memberikan izin untuk mengabaikan atau memandang rendah
syari’ab.

Para sufi bahkan sangat menekankan agar semua aktivitas
mujahadah mereka hendaknya tetap dalam ikatan ketentuan
syari’ah. Abu Yazid al-Busthami (w. 874), seorang tokoh besar
kaum sufi generasi awal, dengan tegas menyatakan:

Seandainya kalian melihat seseorang yang memiliki karamah hingga
dapat terbang di udara, maka janganlah tertipu olehnya sampai kalian
benar-benar mengetahui apa yang dilakukan terhadap perintah, larangan,
batasan-batasan (hudud) syarah dan (kalian juga memastikan)
kesungguhannya dalam mengamalkan ajaran syari’ah.50

Tokoh sufi lainnya, al-Qusyairi, menegaskan:

Setiap (amalan) syari’ah yang tidak ditopang dengan haqiqah tidak akan

diterima. Dan begitu pula setiap (ilmu) haqiqah yang tidak diikat dengan

ketentuan syari’ah (juga) tidak akan diterima.

Dengan demikian tingkat ma’rifah sufi itu tidak akan bisa
diperoleh kecuali lewat kejujuran dalam bermuamalah, kesucian
diri dari segala akhlak yang hina serta kesungguhan
menghadapkan hati  (fawajub) kepada Allah swt. Semua
pencapaian itu tidak akan bisa diraih tanpa usaha yang sungguh-
sungguh untuk memutuskan diri secara mutlak dari berbagai
keinginan menuruti bisikan nafsu dan dorongan-dorongan
jahatnya. Hal itu berarti pula bahwa sesungguhnya ma’rifah juga

YAl-Sya‘rani, AlMizan..., 12.

S0Ibrahim Baisuni. Nasy'at al-Tashawwuf al-Islami (Mesir: Dar al-Ma’arif,
tt) 13.

S1AL-Qusyairi, A/-Risalab..., 296.

266 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

bertujuan untuk menyempurnakan akhlak yang mulia (a/-akhliq
al-karimah).>?

Oleh karena itu, agar orang tidak terjerumus dalam kesesatan
akibat pengetahuan yang (dipercayai) datang lewat kasyf, al-
Sya‘rani menarik sikap tegas bahwa sekalipun (dalam pandangan
subyektif kaum sufi) £asyf memiliki tingkatan validitas yang lebih
tingei, namun demi menjamin kesesuaiannya dengan ketentuan
syari’ah, semua materi pengetahuan yang diperoleh lewat kasyf
tersebut harus dibandingkan (dan dikonfirmasikan) terlebih
dahulu dengan (makna zghabir) teks al-Kitab dan Sunnah.>? Jika
sejalan dengannya, maka bisa diamalkan dan jika tidak sejalan
maka haram untuk diamalkan.

Sikap tersebut merupakan bentuk perlawanan al-Sya‘rani
terthadap sejumlah tokoh sufi yang saat itu mengibarkan klaim
superioritas mutlak Jagigah (Tasawuf) terhadap syari’ah (Figh).
Klaim-klaim ekstrem semacam itu akhirnya dapat mendorong
mereka menganggap remeh dan berani melanggar berbagai
aturan syari'ab secara terang-terangan, yang kemudian diikuti
secara luas oleh pengikut mereka.

Keberadaan /kasyf sebagai bagian dari sistem episteme
keagamaan yang berkembang di lingkungan umat Islam memang
tidak dapat diingkari, karena disamping elemen-elemen dasarnya
telah memiliki sejarah panjang sejak masa-masa awal sejarah
Islam, ia juga telah memberikan sumbangan yang amat besar
bagi perkembangan pemikiran kaum muslimin.

Namun menurut al-Sya‘rani, karena sifatnya yang amat
pribadi dan subyektif serta potensinya yang besar untuk bisa
disalahgunakan, maka pengetahuan yang diperoleh lewat Aasyf
haruslah senantiasa  “dipagari” dan disaring terlebih dahulu
dengan batasan ketentuan zahir syariat agar penerapannya tidak
keluar dari situ.

Catatan Akhir

Dalam merespons kecenderungan meluasnya sikap-sikap
yang bertendensi eksklusifisme dan fanatisme mazhab hukum di

52Al-Taftazani, Dirasat..., 166.
3 Al-Sya‘rani,, AFMizan..., 12.

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 267



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

kalangan umat Islam, al-Sya‘rani telah melakukan dua langkah
penting:

Pertama, memposisikan diri sebagai juru bicara dan pembela
bagi semua kelompok tersebut. Dia menjelaskan jalan pikiran
berserta argumen masing-masing pihak tersebut. Dengan cara
itu dia berharap agar kelompok-kelompok yang saling
bertentangan tersebut dapat saling memahami secara intelektual
dan saling menerima secara sosial.

Kedna, memberikan peringatan kepada kaum muslimin
mengenai dampak buruk dari sikap fanatisme aliran sekaligus
memberikan catatan kritis terhadap semua paham tersebut.
Catatan kritisnya amat berguna bagi masing-masing kelompok
untuk mengembangkan lebih lanjut pemikiran mereka.
Sedangkan bagi kaum muslimin secara keseluruhan catatan al-
Sya‘rani amat penting agar dalam mengikuti pendapat ulama,
dilakukan secara selektif, kritis, dan bertanggung jawab. Wa al-
Lah a‘lam bi al-shawdib.®

Daftar Pustaka

Abd al-Wahhab al-Sya’rani, A/-Mizin al-Kubri (Semarang: PT
Toha Putra, tt).

, Kasyf al-Ghummab ‘an Jami’ al-Ummah, Juz 1 dan 11
(Beirut: Al-Maktabah al- ‘IImiyyah, tt.).

Abu al-Wafa al-Ghunaim? al-Taftazani, Dirdsat fi' al-Falsafah al-
Islamiyyah (Mesir: Maktabah al-Qahirah al-Haditsah, tt).

y al-Madkhal ila 1m al-Tashawwyf, (Kairo: Dar al-
Tsaqafah li al-Thaba’ah wa al-Nasyr, 19706).

, Usus al-Falsafah, (Kairo: Dar al-Nahdlah al-
‘Arabiyyah, 1979).

Abid al-Jabiri, Bunya al-‘Aql al-‘Arabi: Dirasah Tahliliyyah al-
Naqdiyyah li al-Nuzhum al-Ma’rifah fi al-Tsaqafah al-
Islamiyyah, (Beirut; Cassablanca: al-Markaz al-Tsaqgafi al-
‘Arabi, 1993).

Abu Bakr Muhammad al-Kalabadzi, A Ta’arruf li Madzhab Abl
al-Tashawwuf (Mesir: Maktabah al-Kulliyat al-Azhariyyah,
1969).

268 Ulumnna, Volume X1V Nomor 2 Desember 2010



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

Abu Hamid al-Ghazali, 1hya’ Ulim al-Din, Juz 1 (Beirut: Dar al-
Kitab al-Islami, tt.).

Ahmad Mahmud Subhi, Al-Falsafah al-Akhlaqiyyah fi al-Fikr al-
Islami al-‘Aqliyun wa al-Dzauqiyyun aw al-Nazhar wa al-
‘Amal. (Mesir: Dar al-Ma’arif; tt).

Annemarie Schimmel, Mystical Dimensions in Islam (Chapel Hill:
The University of North Carolina Press, 1975).

CE. Bosworth etal., The Encyclopaedia of Isiam, vol VI dan IX
(Leiden: Brill, 1997).

, ljtihad ~ Kontemporer Kode Etik dan Berbagai
Penyimpangannya, ter. Abu Barzani (Surabaya: Risalah Gusti,
1995).

, Fighul 1kbtilaf, Antara Perbedaan yang Dibolehkan
dan Perpecahan yang Dilarang, ter. Aunur Rofiq Shaleh Tamjid
(Jakarta: Robbani Press, 2001).

Fazlur Rahman, Is/am, ter. Ahsin Muhammad (Bandung:
Pustaka, 2003).

Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme dalam Islam, (Jakarta:
Bulan Bintang 1973).

Ibrahim Baisuni, Nasy'at al-Tashawwuf al-Islami (Kairo: Dar al-
Ma’arif;, tt.).

Ibrahim Hilal, AFTashawwuf al-Iskimi baina al-Din wa al-Falsafah
(Kairo: Dar al-Nahdlah al-’Arabiyyah 1979).

Johannes den Heijer et.al., Is/am Negara dan Hukum ( Jakarta:
INIS, 1993.)

Muhammad Abu al-Fath al-Bayanuni, Memahami Hakekat
Hufkum Islam, ter. Ali Mustafa Ya'qub (Jakarta: Pustaka Azet,
1994).

s Islam Warna-warni: Tradisi Beda Pendapat dalam
Islam, ter. Abdul Syukur dkk. (Jakarta: Hikmah, 2003).

Muhammad Yusuf al-Qaradhawi, Figih Praktis bagi Kebidupan
Modern, ter. Abdul Hayyi al-Kattani (Jakarta: Gema Insani
Press, 2002).

Peter A. Angeles, Dictionary of Philosophy (New York: Barnes and
Noble Book, 1931)

Ulnmnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010 269



Miftahul Huda, Epistemologi Tasawnf dalam Pemikiran Figh al-Sya’rani

al-Qusyairz, A/~Risdlab al-Qusyairiyyab fi T al-Tashawwnf (Kairo:
Maktabah wa Mathba’ah Ali Suhaih, tt).

Syamsul Anwar, “Epistemologi Hukum Islam dalam al-
Mustashfa min ‘Ilm al-Ushul Karya al-Ghazali (450-
505/1058-1111)”,  Disertasi,  (Yogyakarta:  Program
Pascasarjana IAIN Sunan Kalijaga, 2000).

Tawtiq Thawil, A-Tashawwuf fi Mishr 1bin al-‘Ashr al-Utsmani, Juz
IT (Kairo: al-Hat’a al-Mishriyyah, tt.).

270 Ulummnna, Volume XIV Nomor 2 Desember 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Epistemologi Tasawuf dalam Pemikiran Fiqh al-Sya‚Rânî.pdf

