ISSN 1411-3457

(JLUMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume XIV- Nomor 1+ Juni 2010

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Abdullah Sattar

Sholihan

Suhermanto Ja’far

Abdul Mukti Ro’uf

Slamet Muliono R.

Aksin Wijaya

Mulyadi

Ahmad Choirul Rofiq

Win Usuluddin

INDEKS

ISI

Filsafat Islam:

Antara Duplikasi dan Kreasi ® 1-20
Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah:

Pemikiran Metafisika Eksistensialistik
Mulla Shadra e 21-38

Panenteisme dalam Pemikiran Barat
dan Islam e 39-62

Metode Pembacaan Turats Arab-Islam:
Perspektif Muhammad ‘Abid

Al-Jabiri e 63-100

Hermeneutika Al-Qur’an:

Antara Pemaknaan Tekstual

dan Kontekstual @ 101-120
Menimbang Kembali Paradigma Filsafat
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam
Kontemporer e 121-144

Konstribusi Filsafat Ilmu dalam

Studi Ilmu Agama Islam: Telaah
Pendekatan Fenomenologi e 145-176
Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan
Lakatos terhadap Pengembangan
IImu-Ilmu Keislaman e 177-196
Elusidasi Filosofis Kebhinekaan
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme
Keberagamaan Era Postmodern ® 197-226



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



ELUSIDASI FILOSOFIS KEBHINEKAAN
KEAGAMAAN: REFLEKSI ATAS PLURALISME
KEBERAGAMAAN ERA POSTMODERN

Win Usuluddin®

Abstract: As noted in its wide bistory, religious pluralism has been understood
and accepted variously. Elucidation on the religions pluralism in the postmodern
era seems to be a necessity since religions pluralism has more than one
interpretation. Religions pluralism is often seen as the same as plurality or even
inclusivity, and religions relativism. This paper tries to explore the suspension of
that pluralism and let the readers to examine it. Sequentially, this paper is begun
with the short introduction related to religions pluralism in the West and in Islam.
Furthermore, the paper tries to elaborate the relationship between religions
pluralism and religions philosophy; explores religions philosophical perspective on
Ppluralism, the certainty of plurality, the function of philosophy in religions
distinction, some crucial aspects in religion, and religiosity in the postmodern era.
As a closing, the writer tries to urge readers to reflect the religiosity in the
postmodern era.

Abstrak: Sebagaimana tercatat dalam sejarah panjangnya, pluralism agama
dipabami dan diterima dengan cara yang beragam. Elusidasi atas pluralisme
agama pada era posmodernisme tampaknya menjadi sesuatu yang niscaya, karena
pluralism agama memiliki lebih dari satu macam interpretasi. Pluralism agama
kerap kali dipandang sama artinya dengan pluralitas, inklusifitas, dan relitifisme
agama. Tulisan ini berupaya mengeksplorasi ketegangan dari pluralism itu and
menyerabkan penilaiannya kepada para pembaca. Secara bernrutan, tulisan ini
diawali dengan pengantar ringkas yang terkait dengan pluralism agama di Barat
dan Islam. 1ebih janb lags, tulisan ini berupaya untuk mengelaborasi hubungan
antara pluralism agama dan filsafat agama; mengneksplorasi perspektif filsafat
agama tentang pluralisme, kepastian pluralitas, fungsi filsafat dalam perbedaan
agama, beberapa aspek  krusial dalam agama, dan keberagamaan di era
posmoderen. Sebagai pemungkasnya, penulis mencoba mendorong pembaca untuk
merefleksikan religiusitas di era posmoderen.

Keywords: Elusidasi Filosofis, Pluralisme Agama, Filsafat Agama,
Era Postmodern.

“Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) Jember. email: win_bernadien@yahoo.co.id.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 197



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

DALAM bentangan historisitas keberagamaan umat Islam di
Indonesia, sesungguhnya pikiran tentang bhineka tunggal eka itu
tidak saja ada dalam kontes legal-formal berbangsa dan
bernegara tetapi juga telah ada dalam praktek-praktek
keberagamaan. Lihat saja misalnya di sebagian kalangan
masyarakat Jawa, agama itu telah lama dijawakan menjadi
“ageman” artinya “pakaian” yang sudah barang tentu corak, &e/r,
mode, dan ukurannya pun sangat beragam sesuai dengan selera
pemakainya. Dalam perspektif ini, pakaian kemudian menjadi
simbol bagi alfer-ego (keakuan yang lain), fungsinya sebagai
pengganti bagi seseorang schingga seolah seseorang itu
mendapat kepribadian baru, dan selanjutnya tentu secara
interpretatif pakaian dapat dimaknai sebagai tabir yang dapat
menutupi tubuh (dan sekaligus bagian yang paling pribadi)
pemakainya dari pandangan khalayak. Tulisan ini memang tidak
hendak memperbincangkan pluralisme keagamaan di Indonesia
tetapi hendak mengatakan bahwa senyatanya pikiran tentang
pluralisme agama itu telah ada sejak lama, meskipun memang
harus diakui bahwa akhir-akhir ini pikiran itu telah menjelma
menjadi sebuah paham dan gerakan “baru” yang kehadirannya
serasa begitu mendadak, tiba-tiba, dan mengejutkan.

Pluralisme sebagai paham yang muncul di Barat pada era
Modern itu semakin berkembang pesat pada (era) postmodern
yang kemudian banyak merasuk ke dalam pemikiran masyarakat
luas tak terkecuali sebagian masyarakat muslim. Kalangan umat
Islam pendukung paham ini mencari-cari akarnya dari kondisi
masyarakat Islam di masa lalu, dan kemudian beranggapan
bahwa pluralitas agama dan paham pluralisme agama itu sama
saja. Mereka yakin, pluralitas dan pluralisme agama dalam Islam
telah ada sejak Piagam Madinah dicanangkan, bahkan diyakini
bahwa pluralitas dan pluralisme agama adalah sunnatullah.
Namun bagi sebagian masyarakat muslim yang menolak atas
pandangan tersebut memberikan penjelasan bahwa pluralitas
agama itu tidak sama dengan pluralisme agama. Pluralitas agama
adalah kondisi di mana berbagai macam agama secara bersamaan
hadir dalam masyarakat, sedangkan pluralisme agama adalah
suatu paham yang menjadi tema penting dalam disiplin sosiologi,
teologi, dan filsafat agama yang berkembang di Barat dan

198 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

belakangan kemudian diketahui sebagai agenda penting
globalisasi. Selanjutnya, kelompok ini beranggapan bahwa dalam
Islam, pluralitas agama adalah pengakuan atas perbedaan dan
identitas agama masing-masing,! bukan malah menghilangkan
perbedaan dan identitas agama-agama yang ada. Dengan kata
lain, menganggap pluralisme agama sebagai sunnatullah adalah
klaim yang mungkin berlebihan bahkan mungkin tidak benar.

Perlu diungkapkan di sini bahwa dalam paham pluralisme
agama yang berkembang di Barat terdapat sekurang-kurangnya
dua aliran yang berbeda, yaitu: paham teologi global (global
theology), dan paham kesatuan transenden agama-agama
(Transcendent Unity of Religions). Menurut Hamid Fahmy Zarkasyi
baik global theology maupun Transcendent Unity of Religions telah
sama-sama membangun gagasan, konsep, dan prinsipnya
masing-masing, untuk kemudian akhirnya menjadi paham yang
sistemik. Lebih jauh Hamid menjelaskan bahwa dua aliran di
atas muncul disebabkan oleh dua motif yang berbeda, meskipun
keduanya sama-sama muncul di Barat, tetapi yang satu justru
menyalahkan yang lain. Aliran teologi global fokus pada kajian
sosiologis, motif terpentingnya adalah tuntutan modernisasi dan
globalisasi. Aliran ini berkeyakinan bahwa agama di era
globalisasi adalah institusi yang sangat penting sehingga
hubungan globalisasi dan agama menjadi tema sentral dalam
sosiologi agama. Dianggap penting karena proyek globalisasi dan
kapitalisme digunakan untuk mengurangi atau bahkan
menghapus otoritas agama, politik, militer dan sumber
kekuasaan lainnya.

Cara yang ditempuh dalam program globalisasi ini adalah
dengan mendorong semua pihak agar menjadi terbuka dan bebas
menerima berbagai ideologi dan nilai-nilai sosial yang
“dianggap” universal. Pergumulan pemikiran untuk menjadikan
agama akomodatif terhadap tuntutan sosial agaknya lebih
dominan ketimbang upaya menciptakan masyarakat religius.
Dalam sejarahnya Barat memang berhadapan dengan doktrin
agama Kiristen yang eksklusif, dengan doktrin “d7 luar gereja tidak
ada keselamatan”, meskipun pada akhirnya doktrin itu bergeser

1Qs. al-Kafiran (110): 6.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 199



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

menjadi penerimaan semua yang menyembah Tuhan sebagai
termasuk ke dalam agama Kristen (inklusif). Doktrin inkusif
inilah yang akhirnya bergeser menjadi pluralisme.? Sementara itu
alitan Transenden Unity of Religions didominasi oleh pendekatan
tilosofis dan teologis Barat, yakni memakai pendekatan religious
filosofis. Bagi kelompok ini agama tidak bisa diubah begitu saja
dengan mengikuti zaman globalisasi, zaman modern atau pun
postmodern. Agama tidak bisa dilihat hanya dari perspektif
sosiologis atau historis saja apalagi dihilangkan identitasnya.

Konsep utama kelompok ini adalah sophia perrenis yang dalam
agama Hindu dikenal dengan Sanata Dharma atau dalam bahasa
Arab dikenal dengan istilah a/Hikmah al-Khilidah, sebuah
pandangan bahwa di dalam setiap agama selalu saja terdapat
tradisi sakral yang perlu dihidupkan dan dipelihara secara adil,
tanpa menganggap yang satu lebih superior dari pada yang lain.
Agama bagi aliran ini adalah jalan menuju ke puncak yang sama.
Inilah yang dimaksud dengan Transcendent Unity of Religions
Fritjhof Schuon. Pendekatan yang diambil aliran ini berasal dari
pengalaman spiritual dari tradisi mistik berbagai agama. Dalam
kasus Islam mereka mengambil pengalaman spiritual kaum sufi,
yang mereka anggap pluralis.

Jalinan Pluralisme Agama dan Filsafat Agama

Pluralisme agama, Zarkasyi,? sesunguhnya merupakan upaya
agar doktrin agama tunduk pada kondisi sosial dan tuntutan akal
manusia. Dengan kata lain diskursus agama “harus” berada di
tangan para filosof, terutama filosof aktifis atau mantan aktifis

2Paham ini diusung oleh John Hick dengan teori teologi globalnya (glbal
theology). Sejalan dengan itu Wilfred Cantwell Smith, pendiri McGill Islamic
Studies mengajukan teorti teologi dunia (world theology). Baik Hick maupun
Smith sama-sama membawa paham tentang “satu teologi untuk semmua agama di
seluruh dunia”. Mereka yakin bahwa semua agama akan berevolusi dan akan
saling mendekat yang pada akhirnya akan melebur menjadi satu teologi yang
disebut  teologi  global (global  theology). Selebihnya  lihat:
http://www.hidayatullah. com/kolom wortldviews/10502-pluralisme-
html, diakses tanggal 20 Februari 2010.

3 Selebihnya baca: Hamid Fahmy Zarkasyi dalam
http://www.hidayatullah.  com/kolom worldviews/10502-pluralisme-
html, diakses tanggal 20 Maret 2010.

200 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

gerakan Protestan Liberal yang mencari “rumah baru” untuk
memberi tempat bagi diskusi mereka tentang agama. ‘“Rumah
Baru” itu adalah philosophy of religion yang berakar pada comparative
religion, bukan teologi. Di “rumah baru” ini pembahasan agama
bebas dari paham suatu agama tertentu, yang ada hanyalah
pluralisme agama. Wacana pluralisme agama yang kini telah
menjadi “doktrin” ini kemudian masuk dalam diskusi tentang
toleransi beragama, kerukunan beragama, znfer-faith dialogne, dan
semacamnya. Searah dengan hal tersebut perlu diungkap bahwa
Filsafat Agama adalah suatu disiplin ilmu yang metode dan
teorinya berasal dari filsafat, objeknya adalah semua agama.
Sudah barang tentu filsafat tatkala membahas agama-agama itu,
‘worldvien’ filsafat berada pada posisi ‘bird-eyes’, doktrin filsafat
berada di atas doktrin agama. Dalam era globalisasi disiplin ilmu
ini kemudian dikembangkan menjadi Filsafat Agama Lintas-
kultural (cross-cultural philosophy of religion). Hal ini berarti bahwa
objek kajian filsafat agama diperluas dari sekedar agama yang ada
dalam suatu kultur menjadi agama dan kepercayaan yang berasal
dari kultur lain, dan sudah barang tentu metode dan cara
pandangnya pun tetap pemikiran filsafat, sosiologi, dan
antropologi. Dalam kontes yang seperti ini, agama hanya
dianggap sebagai produk kreatifitas manusia dan akan terus
berubah sebagaimana /ving organism yang lain.

Dalam lintasan sejarahnya, sesungguhnya benih-benih
disiplin ilmu filsafat agama itu disemai oleh Ninian Smart,
seorang filosof dan sejarawan Cambridge yang pada tahun 1958
menerbitkan karya filsafat agama berjudul Reason and Faith.
Baginya filsafat dan sejarah agama harus bekerjasama, agar
filsafat agama dapat berperan penting dalam kebudayaan yang
pluralistis dan global pada akhir Abad XX. Selama hampir dua
puluh tahun buku ini belum tertandingi dan dianggap proneer
dalam bidangnya.* Periode pengembangan terjadi pada tahun
1960-an ditandai oleh peluncuran karya Wilfred Cantwell Smith
betjudul The Meaning and End of Religion. Karya ini dianggap telah
membuka jalan bagi formulasi baru bagi problematika
pemahaman agama lintas kultural, dan menjadi penting karena

4http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian Smart., diakses tanggal 23 Maret
2010.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 201


http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart

Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

selain mendukung pandangan bahwa kehidupan keagamaan
manusia adalah sebuah dynamic historical continunm, juga menolak
klaim kelompok transendentalis seperti Rene Guenon, Schuon,
Hossen Nasr yang menganggap agama-agama di dunia secara
konseptual merupakan sistem tertutup. Wacana ini kemudian
mendapat sokongan dari para filosof dan ilmuwan bidang
agama. Buktinya pada tahun 1972, terbit esszy analitis yang ditulis
oleh William Christian berjudul Opposition of Religions Doctrines.
Ditambah lagi ketika terbit karya bungarampai para filosof dan
pakar sejarah agama yang disunting oleh John Hick pada tahun
1974 berjudul Truth and Dialogue in World Religions: Conflicting
Truth-Claim. Disusul kemudian oleh Raimundo Panikkar dengan
bukunya, The Intrareligions Dialogne (1978), dan Hick sendiri
menulis buku Philosophy of Religion. Sebagai titik kulminasi dari
wacana ini adalah karya Wilfred Smith yang berjudul Towards
World Teology, dan karya John Hick berjudul Problems of Religions
Pluralism (1985) dan pada tahun 1987 Interpretation of Religion
karya Gifford Lecture. Di dalam karyanya inilah Hick
mendeklarasikan perlunya teologi global, itulah pluralisme
agama. Goal getternya adalah Smith dan Hick. Jelas sudah bahwa
hubungan antara doktrin pluralisme agama dengan pemikiran
filosof dan saintis sangat erat. Smith yang mangadopsi teori
Newtonian  Revolution menganggap berbagai agama sebagai
hamparan planet yang memiliki hukum gravitasi dan pergerakan
yang sama, hukum agama pun tidak hanya berlaku pada satu
agama saja, tapi untuk semua agama. Jika Copernicus
memindahkan pusat gravitasi dari bumi ke matahari maka Hick
memindahkan pusat gravitasi teologi dari agama-agama kepada
Tuhan (Religioncentredness to God centredness), dalam bahasa lain
Hick memindahkan keberagamaan dari individu kepada Realitas
Mutlak (self-centredness to Reality centredness).

Pluralisme Bukan Inklusivisme: Perspektif Filsafat
Ketuhanan

Pluralisme keagamaan, jelas merupakan tantangan yang
bersifat khas di era postmodern saat ini. Mengapa? karena pada
era postmodern keterbukaan adalah sebuah keniscayaan. Lebih
dari itu kemungkinan komunikasi yang begitu luas, jelas

202 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

merupakan tantangan bagi agama-agama untuk bisa saling
“bertemu” antara satu dengan lainnya dalam menghadapi
beragam persoalan kritis teologis yang sangat mendasar seputar
“truth  claim” dari masing-masing agama. Setiap agama
“berkewajiban” memberi jawaban yang adequate atas persoalan
mendasar seraya memberi “pembenaran” kepada agama lain,
yang sama-sama mengklaim sebagai “jalan kebenaran” yang
sama. Pluralisme dalam perjalanan historisitasnya telah semakin
mengokohkan diri sebagai landasan sikap positif (baca: aktif dan
bijaksana) untuk menerima kemajemukan dalam kehidupan
sosial dan budaya, termasuk agama. Pluralisme pun dipahamkan
sebagai bagian dari sikap dasar dalam beragama, yaitu sikap
terbuka untuk berdialog dan menerima perbedaan secara adil,
bukan sikap atau gagasan yang meyakini kebenaran semua
agama, sebab jika demikian halnya maka yang terjadi adalah
relativisme agama. Karenanya perlu selalu dibedakan antara
pluralitas --yang memang telah dianggap sebagai sunnatullah--
dengan pluralisme yang merupakan suatu sikap kejiwaan dan
kedewasaan mental dalam menerima keragaman itu. Dengan
demikian seorang pluralis harus mempelajari kebenaran agama-
agama lain dengan sikap yang adil, proporsional, dan seimbang.

Dalam perspektif Filsafat Ketuhanan, percaya kepada Tuhan
berarti melihat dan mengakui bahwa sesugguhnya hidup ini
memiliki makna, atau dengan kata lain makna Ketuhanan bagi
manusia itu akan terungkap melalui perilaku kehidupannya.
Sudah sejak beberapa waktu lamanya diakui bahwa agama secara
mendasar merupakan jalan untuk mencari dan menemukan
“Sang Kebenaran” yaitu, Tuhan, dan jalan natural agama untuk
menemukan-Nya adalah melalui otoritas wahyu. Kemudian
dengan representast, agama menawarkan serangkaian pemahaman
imajinatif yang seringkali terekspresikan melalui simbol ataupun
ungkapan metafor yang pada gilirannya menimbulkan berbagai
friksi dan beragam forma dalam kehidupan keagamaan. Sejurus
dengan itu, manusia tidak bisa menjadikan agama berpihak
kepada manusia tanpa memahami bahwa agama itu
sesungguhnya untuk manusia, bukan untuk Tuhan.

Manusia berupaya membuat definisi tentang Tuhan, tetapi
definisi itu sesungguhnya tidak mencukupi. Segala upaya untuk

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 203



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

mendefinisikan-Nya, berarti usaha untuk mengerdilkan-Nya
dengan standar manusia, sehingga dengan demikian hendaknya
manusia tidak mengurusi Tuhan tetapi mengurusi manusia itu
sendiri. Manusia terhadap agama itu berposisi sebagai objek,
artinya manusia hanya mempunyai hak untuk menegakkan
aturan main beragama (baca: gyariaf) dari Tuhan.> Dengan kata
lain manusia tidak bisa membuat agama menjadi berpihak pada
manusia tanpa memahaminya bahwa agama itu antroposenttis,
bukan untuk Tuhan (teosentris). Tuhan tak perlu dibela, tegas
Gus Dur, namun kenyataannya banyak perbuatan manusia
berdarah-darah yang mengatasnamakan dan membela agama dan
Tuhan. Pada situasi seperti inilah harus dimengerti bahwa staze of
affair-nya adalah bahwa agama dari dulu memang untuk manusia,
dan yang lebih penting adalah bahwa manusia harus mampu
menghadirkan agama yang bervisi kemanusiaan.

Pertanyaan penting yang kemudian mengemuka dalam
konteks problematika di atas adalah apakah dalam beragama itu
manusia harus bersikap inklusivistik atau pluralistik? Wallahu
a’lam bi al-shawab, tetapi seorang pluralis jelas bukan sekadar
orang yang menerima perbedaan terhadap kebenaran agama
yang berbeda, tetapi lebih jauh ia juga harus mempelajari
kebenaran agama-agama lain dengan sikap yang adil. Ringkasnya,
pluralisme adalah suatu landasan sikap positif (baca: aktif dan
bijak) untuk menerima kemajemukan semua hal dalam
kehidupan sosial dan budaya, termasuk agama. Lebih lanjut,
pluralisme dapat dipahamkan sebagai bagian dari sikap dasar
dalam beragama, vyaitu sikap terbuka untuk berdialog dan
menerima perbedaan secara adil. Karena itu tidak tepat jika
pluralisme dimengerti sebagai sikap atau gagasan yang meyakini
kebenaran semua agama, sebab jika demikian halnya maka
gagasan pluralisme menjadi sama dengan relativisme agama, dan
karenanya tak jarang dari mereka yang dianggap sesat dan
murtad. Ketidakmengertian seperti inilah yang memaksa MUI
(Majelis Ulama Indonesia) untuk mengeluarkan fatwa tentang
haramnya pluralisme. Pengharaman terhadap gagasan tersebut
oleh MUI berdampak luas dalam mempengaruhi cara pandang

Shttp:/ /islamlib.com, diakses tangeal 20 April 2010

204 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

masyarakat yang semakin kuat untuk memusuhi dan menolak
kelompok lain agama atau kepercayaan. Hal itu terbukti dengan
sikap penolakan masyarakat yang semakin lantang terhadap
keberadaan Jama’ah tertentu yang difatwakan oleh MUI sebagai
aliran sesat.¢

Di tengah kekisruhan itu petlu selalu dibedakan dengan baik
antara pluralitas dan pluralisme. Pluralitas adalah keragaman
hidup yang telah menjadi sunnatullah, sedangkan pluralisme
merupakan suatu sikap kejiwaan dan kedewasaan mental dalam
menerima keragaman itu. Dengan demikian seorang pluralis
bukan sekadar orang yang menerima perbedaan terhadap
kebenaran agama yang berbeda tetapi lebih jauh ia juga harus
mempelajari kebenaran agama-agama lain dengan sikap yang
adil. Dapat diumpamakan dalam penganut teologi inklusif bahwa
agama adalah sebagai cahaya-cahaya tapi yang paling terang
adalah  cahaya agamanya. Sementara seorang pluralis
beranggapan bahwa semua agama bercahaya. Di sinilah terlihat
perbedaan antara teologi inklusif dan pluralis. Manakala
seseorang masth memandang semua agama sebagai cahaya,
tetapi cahaya yang paling terang adalah agamanya sendiri, dan
bahkan terjebak pada anggapan bahwa agama samawi lebih
unggul dari agama bumi --karena agama samawi diyakini sebagai
agama pemberian Tuhan kepada manusia-- maka seseorang itu
berarti telah bersikap kurang adil, sehingga belum sepenuhnya
pluralis, tetapi baru sebagai seorang inklusif.

Dalam  Pluralisme  tidak  dikenal istilah  wniformitas
(penyeragaman  atau  penyamaan)  karena  pluralisme
sesungeuhnya adalah ingin merawat keberbedaan dalam
kehidupan. Hal ini sudah barang tentu karena sesuai dengan
fitrah manusia, perbedaan-perbedaan itu tidak pernah bisa
ditolak. Namun demikian, sekali lagi pluralitas yang menjadi
fitrah manusia itu tidak serta merta melahirkan pluralisme,
karena perbedaan warna kulit, etnis, adat, budaya, maupun
keyakinan keagamaan, dapat pula berujung “menolak yang lain”,
tetlebih jika kesadaran akan perbedaan itu diwarnai dan dibentuk
oleh pengalaman traumatis masa lampau yang telah bertumpuk.

0 :/ /i ib. id/i php: =article&i ,  diakses
tanggal 20 Maret 2010.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 205


http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032

Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Di sinilah arti penting sikap “menerima yang lain”, yakni sikap
untuk menerima perbedaan dan keragaman yang tidak sekadar
dalam bingkai toleransi (a/-tasamub), karena fasamuh hanya
bermakna tenggang rasa terhadap pihak lain ketika mereka
bersalah. Sedangkan “wenerima yang lain” bermakna lebih aktif
untuk menyongsong “yang lain” dan lebih jauh menyeberang
melampaui Zasamnh untuk menyongsong “sang liyan” tanpa harus
terjerembab ke dalam kubangan “yang lain”.

Pluralitas sebagai Keniscayaan

Bagi umat Islam, pluralitas bukan merupakan hal yang baru,
toh sejak semula memang Islam sangat menghargai dan
menjunjung tinggi terhadap ‘perbedaan” yang ada. Karena itu
sesungguhnya adalah keniscayaan manakala setiap umat
beragama menerima pluralitas secara wajar sebagaimana adanya,
untuk kemudian secara sungguh-sungguh saling mendorong
mewujudkan manfaat dan “washlabah” dalam  kehidupan
bermasyarakat, seraya menyerahkan sepenuhnya segala bentuk
perbedaan teologis dan segala bentuk ‘“#ruth claim” hanya kepada
Tuhan saja. Setiap “kitd” seyogyanya menyadari bahwa
sesungguhnya pluralitas itu secara teologis adalah sunnatullah
yang karenanya maka keniscayaanya pun tak mungkin “ia”7
hindari. Kesadaran seperti ini akan menumbuhkan sikap
keumatan yang komprehensif, proporsional dan seimbang
mengenai pemahaman atas proses penggolongan yang terjadi
baik secara historis maupun geografis, yang pada gilirannya akan
menumbuhkan sikap penilaian yang juga proporsional dan
seimbang pula terthadap pentingnya rasa handarbeni  lan
hangrungkebi (sense of belonging and preserving) terhadap realitas dan
masyarakatnya. Inilah yang dalam Islam dikenal dengan
ukbhuwwah yang secara esensial sesungguhnya tidak terkait sama
sekali dengan tatanan sosial monolitik tetapi tatanan sosial
pluralistik.

Tatanan sosial yang didasarkan atas paham monolitik
nyatanya justru menumbuhsuburkan paham sektarianisme yang

"Yang penulis maksud “ki#z” adalah umat Islam dan umat beragama
yang lain. Baca al-Quran pada bagian akhir surat al- Fathir (35): 43.

206 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

nyata-nyata justru lebih dekat kepada syirik, yang secara luas
dapat dipahami sebagai upaya memecah belah untuk kemudian
menjadi bergolong-golong lalu secara pongah membanggakan
golongannya sebagai yang terbaik bahkan yang paling benar.
Oleh karena itulah maka Islam mengajarkan pluralitas
keagamaan yang menandaskan pengertian dasar bahwa semua
agama diberi kebebabasan untuk eksisz baik secara pribadi
maupun secara kelompok, bukan pengakuan akan kebenaran
semua agama dalam bentuknya yang 77/ sehari-hari.

Secara teologis pandangan seperti ini akan memberi ruang
bagi kemungkinan penciptaan hubungan agama satu dengan
agama yang lain dengan cara yang lebih fairness untuk kemudian
terbuka pula peluang bagi sebuah “dialog yang cerdas” dalam
bingkai penggalian agama sebagai form of life, bukan sekedar #ruth
claim atas agamanya sendiri. Hal ini tentu saja berlaku tidak saja
antar tetapi juga inter umat beragama. Tvh, manusia dalam
keadaan yang primordial 8 selalu mengalami kesadaran yang
penuh tentang “Yang Benar’, “Yang Baik”, dan “Yang Indah’.
Manusia, sesungguhnya tidak pernah mampu memalingkan diri
dari mata hati-nya yang selalu terbuka bagi pertemuannya dengan
Tuhannya sebagai peristiwa suci yang melambangkan perjanjian
primordial. Manusia primordial akan selalu secara tepat mampu
memahami siapa dirinya dan benar-benar memahami kodrat
dirinya, yakni hamba yang menyembah kepada dan “menyatu”
dalam Tuhannya. Perjanjian primordial ini menghasilkan apa
yang secara teknis disebut fithrah. Oleh karena itu agama umat
manusia yang paling asli adalah keterikatan pada Tuhan. Inilah
hal yang paling mendasar dari perenialisme Islam, yakni: manusia
pada dasarnya terikat pada perjanjian asalnya untuk selalu
mengingat dan mengakui Tuhan. Seluruh agama pada dasarnya
mengajarkan scentia sacra semacam itu yang tentunya lalu
dikemas dalam berbagai bingkai metafisis masing-masing.’

8Sebagaimana tertulis dalam al-Qur”an surat al-Tin (95): 4, Tuhan ‘azza
wa Jalla telah berfirman: lagad khalagni al-insina fi absani al-tagwim (Sungguh
telah Kami ciptakan manusia itu dalam sebaik-baik bentuk). Inilah keadaan
primordial manusia yang sesungguhnya).

? Uraian yang paling memadai bisa dibaca dalam karya Seyyed Hossein
Nast, Knowledge and The Sacred (New York: State University of New York

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 207



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Fungsi Filsafat dalam Distingsi Keagamaan

Ada satu hal yang perlu dipertegas di sini bahwa filsafat dan
agama memiliki “permainan” yang berbeda dalam hal
Ketuhanan. Dalam perspektif filsafat, Tuhan merupakan
“Something” to be argued about sedangkan dalam perspektif agama
Tuhan merupakan “something” to be sacrificed form yang tergambar
di dalam segenap aktivitas masyarakat. Filsafat dalam kaitannya
dengan form of life keagamaan merupakan alat elusidasi yaitu
sebagai alat yang dapat digunakan untuk menjelaskan hal ihwal
yang berkait erat dengan hal ihwal keagamaan schingga
diperoleh pemahaman yang mencukupi (adequate), bukan sebagai
alat evaluasi atau pun advokasi.

Dalam kaitannya dengan hal ihwal Ketuhanan, filsafat tidak
sama dengan theodicea kuno yang hanya digunakan untuk
membela theisme atas atheisme 0. Dengan kata lain, fungsi
filsafat dalam kaitannya dengan distingsi Ketuhanan adalah
sebagai alat analisis konseptual yang terkandung di dalam hal
thwal Ketuhanan.!! Melalui filsafat orang akan mengerti bahwa
kata “Tuhan” memiliki tidak hanya satu arti, tetapi bermacam-
macam. Sebagai contoh, “Allah”-nya orang Arab sebelum Islam
berbeda dengan “Allah”-nya Islam. “Allah”-nya orang Arab
memiliki persekutuan dan anak yang semuanya minta “dilayani”
dalam bentuk sajian dan ketundukan dari manusia, sedangkan
“Allah”-nya Islam berada dalam pengertian paham monoteisme
murni (strict monotheisns); Tuhan dalam Islam dipahamkan sebagai
Dzat Tunggal yang tidak sebanding dengan apa pun, tidak
memerlukan persekutuan, tidak beranak dan tidak diperanakkan,
Dia adalah awal dan akhir dari segala harapan.!2

Press, 1989); John Herlihy, In Search of The Trubt: Contemporary Reflection on
Tradisional Islamic Theme (Kuala Lumpur: Dewan Pustaka Islam, 1990).

10Theo Huijbers, Mencari Allah: Pengantar ke dalam Filsafat Ketuhanan
(Yogyakarta: Kanisius, 1992), 16.

UAlan Keightly, Wittgenstein, Grammar and God (London: Epworth Press,
1976), 67.

12 Selengkapnya silahkan dibaca: Nurcholish Madjid, “Beberapa
Renungan Kehidupan Keagamaan untuk Generasi Mendatang”, Jurnal

208 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Filsafat dan agama memang berbeda tetapi bukan untuk
dibeda-bedakan apalagi dipertentangkan. Dengan filsafat orang
akan bisa menilai secara kritis kesadaran dan keyakinannya akan
cksistensi Tuhan, sehingga bisa mengerti betapa sesungguhnya
tangkapan kesadaran tentang Tuhan bukan sekedar ide abstrak
semata-mata melainkan suatu sikap hati yang berdasarkan
keyakinan yang dinyatakan dalam iman. Dengan demikian,
susungguhnya filsafat merupakan alat yang bisa digunakan untuk
menunjukkan secara jelas dan tegas antara keyakinan akan
eksistensi Tuhan --yang diakomodasi oleh agama-- dan takhayul
yang sudah barang tentu jauh dari doktrin kebenaran dalam
agama.

Filsafat dapat berfungsi sebagai jalan tengah yang dapat
ditempuh menuju pemahaman mendalam dan substansial oleh
masing-masing penganut agama atau kepercayaan yang sudah
barang tentu memiliki distingsi konsep atau pun aplikasi serta
implementasi atas makna Ketuhanan masing-masing. Hal ini
penting untuk dipahami oleh siapa saja. Para pemikir kenamaan
seperti Russell, Ayer, maupun Comte telah memberi pondasi
yang cukup kuat untuk memahami bahwa seluruh deskripsi yang
dilekatkan pada Tuhan tidak bisa diverifikasi kebenarannya
maupun kesalahannya hanya semata-mata dengan rasionalitas.
Hal ini karena Tuhan diyakini sebagai “Yang Abstrak” dan
“Maha Ghaib”, yang menurut Wittgenstein sepenuhnya ‘Y
outside the world”, sebuah wilayah yang ‘imexpressible” karena
“beyond the limits of the world”. Bagaimana mungkin manusia
mempertahankan keyakinannya akan eksistensi Tuhan dan segala
hal ihwal Ketuhanan jika sejak awal telah sama-sama meyakini
bahwa Tuhan berada jauh di luar wilayah jangkauan rasionalitas.
Oleh karena itu tidak mengherankan jika kaum agnostisistik
menganggap pernyataan ‘“T'uhan itu eksis” sama saja artinya
dengan mengatakan “Tuhan itu tidak eksis”. Bagi mereka kedua
proposisi itu sama-sama tidak bisa diverifikasi. Itulah sebabnya
Wittgenstein mengakui betapa sangat terbatasnya bahasa untuk
dapat mengungkapkan kompleksitas dunia manusia, apalagi
mengungkap tuntas rahasia “Sang Ghaib”, Tuhan seru sekalian

Ulnmul Qur”an, no. 1, vol. IV (1993), 12. Bandingkan dengan Edy A.
Eftendy (ed.), Dekonstruksi Islam Mazhab Ciputat (Bandung: Jaman, 1999).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 209



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

alam. Di sinilah posisi teologi bisa mengambil peranannya
sebagai penerang bagi iman seseorang terhadap Tuhan.

Teologi diperlukan sebagai upaya pertanggungjawaban
rasionalitas manusia. Memang Tuhan tidak bisa dicerna oleh
rasionalitas manusia, namun dengan teologi orang akan bisa
memahami dan menginterpretasikan hal ihwal Ketuhanan secara
logis sehingga dapat menangkap makna dan nilai normatif serta
pesan preskriptif di balik pesan deskriptif Kitab Suci. Dalam
kaitan dan sejalan dengan itu filsafat akan menjadi sesuatu yang
sangat diperlukan oleh agama agar bisa berkembang seiring dan
sejalan dengan kemampuan rasionalitas manusia termaksud.
Itulah alasan mengapa siapa saja perlu mengakui bahwa setiap
kelompok dalam masyarakat masing-masing memiliki apa yang
oleh  Wittgenstein  disebut  /angnage-game. — Masing-masing
permainan itu tidak dapat diperbandingkan atau pun
dipersamakan dengan permainan serta form of life masyarakat
yang lain. Demikian pula setiap individu dalam waktu yang
bersamaan memiliki perbedaan sekaligus persamaan dengan
individu yang lain. Dengan lain kata, permainan yang sama bisa
saja memiliki aturan yang berbeda jika dipermainkan di tempat
yang lain.

Pemahaman mendalam akan distingsi keyakinan Ketuhanan
seperti itu jelas merupakan keperluan mendasar dalam formz of /ife
intern dan antar sesama umat beragama. Andai saja hal ini telah
dipahami dan dipegang teguhi sejak semula tentu Syeikh Siti
Jenar tidak harus bersimpuh untuk menghadapi kematiannya
dalam slanghter-banch yang dibentuk oleh Wali Songo, tidak perlu
pula terjadi konflik antara Islam dengan Hindu di India, antara
Hindu dan Budhisme serta Islam di Sri Langka, antara Budhisme
melawan Islam di Burma dan Thailand, antara Islam dengan
Nasrani di Moro, antara Katholik dan Protestan di Itrlandia,
Syiah dan Sunni di Iraq bahkan mungkin masih banyak lagi
konflik lain yang telah, sedang, dan akan terjadi akibat
ketidakmampuan manusia yang percaya akan cksistensi Tuhan
untuk memahami dan memainkan distingsi Ketuhanan dalam
forma kehidupannya. Konflik-konflik tersebut memang bukan
melulu konflik keagamaan, tetapi spektrum ketidakmampuan
manusia yang percaya akan eksistensi Tuhan untuk memahami

210 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

dan memainkan distingsi Ketuhanan dalam forma kehidupannya
tergambar jelas telah turut andil atas terjadinya konflik-konflik
tersebut.!3

Beberapa Aspek Penting dalam Agama

Agama merupakan tema penting yang dapat membangkitkan
perhatian serius terutama dalam masalah moral, etika, dan
estetika. Secara makro masalah keagamaan akan mempengaruhi
pembentukan world views, khususnya dalam kaitannya dengan
dimensi ontologis. Agama dalam arti yang lebih luas selalu
berkaitan dengan pertanyaan tentang ultimate concern yang
mempunyai tiga karakter yaitu commitment, supreme valne, dan
mnclusive perspective. 1* Sementara Peter 1. Berger menganggap
bahwa agama merupakan suatu tirai suci (sacred canopy) yang
melindungi manusia dari situasi nirmakna (meaningless), karenanya
dalam situasi apapun agama perlu dipertahankan.!> Sementara itu
Syamsul Arifin mengatakan bahwa diskusi tentang agama hampir

13Dalam filsafat analitik, Wittgenstein menawarkan /anguage-game. Baginya
berbahasa itu merupakan sesuatu yang bersifat publik, karena itu di dalam
“permainan-babasa”’ tentu ada aturan main yang disepakati oleh siapa saja yang
terlibat di dalam permainan itu. Namun demikian, tentu masih saja ada
ruang yang tersedia bagi individu pemain untuk berinovasi secara kreatif
sehingga permainan itu lebih memikat dan menimbulkan semangat, baik
bagi pemain maupun individu lain yang terlibat dalam permainan tersebut.
Wittgenstein dalam Investigations seksi 142 menyatakan bahwa /anguage-game
sangat tergantung pada reaksi dan karakteristik ekspresi yang seringkali
ditemukan dalam kehidupan schari-hari. Dengan kata lain, sebagaimana yang
ditegaskan oleh Wittgenstein dalam Investigations seksi 492 bahwa language-
game bukan merupakan bagian teori apa pun mengenai bahasa. Artinya,
langnage-game merupakan sebentuk cara dalam upaya melihat dan memahami
bahasa sebagai suatu fenomena. Menemukan bahasa berarti menemukan
alat yang dapat digunakan untuk tujuan tertentu sesuai fungsi tertentu alat
tersebut. Perspektif ini menggambarkan bahwa bahasa dapat digunakan
untuk memenuhi kebutuhan dan kepentingan manusia dalam forma
kehidupannya di dunia. Hal ini sebagaimana Geertz yang telah
mengungkapkan bahwa man is an animal suspended in webs of significance be himself
bas spun.

14Win Usuluddin Bernadien (ed.), Tarian Tuhan (Yogyakarta: Apeiron
Philotes, 2003), 219.

15Peter L. Berger, Kabar Angin dari Langit, Makna Teologi dalam Masyarakat
Modern, ter. ].B. Sudarmanto (Jakarta: LP3ES, 1994), 16.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 211



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

dapat dipastikan akan bersinggungan dengan dua aspek yang
menyatu, yaitu aspek realitas yang bercorak teologis dan aspek
realitas yang bercorak historis-sosiologis.¢

Dengan meminjam istilah Durkheim, Jalaluddin Rahmat
menyebut dua aspek penting dalam agama, yaitu belief (ajaran)
dan practices (keberagamaan) Ajaran adalah teks yang sakral dan
menjadi sumber rujukan bagi pemeluk agama. Keberagamaan
adalah perilaku yang bersumber langsung atau tidak langsung
kepada Kitab Suci. Selanjutnya untuk memaknai istilah
keberagamaan, Jalaluddin Rakhmat menggunakan istitilah
religiosity. Menurutnya religiositas itu muncul dalam lima dimensi,
yaitu  dimensi ideologis, dimensi intelektual, dimensi
cksperiensial, dimensi ritualistik, dan dimensi konsekuensial atau
sosia. Dimensi ideologis berkenaan dengan seperangkat
kepercayaan (belzefs) yang memberikan premis eksistensial untuk
menjelaskan Tuhan, alam, dan mausia. Dimensi intelektual
mengacu pada pengetahuan tentang agamanya. Dimensi
cksperiensial merupakan bagian keagamaan yang bersifat afektif,
yaitu keterlibatan emosional yang sentimental pada pelaksanaan
ajaran agama. Dimensi ritualistik merujuk pada ritus-ritus
keagamaan yang dianjurkan oleh agama. Dimensi konsekuensial
atau sosial meliputi segala implikasi sosial dari pelaksanaan ajaran
agama.!’

Dalam kehidupan keagamaan masing-masing pemeluknya
selalu memiliki #wth claim yang mengarah pada eksklusivitas
agama. Masing-masing pemeluk selalu saja mengklaim hanya
agamanyalah yang paling benar, agama lain sesat dan
menyesatkan (other religions are false paths, that wisled their followers).
Klaim atas kebenaran sesungguhnya boleh alias sah-sah saja,
sepanjang klaim tersebut masih terbingkai dalam “wilayah”
masing-masing, misalnya dogmatika agama merumuskan dan
menempatkan kebenaran pengalaman manusia, dogmatika ilmu
pengetahuan mengungkapkan dan menempatkan kebenaran dari

16 Syamsul Arifin, dkk., Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan
(Yogyakarta: Sipress, 1996), 1.

7Jalaluddin Rakhmat, “Metodologi Penelitian Agama”, dalam Mefodologi
Penelitian Agama Sebuab Pengantar, ed. Taufik Abdullah (Yogyakarta: Tiara
Wacana, 1989), 92.

212 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

pengalaman rasional-indrawi manusia, dan sebagainya. Klaim
kebenaran dalam kehidupan keagamaan akan nampak jelas sekali
manakala agama didekati dari sisi teologis.

M. Amin Abdullah menyebutkan tiga struktur fundamental
bangunan pemikiran teologi. Pertama, kecenderungan untuk
mengutamakan loyalitas kelompok sendiri yang sangat kuat.
Kedna, keterlibatan pribadi (imwolvment) dan penghayatan yang
begitu kental pekat kepada ajaran teologi yang diyakini
kebenarannya. Kefiga, ungkapan perasaan dan pemikiran dengan
menggunakan bahasa “acfor” (pelaku), bukan bahasa pengamat
(spectator).'8 Bila ketiga karakteristik tersebut menyatu dalam diri
seseorang atau kelompok akan menimbulkan andil yang sangat
besar bagi terciptanya enclaves komunitas teologi yang cenderung
bersifat eksklusif, emosional, dan kaku.

Implikasi dari eksklusivisme teologi akan membuat agama
dalam situasi konfliktual bukan saja terhadap sesama agama
melainkan juga terhadap entitas lain semisal pengetahuan ilmiah,
sosial, politik, dan sebagainya. Anchnya eksklusivitas dan sikap
keras tersebut diyakini mendapatkan justifikasi dari Kitab Suci
masing-masing agama. Dalam Injil Yohanes 14: 6, misalnya,
dapat ditemui ungkapan: “Akulah jalan dan kebenaran dan bidup.
Tidak ada seorang pun yang datang kepada Bapa, kalan tidak melalui
Akn”. Demikian juga di dalam Injil Kisah Para Rasul 4: 12 dapat
ditemui ungkapan: “Dan keselamatan tidak ada di dalam siapa pun
Juga selain di dalam Dia, sebab di bawabh kolong langit ini tidak ada
nama lain yang diberikan kepada manusia yang olebnya kita dapat
diselamatkan’.

Pandangan  cksklusif  seperti itu memang  dapat
dilegitimasikan lewat Kitab Suci, tetapi itu bukan satu-satunya
kemungkinan. Sejak konsili Vatikan II sudah jelas bahwa
pandangan Gereja menjadi sangat terbuka ke arah adanya
kebenaran dan keselamatan dalam agama-agama non Kristiani.
Karl Rahner teolog besar yang menafsirkan konsili Vatikan II,
merumuskan teologi inklusifnya kira-kira dengan mengatakan:
other religions are implicit forms of our own religion.

18 M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas  atan  Historisitas
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 14.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 213



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Dalam pemikiran Islam, hal ihwal eksklusivisme ini juga
terjadi secara ekspresif. Sejak awal di dalam Islam sudah ada
konsep “abl al-kitab” yang diberi kedudukan kurang lebih setara
dengan kelompok nonmuslim, tetapi selalu saja muncul sebuah
cara penafsiran (interpretation a way) yang pada akhirnya mengarah
pada situasi yang tidak sesuai lagi dengan bunyi tekstual Kitab
Suci. Penafsiran eksklusif dalam Islam bisa muncul misalnya
dalam pembacaan Surat A/ Imran (3): 19, berikut:  Inna al-dina
inda Allahi al-islim (Sesungguhnya agama yang diridhai di sisi
Allah hanyalah Islam), demikian juga Surat Ali ‘Imran (3) ayat
85: Wa man yabtaghi ghaira al-islimi dinan falan yngbala minbhu, wa
huwa fi al-dkhirati min al-kbdsirin” (Barang siapa yang mencari
agama selain dari agama Islam, maka sekali-kali tidaklah akan
diterima (agama itu) darinya, dan dia di akhirat termasuk orang-
orang yang rugi). Padahal kalau ayat ini dibaca dengan semangat
inklusif, yaitu semangat agama universal (a/-din al-jami”) dengan
mengembalikan makna Is/m dalam arti generiknya sebagai
pasrah sepenuhnya (kepada Allah), maka maknanya akan
berbeda sekali; bahwa agama yang diterima di sisi Allah swt.
adalah agama yang membawa kepasrahan kepada-Nya, jika tidak
maka agama itu tidak akan diterima oleh-Nya dan dia di akhirat
kelak termasuk orang yang merugi.

Sebagaimana yang telah ditulis Sukidi!®, Nurcholis Madjid
menjelaskan bahwa kata Iskm artinya adalah sikap pasrah ke
hadirat Tuhan. Sikap pasrahlah yang menjadi satu-satunya ciri
pokok agama yang benar. Inilah world view al-Qur’an, bahwa
agama yang benar adalah Iskim, yaitu sikap berserah diri ke
hadirat Tuhan. Bagi orang yang pasrah ke hadirat Tuhan dialah
yang dinamakan almuslim. Tanpa sikap pasrah kepada Tuhan,
betapa pun seseorang itu mengaku sebagai muslim maka tidak
akan diterima di sisi Tuhan, bahkan seseorang itu termasuk
golongan orang yang merugi di akhirat kelak.

Dalam konteks ini sikap pasrah menjadi kualifikasi. Bukan
saja kualifikasi seorang yang beragama Islam, tetapi “mustins” itu
sendiri secara generik juga dapat menjadi kualifikasi bagi
penganut lain, khususnya para ab/ al-kitab baik Yahudi maupun

19 Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: Penerbit Kompas, 2001), 20.

214 Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Kristen. Oleh karena itu konsekuensi teologis bagi umat
beragama adalah siapa saja dia, baik yang beragama Islam,
Yahudi, maupun Kristen yang benar-benar beriman kepada
Tuhan dan Hari Kemudian, serta berbuat kebajikan, maka akan
mendapat pahala di sisi Tuhan. Hal ini sesuai dengan firman
Allah dalam Surat al-Baqarah (2: 62): Inna alladziyna damaniiw wa
alladzina hadiw wa al-nashara wa al-shabi iyna man dmana billahi wa
al-yawmi al-akbiri wa ‘amila shalihan falabum ajrubum ‘inda rabbibim
wa ld kbaufun ‘alaibim wa la hum yahzaniwn (Sesungguhnya orang-
orang yang beriman, dan orang-orang Yahudi dan Kristiani serta
orang-orang yang benar-benar beriman kepada Allah, Hari
Kemudian, dan berbuat kebajikan maka bagi mereka pahala dari
sisi Tuhannya, dan tiadalah mereka memiliki rasa takut sedikit
pun, dan tidaklah mereka bersedih hati).

Dengan kata lain, sesuai firman Tuhan tersebut terdapat
jaminan teologis bagi umat beragama, apapun agamanya, untuk
mendapatkan pahala (surga) dari Tuhan. Jelasnya, baik kaum
muslimin  maupun kaum Kristiani telah mewarisi begitu
mendalam teologi eksklusif itu yang inti ajarannya adalah seperti
ditulis oleh filosof agama terkemuka Alvin Plantinga berikut.
“The tenets of one religions are in fact true; any propositions that are
incompatible with these tenets are false” atau John Hick, “The exlusivists
think that their description of God is the true description and the others are
mistaken in sofar they differ from it”.

Perspektif seperti itu jelas menganggap bahwa hanya ada satu
jalan keselamatan, yaitu agama mereka sendiri, sebuah perspektif
yang sudah barang tentu memiliki kecenderungan fanatisme,
itulah sebabnya mengapa pada era postmodern ini diperlukan
suatu perspektif baru dalam melihat “apa yang dipikirkan para
pemeluk  agama  mengenai  agama lain  dibandingkan dengan agama
sendir?”.

Keberagamaan Era Postmodern

Menurut Coward,?’ agama-agama pada umumnya dilahirkan
dalam situasi plural sehingga respon terhadap pluralitas pun

20 Harold Coward, Pluralisme Tantangan Bagi Agama-Agama (Y ogyakarta:
Kanisius, 1989), 168-9.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 215



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

mengalami evolusi historis yang panjang. Tantangan yang
dihadapi pada masing-masing jaman tidak sama, apalagi pada
situasi plural seperti pada masa kini tantangan itu agaknya jauh
lebih besar dan semakin luar biasa. Coward mengatakan bahwa
pluralisme keagamaan menghasilkan tiga tema dan prinsip
umum. Pertama, pluralisme keagamaan dapat dipahami dengan
paling baik dalam kaitannya dengan suatu logika yang melihat
gejala ragam realitas transenden dalam berbagai agama. Kedua,
bahwa ada suatu pengakuan bersama mengenai kualitas
pengalaman agama partikular. Kefiga, bahwa spiritualitas dikenal
dan diabsahkan melalui pengenaan kriteria sendiri pada agama-
agama lain.

Di tengah postmodernitas, paling tidak bisa disebutkan dua
persoalan keagamaan. Pertama, persoalan dekonstruksi wacana
agama yang akan dihadapi dalam kondisi postmodernisme, dan
kedna, bagaimana agama menghadapi pluralitas kebenaran yang
dicanangkan oleh postmodernisme. Selanjutnya, secara filosofis
sesungguhnya agama diturunkan sebagai kritik terhadap
fenomena sosial yang dihadapi masyarakat waktu itu.?! Sebagai
bukti, Islam diturunkan sebagai upaya menghancurkan ideologi
yang sedang berkembang pada masyarakat Arab waktu itu, yang
menurut paham postmodernisme disebut sebagai proses
deideologisasi. Untuk menjaga fungsi kritis agama, umat
beragama harus menjaga diri untuk tidak terjebak dalam
kompensasi ideologisasi yang cenderung ber-stastus quo. Sebagai
konsekuensi dari postmodernitas, maka pemahaman ajaran
agama yang terlanjur menjadi ideologi perlu dibongkar kembali.
Dekonstruksi  dalam  bidang keagamaan memang bisa
menyebabkan munculnya beragam splinter growp, namun jika
visinya sejalan dengan postmodernisme yang ingin mengubah,
memperbaiki, membongkar, bahkan merekonstruksi bangunan
pemikiran keagamaan yang dinilai sudah wusang untuk
menghadapai tantangan masa depan, maka tentu sah-sah saja.
Konstruksi kaku dan baku atas penghayatan agama merupakan

20 Alwi Shihab, Islam Inkiusif Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama
(Bandung: Mizan. 1999), 147. Baca pula: M. Quraish Shihab, Membumikan al-
Qur”an: Fungsi dan Peran Wabhyn Dalam Kebidupan Masyarakat (Bandung:
Mizan, 1992).

216 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

produk  masyarakat ~ modern, oleh  postmodernisme
direkonstruksikan sesuai dengan keutuhan eksistensi manusia.
Mitos keunggulan rasionalitas harus digoyahkan untuk
menghindari pandangan yang bersifat mutlak. Ekses lain dari
ideologisasi agama adalah dominasi subjek-objek (agama-para
penganutnya) dan distorsi agama. Dengan dalih demi agama
orang akan dapat melakukan pemaksaan bahkan sampai pada
tindak kekerasan. Konflik antar umat beragama yang pernah
terjadi di Maluku, Poso, dan wilayah lain di Indonesia bahkan di
belahan bumi yang lain pun ibarat menimba air segar di sumur
yang sangat dalam, semuanya meyakini ada dan banyak yang
sudah menimbanya ke permukaan, tetapi setelah menimba
dalam-dalam untuk menyiramkannya pada bara konflik antar
umat beragama, ternyata sangat sulit. Dalam perpektif ini
ideologisasi agama hanya akan menimbulkan aktualisasi diri yang
palsu (palliative self-actualization), karena orang melakukan ajaran
agama bukan berdasar kehendak hatinya melainkan ada kekuatan
lain yang memaksa, yaitu ideologi.?? Dalam kaitan ini, Islam
dengan tegas menolak absolutisme ide dan pemikiran teoritis,
termasuk al-Qur’an.

Dalam al-Qur’an telah disebutkan bahwa untuk memahami
dan mempelajari realitas sosial dengan segala aspek dan
implikasinya harus melalui pengkajian intertekstual (kawunzyah-
ganliyah). Al-Quran sesungguhnya “menolak” dirinya sebagai
grand theory yang totaliter untuk menjelaskan suatu kebenaran.
Sebagai sebuah teks atau narasi al-Qur’an secara eksplisit telah
“mengakui” keterbatasannya sebagai representasi hakikat
kebenaran Tuhan. Ini sesuai dengan postmodernisme,
sebagaimana  disebutkan oleh Derrida yang menolak
pendefinisian  terhadap sesuatu, menurutnya pendefinisian
mempunyai sifat reduksi karena menganggap adanya suatu
kebenaran tunggal (secara teoritis) yang sesuai dengan norma
kenyataan. Dalam teori dekonstruksi Derrida melihat hubungan
langsung antara kata-kata dan kenyataan atau bahasa sebagai
representasi realitas adalah sebuah ilusi. Menurut Derrida dalam
setiap kegiatan menulis kata-kata memiliki fungsi ganda yaitu

22 Bernadien, Dance ..., 224-5.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 217



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

setiap kata berbeda dengan yang lain sekaligus terbuka terhadap
pemaknaan terus-menerus, karena itu tak pernah ada suatu
makna yang dapat ditentukan definitif dalam suatu pernyataan.
Apa yang disebut makna sesungguhunya merupakan hasil dari
penandaan melalui pergantian kata yang terus-menerus dan
karenanya tak pernah definitif melainkan terbuka untuk
penafsiran yang tak pernah selesai.??

Dalam perspektif postmodernisme ditandaskan relativitas
Kitab Suci. Sebagai sebuah teks, Kitab Suci bukanlah
representasi pewahyuan yang otomatis jelas dan langsung
mempertemukan seseorang dengan Tuhan yang mewahyukan.
Seperti dalam  teori dekonstruksi Derrida, teks bukan
representasi kenyataan tetapi sebuah sistem penandaan. Dalam
Kitab Suci yang ditemukan bukanlah realitas pewahyuan itu
sendiri melainkan beragam rantam jejak (trace) realitas pewahyuan
yang termuat dalam sistem penandaan. Realitas itu sendiri telah
berlalu, yang tinggal adalah sebuah struktur internal teks yang
harus siap ditafsir secara pluralistis?*. Metode dekonstruksi yang
merupakan salah satu tema penting dalam postmodernisme
mungkin saja dapat digunakan untuk meluluhlantakkan agama
sebagai sebuah teks, namun di balik itu ternyata dekonstruksi
menyajikan wawasan baru: jalan keluar dari situasi totaliter,
dominatif, dan eksploitatif yang kadang menyelimuti agama.
Dengan demikian postmodernisme pada posisi ini sungguh
memiliki titik singgung dengan agama. Dekonstruksi dapat
diaplikasikan sebagai kerangka pendekatan untuk memahami
agama. Jika memang demikian maka postmodernisme menuntut
adanya revolusi pemikiran untuk membongkar beraneka simbol
yang tertuang dalam Kitab Suci, dengan pendekatan yang
multidimensi (infertextual). Artinya Kitab Suci ditempatkan dan
dipahami sebagai grand theory yang aktif, relatif, dan dinamis
bukan definisi simbol yang statis dan kaku. Dengan kata lain,
upaya deideologisasi atau desakralisasi Kitab Suci merupakan
keniscayaan. Melalui pendekatan postmodernisme ini upaya

2 B. Sumaryono, Hemueneutik, Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta:
Kanisius, 1999), 109.

24 Baca pula: Martin Chen, “Agama dan Tayangan Postmodernism”,
dalam Basis (Yogyakarta, 1995), 112.

218 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

teoritisasi Kitab Suci dilakukan secara kritis, dinamis, dan
fungsional sehingga totalitas teori dapat dihindari. Jelasnya,
postmodernisme dapat dijadikan paradigma baru dalam
memahami dan mengaktualisasikan ajaran agama, di satu sisi,
dan agama sendiri sebagai faktor pemersatu pada sisi yang lain.
Tanpa adanya dasar nilai yang mengaktualisasikan maka
postmodernisme hanya akan menjadi anarkisme berpikir yang
cenderung absurd dan utopis naif. Agama juga akan menjadi
mitos bila hanya dipahami secara simbolik ideologis.

Catatan Akhir

Dalam diskursus filsafat, postmodernisme memang belum
memiliki sosok utuh yang dapat melahirkan “tubuh” filsafat
tersendiri, namun demikian postmodernisme telah mampu
tampil sebagai “pemberontak” terhadap modernisme dengan
modernitasnya yang tiranik dan dominatif. Kehadiran
postmodernisme telah mampu memberikan metode berpikir
yang membebaskan dari segala bentuk dominasi. Manusia era
postmodern tidak lagi terpasung dari dominasi satu ke dominasi
yang lain. Para pendukung postmodernisme melihat bahwa cacat
modernisme tidak hanya pada tataran epistemologi saja tetapi
yang lebih serius adalah akibat yang ditimbulkannya, yaitu
modernisme-westernisme. Kaum  modernis  Barat  jelas
menganggap tidak ada “Yangnage-game” yang valid di luar mereka.
Di tangan mereka rule of the game di dalam form of life menjadi
sangat monolitik dan absolut. Mereka bahkan mengangeap rule of
the game dan form of life di luar mereka sebagai tidak beradab
sehingga tidak patut didengar. Di luar mereka orang tidak berhak
menafsirkan realitas apalagi menciptakan narasi kehidupan
kecuali sesuai dengan grammar of life orang Barat. Oleh karena
itulah postmodernisme tampil untuk membela narasi kehidupan
yang tergilas dan tersingkir oleh berbagai dimensi dominatif-
imperialistik yang disuguh-paksakan oleh modernism-westernism.

Arus pemikiran postmodernisme seolah-olah menjadi sebuah
protes terhadap segala bentuk absolutisme, dan sebagai
substansinya tak lain adalah pendekatan relativistik dan
pluralistik yang dengan segala kerendahan hati mendengar dan
memberi apresiasi kepada ““Zhe others”. Pertanyaannya, jika

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 219



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

postmodernisme  memprotes  terhadap  segala  bentuk
absolutisme, maka bagaimanakah manusia dapat menangkap dan
mendefinisikan Tuhan yang secara metafisis diyakini sebagai
“The Truth and The Absolut Being?”.

Dengan meminjam istilah dati hadits gqudsi Tuhan tetaplah
merupakan kanzan makbfiyyan baik di balik firman gauliyah-Nya
maupun firman kosmologis-Nya (kauniyah). Tuhan sebagai “The
Absolut Being” tidak mungkin bisa dipahami oleh manusia kecuali
secara tidak langsung, parsial, dan relasional melalui “jejak-jejak”
ciptaan-Nya lalu diapresiasi sesuai tingkat intelegensia masing-
masing hamba-Nya. Manusia yang beriman hanya bisa
mendekati dan menyapa Tuhan bukan “menguasasi” dan
mendefinisikan Tuhan. Tuhan tidak bisa dipahami dan didefinisi
secara tegas apalagi dipresentasikan sebagaimana kaum
positivistik menghadirkan realita. Jika konsisten dengan logika
dekonstruksi yang ditawarkan oleh postmodernisme, maka mau
tidak mau sampailah seseorang pada sebuah konklusi bahwa
pemahaman tentang Tuhan dan berbagai pesan-Nya tetap
berada pada batas relativisme dan aproksimasi. Artinya segala
sikap totaliter dan absolutistik yang membabi buta apalagi
memaksakan atas nama #ruth claim tertentu harus didekonstruksi
dan direlativisir.

Dalam tradisi Islam dekonstruksi bisa dilakukan, bahkan
wajib, tetapi tentu sebagai langkah untuk melakukan
rekonstruksi dan pendakian ruhani menuju “Realitas Absolut”
yang tak seorang pun bisa mendefinisikan kedirian-Nya?>. Toh
setiap individu atau pun masyarakat memiliki /Janguage-game
sendiri untuk membangun epistemologi form of life-nya sesuai
dengan cara, pengalaman, kebutuhan, serta pilihan hidupnya
masing-masing. Dengan lain kata setiap individu atau pun
kelompok sosial memiliki /angnage-game yang belum tentu bisa
diterapkan oleh individu atau kelompok sosial yang lain. Dalam
perspektif ini filsafat hermeneutik dianggap sebagai metode yang
paling tepat untuk memahami dan mengembangkan
postmodernisme. Sikap dialogis tetapi empati dan toleran
agaknya menjadi keniscayaan dalam era postmodernisme.

2] bid., 159-60.

220 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Bukankah Tuhan sesungguhnya tidak pernah memaksakan
kehendak-Nya kepada makhluk? Iman yang otentik adalah
pilihan yang otonom, bukan heteronom. Manusia secara otentik
selalu mengarah kepada “Kebenaran” schingga kebenaran pun
sesungguhnya merupakan pilihan sejarah manusia. Dalam
perspektif inilah Filsafat Ketuhanan menjadi media yang
terbuka, santun, arif, dan rendah hati untuk melihat kembali cara
“menangkap” Tuhan di sepanjang sejarah dan pemikiran umat
manusia. Manusia sebagai bagian dari integral kenyataan
senantiasa bergerak dan tercebur dalam realitas totalitas
pengalaman. Manusia adalah kesadaran dalam samudera sifat
dan gejala yang seakan tak bertepi, sehingga pengertian dan
pengartian manusia tentang Tuhan pun menjadi sangat beragam,
tetapi bukankah sesungguhnya Tuhan adalah “Kesempurnaan”
yang luhur yang kepada-Nya semua yang ada, termasuk manusia,
akan kembali. Oleh karena itu, seyogyanya interaksi dan
interrelasi manusia dalam kehidupan keagamaannya harus selalu
dibingkai dengan sikap saling menghormati dan menghargai baik
intra maupun antar penganut, di samping penghayatan dan
pengamalan masing-masing ajarannya secara Agffah. Jika hal
thwal Ketuhanan selalu berkait erat dengan perihal kehidupan
keagamaan, maka Madjid pernah menawarkan beberapa refleksi-
kontemplatif bagi kehidupan keagamaan untuk generasi
mendatang agar manusia mampu menghadapi segala tantangan
jaman. Menurutnya, adalah keharusan bagi agama untuk dapat
diharapkan tampil kembali sebagai pemeran pembawa
demokrasi, modernisasi, dan civilisasi. Umat beragama perlu
kembali kepada makna dalil kaum ulama, yaitu: a/-Mubdfazhah
ali  al-qadim al-shalih wa al-akhdin bi al-jadid al-ashlah. Inilah
keterbukaan yang dinamis, dan ini pulalah jalan untuk membuat
sebuah generasi yang kaya gagasan (resourceful).?

Dalam kaitannya dengan kehidupan keagamaan pada era
postmodern?’ agaknya patut diakui bahwa pada dasarnya iman

26 Nurcholish Madjid “Beberapa Renungan Kehidupan Keagamaan
untuk Generasi Mendatang”, dalam Dekonstruksi Isiam Mazhab Ciputat, ed.
Edy A. Effendy (Bandung: Jaman, 1999), 46-7.

2’Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuddin Nafis, Agama Masa
Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina, 1995), 135.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 221



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

merupakan produk hubungan dialogis antara manusia dengan
Tuhannya, yang senantiasa mencurahkan kasih-Nya dan akan
selalu pula dirasa dan dijawab oleh hamba-Nya. Sejak semula
manusia didesain dan diciptakan sebagai makhluk yang dialogis,
berakal, sekaligus makhluk ruhani yang di dalamnya terdapat x4
Liahi yang kekal tak kenal kematian. Oleh karena itu agama era
postmodern haruslah dapat dihayati sebagai sebuah wahana,
ckspresi, dan manifestasi pencarian makna hidup manusia
melalui aktualisasi kemanusiaanya. Kitab Suci harus diposisikan
sebagai mitra dialogis hermeneutik yang diasaskan pada
jernihnya hati nurani dan sehatnya akal budi. Hukum yang
banyak tertuang dalam Kitab Suci seharusnya dilihat dengan cara
yang dapat menawarkan pencerahan dan pembebasan, bukan
pemasungan dan pembelengguan. Toh, agama berbicara tentang
makna hidup, karenanya keberagamaan seseorang jelas akan
meresap ke setiap denyut nadi kehidupannya. Agama mengajak
manusia kepada keabadian hidup. Hal ini seharusnya semakin
membukakan kesadaran untuk selalu menyadari bahwa
kehidupan di dunia ini sesungguhnya merupakan sebagian
perjalanan panjang untuk kembali pulang ke haribaan Tuhan
azza wa Jalla yang abadi, bukan “comdamné a étre libre” perjalanan
panjang yang merdeka tetapi tak pernah sampai, dan karenanya
menjadi ziarah perjalanan yang sia-sia. Dalam perjalanan panjang
hamba-Nya itu sesungguhnya Tuhan “Sang Maha Pengasih”
telah membentangkan pertolongan bagi setiap hamba-Nya yang
tersesat untuk segera bisa kembali pada jalan-Nya yang lurus.
Jalan lurus itu sesungguhnya terbentang luas antara hati nurani
setiap insan dan Tuhannya. Bentangan jalan lurus itu bisa
menjauhi dan bisa pula mendekati atau bahkan menyatu melalui
iman dan  pencarian  kebenaran  secara  tulus dan
berkesinambungan menuju “Sang Kebenaran” itu sendiri, lalu
dituangkan dan dilestarikan melalui tindakan nyata berupa amal
saleh. Dengan begitu kesinambungan antara zafakkur dan
tadzakkur, psikis dan fisik, jasmani dan ruhani, individu dan
sosial, keselamatan dunia dan akhirat tetap terjaga dan selalu
terhias dalam setiap perilaku keseharian umat manusia:
Persoalannya sudah jelas, bagaimana manusia dapat menemukan

Tuhan kembali yang (mungkin) telah menguap, lenyap, dan

222 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

hilang dari pengalaman hidupnyar?8. Sejurus dengan hal tersebut,
Huijbers?* menegaskan bahwa pada masa sekarang ini orang
perlu lebih sering bicara tentang hal ihwal Ketuhanan
sebagaimana yang tampak dalam pengalaman. Teologi harus
menjadi “cerita” tentang Tuhan yang hadir dalam hidup
manusia. Setiap pemeluk agama seyogyanyalah ~mampu
mengadaptasikan wahyu dengan situasi manusia dalam sejarah,
dengan kebudayaan, dan dengan jamannya. Seandainya isi wahyu
diserahkan sebagai ajaran yang kekal saja, maka manusia akan
berhadapan dengan ketidakmampuannya untuk menilai warta
Tuhan sebagai kabar gembira dari-Nya, karenanya manusia harus
selalu berusaha untuk mencari jalan Tuhan, jalan keselamatan
yang lurus(A/ldin al hanif). Dengan kata lain, setiap pemeluk
agama harus menyadari betapa pun luas otonomi yang dimiliki
akal manusia, namun wahyu tetap penting bagi z/zrah manusia
yang telah, sedang, dan yang akan dijalani. Hal ini berarti bahwa
setiap pembicaraan tentang Tuhan harus kembali pada berbagai
sumber kebenaran akal yang ditopang dengan beragam
kebenaran tradisi yang terkandung di dalam wahyu, sehingga
dengan wahyu setiap pengalaman pribadi akan mendapatkan
tafsiran yang tepat. Hal ini juga berarti bahwa setiap pemeluk
agama harus mampu pula melihat berbagai kebenaran yang
dibawa oleh agama-agama lain. Barangkali, dari sini akan dapat
dibangun sebuah harapan baru bagi manusia untuk bisa diantar
secara cksistensial menuju suatu ekstase dalam arti harfiah:
kepastian rutin dari hidup sehari-hari akan dilepaskan untuk
menemui Tuhan yang akan membaharui segala semua. Lebih
dari itu, memahami perjalanan sejarah filsafat dan agama yang
seringkali mengalami cash, maka seyogyanya antara filsafat dan
teologi ada suatu sistem koheren yang /logis-religins. Teologi dan
filsafat harus pula mengarah pada pertalian (engagement) atau pun
commitment sehingga manusia bisa menjawab panggilan Tuhan.
Bertrand Russell®, mengatakan: “you will never know the deep
despair of those whose life is aimles and void of purpose”. Oleh karena itu

2Bernadien, Dance. .., 248.

YHuijbers, Mencari. . ., 299-308.

30 Bertrand Russell, The Impact of Science on Society (London: Unwin
Paperback, 1985), 105. Artinya: “Anda tidak akan pernab tabu rasa putus asa

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 223



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

penyembahan manusia kepada Tuhan haruslah berarti pencarian
“Kebenaran” secara tulus, tanpa belenggu dan pembatasan,
sadar atau pun tidak. Lebih dari itu, karena setiap manusia
berpotensi untuk terbelenggu oleh kepercayaan palsu akibat
pengaruh budaya seckelilingnya, maka manusia haruslah selalu
berusaha membebaskan diri dari  belenggu itu dengan
menyatakan: .4 iliba..., kemudian harus tetap pada jalan
pencarian “Kebenaran” yang tulus dengan menyatakan: z/i-/-
Lah, yaitu Tuhan yang sebenarnya, yang lepas dari representasi,
visualisasi yang tidak mungkin diketahui oleh manusia, namun
dapat dan harus selalu berusaha untuk mendekatkan diri pada-
Nya, agar memperoleh perkenan dan rid/a-Nya.

Dalam perspektif Islam3! pencarian “Kebenaran” yang tulus
dan murni, dijelaskan di dalam al-Qur’an surat al-Ram ayat 30
yang disebut dengan istilah Aanif,?? yaitu sikap alami manusia
yang memihak kepada “Yang Benar” dan “Yang Baik” sebagai
kelanjutan dari fitrab-nya yang suci bersih, tegak, lurus, dan
benar. Sikap mencari “Kebenaran” secara tulus dan murni
(banifiyyah) adalah sikap keagamaan yang benar, yang menjanjikan
kebahagiaan sejati, yang tidak bersifat semu dan palsu (palliative).
Sebaik-baik agama di sisi Allah ialah semangat mencari
“Kebenaran” vyang lapang, toleran, tidak sempit, tanpa
kefanatikan, dan tidak membelenggu, serta memasung jiwa (a/-
banifiyyat - al-sambah). Jelasnya, intellectual enrichment tidak bisa
ditawar-tawar lagi, baik tentang masa lalu, masa kini, maupun

masa depan. Wa al-Lah a‘lam bi al-shawdib.e®

yang mendalam, yang diderita oleh orang-orang yang hidupnya tampa tujnan dan
kehilangan makna’”.

31 Madjid, Beberapa ..., 22.

32 Selengkapnya ayat tersebut berbunyi: “Fa agim wajhaka i al-diyni
baniyfan, fithrata Allihi allatiy fathara al-ndsa “alaybd, ld tabdiyla li kbalgi Allabi
dzdlika al-diynu  al-qayyimu walikinna aktsara al-ndsi 1d ya'lamiwna” (Maka
luruskanlah dirimu untuk menerima agama secara panif. Itulah fithrah dari
Allah yang telah menciptakan manusia di atasnya. Tidak ada perubahan
dalam penciptaan Allah. Itulah agama yang tegak lurus, tetapi kebanyakan
manusia tidak tahu).

224 Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Daftar Pustaka

Alan Keightly, Wittgenstein, Grammar and God (London: Epworth
Press, 1976).

Alwi Shihab, Isiam Inklusif Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama
(Bandung: Mizan. 1999).

Bertrand Russell, The Impact of Science on Society (London: Unwin
Paperback, 1985).

E. Sumaryono, Hermenentik: Sebuah Metode Filsafat (Y ogyakarta:
Kanisius, 1999).

Edy A. Effendy (ed.), Dekonstruksi Isiam Mazhab Ciputat
(Bandung: Jaman, 1999).

Hamid Fahmy Zarkasyi dalam http://www.hidayatullah.
com/kolom/ wotldviews/10502-pluralisme-.html

Harold Coward, Pluralisme Tantangan Bagi Agama-Agama
(Yogyakarta: Kanisius, 1989).

http://www.hidayatullah. com/kolom/wotldviews/10502-
pluralisme-.html, diakses tanggal 20 Februari 2010.

http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart, diakses tanggal 23
Maret 2010.

http://islamlib.com, diakses tanggal 20 April 2010

http:/ /islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032,
diakses tanggal 20 Maret 2010.

Jalaluddin Rakhmat, “Metodologi Penelitian Agama”, dalam
Metodologi  Penelitian Agama Sebuah Pengantar, ed. Taufik
Abdullah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989).

John Herlihy, In Search of The Trubt: Contemporary Reflection on
Tradisional Isiamic Theme (Kuala Lumpur: Dewan Pustaka
Islam, 1990).

Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuddin Nafis, .Agama
Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina,
1995), 135.

M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas atan Historisitas
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996).

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur”an: Fungsi dan Peran
Wahyu Dalam Kebidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992).

Martin Chen, “Agama dan Tayngan Postmodernism”, dalam
Basis (Yogyakarta, 1995).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 225


http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart
http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032

Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme...

Nurcholish  Madjid, “Beberapa  Renungan  Kehidupan
Keagamaan untuk Generasi Mendatang”, Jurnal Ulnnnl
Qur”an, no. 1, vol. IV (1993).

Peter L. Berger, Kabar Angin dari Langit, Makna Teologi dalam
Masyarakat Modern, ter. ].B. Sudarmanto (Jakarta: LP3ES,
1994).

Seyyed Hossein Nast, Knowledge and The Sacred (New York: State
University of New York Press, 1989).

Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: Penerbit Kompas, 2001).

Syamsul Aritin, dkk., Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan
(Yogyakarta: Sipress, 1990).

Theo Huijbers, Mencari Allah: Pengantar ke dalam Filsafat Ketubanan
(Yogyakarta: Kanisius, 1992).

Win Usuluddin Bernadien (ed.), Tarian Tuban (Yogyakarta:
Apeiron Philotes, 2003).

226 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan Refleksi atas Pluralisme Keberagamaan Era Postmodern.pdf

