


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 197 

ELUSIDASI FILOSOFIS KEBHINEKAAN 
KEAGAMAAN: REFLEKSI ATAS PLURALISME 

KEBERAGAMAAN ERA POSTMODERN 

Win Usuluddin* 
__________________________________________________ 

Abstract: As noted in its wide history, religious pluralism has been understood 
and accepted variously. Elucidation on the religious pluralism in the postmodern 
era seems to be a necessity since religious pluralism has more than one 
interpretation. Religious pluralism is often seen as the same as plurality or even 
inclusivity, and religious relativism. This paper tries to explore the suspension of 
that pluralism and let the readers to examine it. Sequentially, this paper is begun 
with the short introduction related to religious pluralism in the West and in Islam. 
Furthermore, the paper tries to elaborate the relationship between religious 
pluralism and religious philosophy; explores religious philosophical perspective on 
pluralism, the certainty of plurality, the function of philosophy in religious 
distinction, some crucial aspects in religion, and religiosity in the postmodern era. 
As a closing, the writer tries to urge readers to reflect the religiosity in the 
postmodern era. 

Abstrak: Sebagaimana tercatat dalam sejarah panjangnya, pluralism agama 
dipahami dan diterima dengan cara yang beragam. Elusidasi atas pluralisme 
agama pada era posmodernisme tampaknya menjadi sesuatu yang niscaya, karena 
pluralism agama memiliki lebih dari satu macam interpretasi. Pluralism agama 
kerap kali dipandang sama artinya dengan pluralitas, inklusifitas, dan relitifisme 
agama. Tulisan ini berupaya mengeksplorasi ketegangan dari pluralism itu and 
menyerahkan penilaiannya kepada para pembaca. Secara berurutan, tulisan ini 
diawali dengan pengantar ringkas yang terkait dengan pluralism agama di Barat 
dan Islam. Lebih jauh lagi, tulisan ini berupaya untuk mengelaborasi hubungan 
antara pluralism agama dan filsafat agama; mengneksplorasi perspektif filsafat 
agama tentang pluralisme, kepastian pluralitas, fungsi filsafat dalam perbedaan 
agama, beberapa aspek krusial dalam agama, dan keberagamaan di era 
posmoderen. Sebagai pemungkasnya, penulis mencoba mendorong pembaca untuk 
merefleksikan religiusitas di era posmoderen. 

Keywords: Elusidasi Filosofis, Pluralisme Agama, Filsafat Agama, 
Era Postmodern.   

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

(STAIN) Jember. email: win_bernadien@yahoo.co.id. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

198 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

DALAM bentangan historisitas keberagamaan umat Islam di 
Indonesia, sesungguhnya pikiran tentang bhineka tunggal eka itu 
tidak saja ada dalam kontes legal-formal berbangsa dan 
bernegara tetapi juga telah ada dalam praktek-praktek 
keberagamaan. Lihat saja misalnya di sebagian kalangan 
masyarakat Jawa, agama itu telah lama dijawakan menjadi 
“ageman” artinya “pakaian” yang sudah barang tentu corak, kelir, 
mode, dan ukurannya pun sangat beragam sesuai dengan selera 
pemakainya. Dalam perspektif ini, pakaian kemudian menjadi 
simbol bagi alter-ego (keakuan yang lain), fungsinya sebagai 
pengganti bagi seseorang sehingga seolah seseorang itu 
mendapat kepribadian baru, dan selanjutnya tentu secara 
interpretatif pakaian dapat dimaknai sebagai tabir yang dapat 
menutupi tubuh (dan sekaligus bagian yang paling pribadi) 
pemakainya dari pandangan khalayak. Tulisan ini memang tidak 
hendak memperbincangkan pluralisme keagamaan di Indonesia 
tetapi hendak mengatakan bahwa senyatanya pikiran tentang 
pluralisme agama itu telah ada sejak lama, meskipun memang 
harus diakui bahwa akhir-akhir ini pikiran itu telah menjelma 
menjadi sebuah paham dan gerakan “baru” yang kehadirannya 
serasa begitu mendadak, tiba-tiba, dan mengejutkan.  

Pluralisme sebagai paham yang muncul di Barat pada era 
Modern itu semakin berkembang pesat pada (era) postmodern 
yang kemudian banyak merasuk ke dalam pemikiran masyarakat 
luas tak terkecuali sebagian masyarakat muslim. Kalangan umat 
Islam pendukung paham ini mencari-cari akarnya dari kondisi 
masyarakat Islam di masa lalu, dan kemudian beranggapan 
bahwa pluralitas agama dan paham pluralisme agama itu sama 
saja. Mereka yakin, pluralitas dan pluralisme agama dalam Islam 
telah ada sejak Piagam Madinah dicanangkan, bahkan diyakini 
bahwa pluralitas dan pluralisme agama adalah sunnatullah. 
Namun bagi sebagian masyarakat muslim yang menolak atas 
pandangan tersebut memberikan penjelasan bahwa pluralitas 
agama itu tidak sama dengan pluralisme agama. Pluralitas agama 
adalah kondisi di mana berbagai macam agama secara bersamaan 
hadir dalam masyarakat, sedangkan pluralisme agama adalah 
suatu paham yang menjadi tema penting dalam disiplin sosiologi, 
teologi, dan filsafat agama yang berkembang di Barat dan 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 199 

belakangan kemudian diketahui sebagai agenda penting 
globalisasi. Selanjutnya, kelompok ini beranggapan bahwa dalam 
Islam, pluralitas agama adalah pengakuan atas perbedaan dan 
identitas agama masing-masing, 1  bukan malah menghilangkan 
perbedaan dan identitas agama-agama yang ada. Dengan kata 
lain, menganggap pluralisme agama sebagai sunnatullah adalah 
klaim yang mungkin berlebihan bahkan mungkin tidak benar.  

Perlu diungkapkan di sini bahwa dalam paham pluralisme 
agama yang berkembang di Barat terdapat sekurang-kurangnya 
dua aliran yang berbeda, yaitu: paham teologi global (global 
theology), dan paham kesatuan transenden agama-agama 
(Transcendent Unity of Religions). Menurut Hamid Fahmy Zarkasyi 
baik global theology maupun Transcendent Unity of Religions telah 
sama-sama membangun gagasan, konsep, dan prinsipnya 
masing-masing, untuk kemudian akhirnya menjadi paham yang 
sistemik. Lebih jauh Hamid menjelaskan bahwa dua aliran di 
atas muncul disebabkan oleh dua motif yang berbeda, meskipun 
keduanya sama-sama muncul di Barat, tetapi yang satu justru 
menyalahkan yang lain. Aliran teologi global fokus pada kajian 
sosiologis, motif terpentingnya adalah tuntutan modernisasi dan 
globalisasi. Aliran ini berkeyakinan bahwa agama di era 
globalisasi adalah institusi yang sangat penting sehingga 
hubungan globalisasi dan agama menjadi tema sentral dalam 
sosiologi agama. Dianggap penting karena proyek globalisasi dan 
kapitalisme digunakan untuk mengurangi atau bahkan 
menghapus otoritas agama, politik, militer dan sumber 
kekuasaan lainnya.  

Cara yang ditempuh dalam program globalisasi ini adalah 
dengan mendorong semua pihak agar menjadi terbuka dan bebas 
menerima berbagai ideologi dan nilai-nilai sosial yang 
“dianggap” universal. Pergumulan pemikiran untuk menjadikan 
agama akomodatif terhadap tuntutan sosial agaknya lebih 
dominan ketimbang upaya menciptakan masyarakat religius. 
Dalam sejarahnya Barat memang berhadapan dengan doktrin 
agama Kristen yang eksklusif, dengan doktrin “di luar gereja tidak 
ada keselamatan”, meskipun pada akhirnya doktrin itu bergeser 

                                                 
1Qs. al-Kâfirûn (110): 6. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

200 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

menjadi penerimaan semua yang menyembah Tuhan sebagai 
termasuk ke dalam agama Kristen (inklusif). Doktrin inkusif 
inilah yang akhirnya bergeser menjadi pluralisme.2 Sementara itu 
aliran Transenden Unity of Religions didominasi oleh pendekatan 
filosofis dan teologis Barat, yakni memakai pendekatan religious 
filosofis. Bagi kelompok ini agama tidak bisa diubah begitu saja 
dengan mengikuti zaman globalisasi, zaman modern atau pun 
postmodern. Agama tidak bisa dilihat hanya dari perspektif 
sosiologis atau historis saja apalagi dihilangkan identitasnya.  

Konsep utama kelompok ini adalah sophia perrenis yang dalam 
agama Hindu dikenal dengan Sanata Dharma atau dalam bahasa 
Arab dikenal dengan istilah al-Hikmah al-Khâlidah, sebuah 
pandangan bahwa di dalam setiap agama selalu saja terdapat 
tradisi sakral yang perlu dihidupkan dan dipelihara secara adil, 
tanpa menganggap yang satu lebih superior dari pada yang lain. 
Agama bagi aliran ini adalah jalan menuju ke puncak yang sama. 
Inilah yang dimaksud dengan Transcendent Unity of Religions 
Fritjhof Schuon. Pendekatan yang diambil aliran ini berasal dari 
pengalaman spiritual dari tradisi mistik berbagai agama. Dalam 
kasus Islam mereka mengambil pengalaman spiritual kaum sufi, 
yang mereka anggap pluralis.  

Jalinan Pluralisme Agama dan Filsafat Agama 

Pluralisme agama, Zarkasyi,3 sesunguhnya merupakan upaya 
agar doktrin agama tunduk pada kondisi sosial dan tuntutan akal 
manusia. Dengan kata lain diskursus agama “harus” berada di 
tangan para filosof, terutama filosof aktifis atau mantan aktifis 

                                                 
2Paham ini diusung oleh John Hick dengan teori teologi globalnya (global 

theology). Sejalan dengan itu Wilfred Cantwell Smith, pendiri McGill Islamic 
Studies mengajukan teori teologi dunia (world theology). Baik Hick maupun 
Smith sama-sama membawa paham tentang “satu teologi untuk semua agama di 
seluruh dunia”. Mereka yakin bahwa semua agama akan berevolusi dan akan 
saling mendekat yang pada akhirnya akan melebur menjadi satu teologi yang 
disebut teologi global (global theology). Selebihnya lihat: 
http://www.hidayatullah. com/kolom/ worldviews/10502-pluralisme-
.html, diakses tanggal 20 Februari 2010. 

3 Selebihnya baca: Hamid Fahmy Zarkasyi dalam 
http://www.hidayatullah. com/kolom/ worldviews/10502-pluralisme-
.html, diakses tanggal 20 Maret 2010. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 201 

gerakan Protestan Liberal yang mencari “rumah baru” untuk 
memberi tempat bagi diskusi mereka tentang agama. “Rumah 
Baru” itu adalah philosophy of religion yang berakar pada comparative 
religion, bukan teologi. Di “rumah baru” ini pembahasan agama 
bebas dari paham suatu agama tertentu, yang ada hanyalah 
pluralisme agama. Wacana pluralisme agama yang kini telah 
menjadi “doktrin” ini kemudian masuk dalam diskusi tentang 
toleransi beragama, kerukunan beragama, inter-faith dialogue, dan 
semacamnya.  Searah dengan hal tersebut perlu diungkap bahwa 
Filsafat Agama adalah suatu disiplin ilmu yang metode dan 
teorinya berasal dari filsafat, objeknya adalah semua agama. 
Sudah barang tentu filsafat tatkala membahas agama-agama itu, 
„worldview‟ filsafat berada pada posisi „bird-eyes‟, doktrin filsafat 
berada di atas doktrin agama. Dalam era globalisasi disiplin ilmu 
ini kemudian dikembangkan menjadi Filsafat Agama Lintas-
kultural (cross-cultural philosophy of religion). Hal ini berarti bahwa 
objek kajian filsafat agama diperluas dari sekedar agama yang ada 
dalam suatu kultur menjadi agama dan kepercayaan yang berasal 
dari kultur lain, dan sudah barang tentu metode dan cara 
pandangnya pun tetap pemikiran filsafat, sosiologi, dan 
antropologi. Dalam kontes yang seperti ini, agama hanya 
dianggap sebagai produk kreatifitas manusia dan akan terus 
berubah sebagaimana living organism yang lain. 

Dalam lintasan sejarahnya, sesungguhnya benih-benih 
disiplin ilmu filsafat agama itu disemai oleh Ninian Smart, 
seorang filosof dan sejarawan Cambridge yang pada tahun 1958 
menerbitkan karya filsafat agama berjudul Reason and Faith. 
Baginya filsafat dan sejarah agama harus bekerjasama, agar 
filsafat agama dapat berperan penting dalam kebudayaan yang 
pluralistis dan global pada akhir Abad XX. Selama hampir dua 
puluh tahun buku ini belum tertandingi dan dianggap pioneer 
dalam bidangnya. 4  Periode pengembangan terjadi pada tahun 
1960-an ditandai oleh peluncuran karya Wilfred Cantwell Smith 
berjudul The Meaning and End of Religion. Karya ini dianggap telah 
membuka jalan bagi formulasi baru bagi problematika 
pemahaman agama lintas kultural, dan menjadi penting karena 

                                                 
4http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart., diakses tanggal 23 Maret 

2010. 

http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart


Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

202 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

selain mendukung pandangan bahwa kehidupan keagamaan 
manusia adalah sebuah dynamic historical continuum, juga menolak 
klaim kelompok transendentalis seperti Rene Guenon, Schuon, 
Hossen Nasr yang menganggap agama-agama di dunia secara 
konseptual merupakan sistem tertutup. Wacana ini kemudian 
mendapat sokongan dari para filosof dan ilmuwan bidang 
agama. Buktinya pada tahun 1972, terbit essay analitis yang ditulis 
oleh William Christian berjudul Opposition of Religious Doctrines. 
Ditambah lagi ketika terbit karya bungarampai para filosof dan 
pakar sejarah agama yang disunting oleh John Hick pada tahun 
1974 berjudul Truth and Dialogue in World Religions: Conflicting 
Truth-Claim. Disusul kemudian oleh Raimundo Panikkar dengan 
bukunya, The Intrareligious Dialogue (1978), dan Hick sendiri 
menulis buku Philosophy of Religion. Sebagai titik kulminasi dari 
wacana ini adalah karya Wilfred Smith yang berjudul Towards 
World Teology, dan karya John Hick berjudul Problems of Religious 
Pluralism (1985) dan pada tahun 1987 Interpretation of Religion 
karya Gifford Lecture. Di dalam karyanya inilah Hick 
mendeklarasikan perlunya teologi global, itulah pluralisme 
agama. Goal getternya adalah Smith dan Hick. Jelas sudah bahwa 
hubungan antara doktrin pluralisme agama dengan pemikiran 
filosof dan saintis sangat erat. Smith yang mangadopsi teori 
Newtonian Revolution menganggap berbagai agama sebagai 
hamparan planet yang memiliki hukum gravitasi dan pergerakan 
yang sama, hukum agama pun tidak hanya berlaku pada satu 
agama saja, tapi untuk semua agama. Jika Copernicus 
memindahkan pusat gravitasi dari bumi ke matahari maka Hick 
memindahkan pusat gravitasi teologi dari agama-agama kepada 
Tuhan (Religioncentredness to God centredness), dalam bahasa lain 
Hick memindahkan keberagamaan dari individu kepada Realitas 
Mutlak (self-centredness to Reality centredness).  

Pluralisme Bukan Inklusivisme: Perspektif Filsafat 
Ketuhanan  

Pluralisme keagamaan, jelas merupakan tantangan yang 
bersifat khas di era postmodern saat ini. Mengapa? karena pada 
era postmodern keterbukaan adalah sebuah keniscayaan. Lebih 
dari itu kemungkinan komunikasi yang begitu luas, jelas 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 203 

merupakan tantangan bagi agama-agama untuk bisa saling 
“bertemu” antara satu dengan lainnya dalam menghadapi 
beragam persoalan kritis teologis yang sangat mendasar seputar 
“truth claim” dari masing-masing agama. Setiap agama 
“berkewajiban” memberi jawaban yang adequate atas persoalan 
mendasar seraya memberi “pembenaran” kepada agama lain, 
yang sama-sama mengklaim sebagai “jalan kebenaran” yang 
sama. Pluralisme dalam perjalanan historisitasnya telah semakin 
mengokohkan diri sebagai landasan sikap positif (baca: aktif dan 
bijaksana) untuk menerima kemajemukan dalam kehidupan 
sosial dan budaya, termasuk agama. Pluralisme pun dipahamkan 
sebagai bagian dari sikap dasar dalam beragama, yaitu sikap 
terbuka untuk berdialog dan menerima perbedaan secara adil, 
bukan sikap atau gagasan yang meyakini kebenaran semua 
agama, sebab jika demikian halnya maka yang terjadi adalah 
relativisme agama. Karenanya perlu selalu dibedakan antara 
pluralitas --yang memang telah dianggap sebagai sunnatullah-- 
dengan pluralisme yang merupakan suatu sikap kejiwaan dan 
kedewasaan mental dalam menerima keragaman itu. Dengan 
demikian seorang pluralis harus mempelajari kebenaran agama-
agama lain dengan sikap yang adil, proporsional, dan seimbang. 

Dalam perspektif Filsafat Ketuhanan, percaya kepada Tuhan 
berarti melihat dan mengakui bahwa sesugguhnya hidup ini 
memiliki makna, atau dengan kata lain makna Ketuhanan bagi 
manusia itu akan terungkap melalui perilaku kehidupannya. 
Sudah sejak beberapa waktu lamanya diakui bahwa agama secara 
mendasar merupakan jalan untuk mencari dan menemukan 
“Sang Kebenaran” yaitu, Tuhan, dan jalan natural agama untuk 
menemukan-Nya adalah melalui otoritas wahyu. Kemudian 
dengan representasi, agama menawarkan serangkaian pemahaman 
imajinatif yang seringkali terekspresikan melalui simbol ataupun 
ungkapan metafor yang pada gilirannya menimbulkan berbagai 
friksi dan beragam forma dalam kehidupan keagamaan. Sejurus 
dengan itu, manusia tidak bisa menjadikan agama berpihak 
kepada manusia tanpa memahami bahwa agama itu 
sesungguhnya untuk manusia, bukan untuk Tuhan.  

Manusia berupaya membuat definisi tentang Tuhan, tetapi 
definisi itu sesungguhnya tidak mencukupi. Segala upaya untuk 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

204 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

mendefinisikan-Nya, berarti usaha untuk mengerdilkan-Nya 
dengan standar manusia, sehingga dengan demikian hendaknya 
manusia tidak mengurusi Tuhan tetapi mengurusi manusia itu 
sendiri. Manusia terhadap agama itu berposisi sebagai objek, 
artinya manusia hanya mempunyai hak untuk menegakkan 
aturan main beragama (baca: syariat) dari Tuhan.5 Dengan kata 
lain manusia tidak bisa membuat agama menjadi berpihak pada 
manusia tanpa memahaminya bahwa agama itu antroposentris, 
bukan untuk Tuhan (teosentris). Tuhan tak perlu dibela, tegas 
Gus Dur, namun kenyataannya banyak perbuatan manusia 
berdarah-darah yang mengatasnamakan dan membela agama dan 
Tuhan. Pada situasi seperti inilah harus dimengerti bahwa state of 
affair-nya adalah bahwa agama dari dulu memang untuk manusia, 
dan yang lebih penting adalah bahwa manusia harus mampu 
menghadirkan agama yang bervisi kemanusiaan.  

Pertanyaan penting yang kemudian mengemuka dalam 
konteks problematika di atas adalah apakah dalam beragama itu 
manusia harus bersikap inklusivistik atau pluralistik? Wallahu 
a‟lam bi al-shawab, tetapi seorang pluralis jelas bukan sekadar 
orang yang menerima perbedaan terhadap kebenaran agama 
yang berbeda, tetapi lebih jauh ia juga harus mempelajari 
kebenaran agama-agama lain dengan sikap yang adil. Ringkasnya, 
pluralisme adalah suatu landasan sikap positif (baca: aktif dan 
bijak) untuk menerima kemajemukan semua hal dalam 
kehidupan sosial dan budaya, termasuk agama. Lebih lanjut, 
pluralisme dapat dipahamkan sebagai bagian dari sikap dasar 
dalam beragama, yaitu sikap terbuka untuk berdialog dan 
menerima perbedaan secara adil. Karena itu tidak tepat jika 
pluralisme dimengerti sebagai sikap atau gagasan yang meyakini 
kebenaran semua agama, sebab jika demikian halnya maka 
gagasan pluralisme menjadi sama dengan relativisme agama, dan 
karenanya tak jarang dari mereka yang dianggap sesat dan 
murtad. Ketidakmengertian seperti inilah yang memaksa MUI 
(Majelis Ulama Indonesia) untuk mengeluarkan fatwa tentang 
haramnya pluralisme. Pengharaman terhadap gagasan tersebut 
oleh MUI berdampak luas dalam mempengaruhi cara pandang 

                                                 
5http://islamlib.com, diakses tanggal 20 April 2010 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 205 

masyarakat yang semakin kuat untuk memusuhi dan menolak 
kelompok lain agama atau kepercayaan. Hal itu terbukti dengan 
sikap penolakan masyarakat yang semakin lantang terhadap 
keberadaan Jama‟ah tertentu yang difatwakan oleh MUI sebagai 
aliran sesat.6  

Di tengah kekisruhan itu perlu selalu dibedakan dengan baik 
antara pluralitas dan pluralisme. Pluralitas adalah keragaman 
hidup yang telah menjadi sunnatullah, sedangkan pluralisme 
merupakan suatu sikap kejiwaan dan kedewasaan mental dalam 
menerima keragaman itu. Dengan demikian seorang pluralis 
bukan sekadar orang yang menerima perbedaan terhadap 
kebenaran agama yang berbeda tetapi lebih jauh ia juga harus 
mempelajari kebenaran agama-agama lain dengan sikap yang 
adil. Dapat diumpamakan dalam penganut teologi inklusif bahwa 
agama adalah sebagai cahaya-cahaya tapi yang paling terang 
adalah cahaya agamanya. Sementara seorang pluralis 
beranggapan bahwa semua agama bercahaya. Di sinilah terlihat 
perbedaan antara teologi inklusif dan pluralis. Manakala 
seseorang masih memandang semua agama sebagai cahaya, 
tetapi cahaya yang paling terang adalah agamanya sendiri, dan 
bahkan terjebak pada anggapan bahwa agama samawi lebih 
unggul dari agama bumi --karena agama samawi diyakini sebagai 
agama pemberian Tuhan kepada manusia-- maka seseorang itu 
berarti telah bersikap kurang adil, sehingga belum sepenuhnya 
pluralis, tetapi baru sebagai seorang inklusif.  

Dalam Pluralisme tidak dikenal istilah uniformitas 
(penyeragaman atau penyamaan) karena pluralisme 
sesungguhnya adalah ingin merawat keberbedaan dalam 
kehidupan. Hal ini sudah barang tentu karena sesuai dengan 
fitrah manusia, perbedaan-perbedaan itu tidak pernah bisa 
ditolak. Namun demikian, sekali lagi pluralitas yang menjadi 
fitrah manusia itu tidak serta merta melahirkan pluralisme, 
karena perbedaan warna kulit, etnis, adat, budaya, maupun 
keyakinan keagamaan, dapat pula berujung “menolak yang lain”, 
terlebih jika kesadaran akan perbedaan itu diwarnai dan dibentuk 
oleh pengalaman traumatis masa lampau yang telah bertumpuk. 

                                                 
6 http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032, diakses 

tanggal 20 Maret 2010. 

http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032


Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

206 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Di sinilah arti penting sikap “menerima yang lain”, yakni sikap 
untuk menerima perbedaan dan keragaman yang tidak sekadar 
dalam bingkai toleransi (al-tasamuh), karena tasamuh hanya 
bermakna tenggang rasa terhadap pihak lain ketika mereka 
bersalah. Sedangkan “menerima yang lain” bermakna lebih aktif 
untuk menyongsong “yang lain” dan lebih jauh menyeberang 
melampaui tasamuh untuk menyongsong “sang liyan” tanpa harus 
terjerembab ke dalam kubangan “yang lain”. 

Pluralitas sebagai Keniscayaan 

Bagi umat Islam, pluralitas bukan merupakan hal yang baru, 
toh sejak semula memang Islam sangat menghargai dan 
menjunjung tinggi terhadap “perbedaan” yang ada. Karena itu 
sesungguhnya adalah keniscayaan manakala setiap umat 
beragama menerima pluralitas secara wajar sebagaimana adanya, 
untuk kemudian secara sungguh-sungguh saling mendorong 
mewujudkan manfaat dan “mashlahah” dalam kehidupan 
bermasyarakat, seraya menyerahkan sepenuhnya segala bentuk 
perbedaan teologis dan segala bentuk “truth claim” hanya kepada 
Tuhan saja. Setiap “kita” seyogyanya menyadari bahwa 
sesungguhnya pluralitas itu secara teologis adalah sunnatullah 
yang karenanya maka keniscayaanya pun tak mungkin “kita”7 
hindari. Kesadaran seperti ini akan menumbuhkan sikap 
keumatan yang komprehensif, proporsional dan seimbang 
mengenai pemahaman atas proses penggolongan yang terjadi 
baik secara historis maupun geografis, yang pada gilirannya akan 
menumbuhkan sikap penilaian yang juga proporsional dan 
seimbang pula terhadap pentingnya rasa handarbeni lan 
hangrungkebi (sense of belonging and preserving) terhadap realitas dan 
masyarakatnya. Inilah yang dalam Islam dikenal dengan 
ukhuwwah yang secara esensial sesungguhnya tidak terkait sama 
sekali dengan tatanan sosial monolitik tetapi tatanan sosial 
pluralistik.  

Tatanan sosial yang didasarkan atas paham monolitik 
nyatanya justru menumbuhsuburkan paham sektarianisme yang 

                                                 
7Yang penulis maksud “kita” adalah umat Islam dan umat beragama 

yang lain. Baca al-Quran pada bagian akhir surat al- Fâthir (35): 43. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 207 

nyata-nyata justru lebih dekat kepada syirik, yang secara luas 
dapat dipahami sebagai upaya memecah belah untuk kemudian 
menjadi bergolong-golong lalu secara pongah membanggakan 
golongannya sebagai yang terbaik bahkan yang paling benar. 
Oleh karena itulah maka Islam mengajarkan pluralitas 
keagamaan yang menandaskan pengertian dasar bahwa semua 
agama diberi kebebabasan untuk eksist baik secara pribadi 
maupun secara kelompok, bukan pengakuan akan kebenaran 
semua agama dalam bentuknya yang riil sehari-hari.  

Secara teologis pandangan seperti ini akan memberi ruang 
bagi kemungkinan penciptaan hubungan agama satu dengan 
agama yang lain dengan cara yang lebih fairness untuk kemudian 
terbuka pula peluang bagi sebuah “dialog yang cerdas” dalam 
bingkai penggalian agama sebagai form of life, bukan sekedar truth 
claim atas agamanya sendiri. Hal ini tentu saja berlaku tidak saja 
antar tetapi juga inter umat beragama. Toh, manusia dalam 
keadaan yang primordial 8  selalu mengalami kesadaran yang 
penuh tentang “Yang Benar”, “Yang Baik”, dan “Yang Indah”. 
Manusia, sesungguhnya tidak pernah mampu memalingkan diri 
dari mata hati-nya yang selalu terbuka bagi pertemuannya dengan 
Tuhannya sebagai peristiwa suci yang melambangkan perjanjian 
primordial. Manusia primordial akan selalu secara tepat mampu 
memahami siapa dirinya dan benar-benar memahami kodrat 
dirinya, yakni hamba yang menyembah kepada dan “menyatu” 
dalam Tuhannya. Perjanjian primordial ini menghasilkan apa 
yang secara teknis disebut fithrah. Oleh karena itu agama umat 
manusia yang paling asli adalah keterikatan pada Tuhan. Inilah 
hal yang paling mendasar dari perenialisme Islam, yakni: manusia 
pada dasarnya terikat pada perjanjian asalnya untuk selalu 
mengingat dan mengakui Tuhan. Seluruh agama pada dasarnya 
mengajarkan scientia sacra semacam itu yang tentunya lalu 
dikemas dalam berbagai bingkai metafisis masing-masing.9 

                                                 
8Sebagaimana tertulis dalam al-Qur”an surat al-Tîn (95): 4, Tuhan „azza 

wa Jalla telah berfirman: laqad khalaqnâ al-insâna fî ahsani al-taqwîm (Sungguh 
telah Kami ciptakan manusia itu dalam sebaik-baik bentuk). Inilah keadaan 
primordial manusia yang sesungguhnya). 

9 Uraian yang paling memadai bisa dibaca dalam karya Seyyed Hossein 
Nasr, Knowledge and The Sacred (New York: State University of New York 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

208 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

 

Fungsi Filsafat dalam Distingsi Keagamaan 

Ada satu hal yang perlu dipertegas di sini bahwa filsafat dan 
agama memiliki “permainan” yang berbeda dalam hal 
Ketuhanan. Dalam perspektif filsafat, Tuhan merupakan 
“something” to be argued about sedangkan dalam perspektif agama 
Tuhan merupakan “something” to be sacrificed form yang tergambar 
di dalam segenap aktivitas masyarakat.  Filsafat dalam kaitannya 
dengan form of life keagamaan merupakan alat elusidasi yaitu 
sebagai alat yang dapat digunakan untuk menjelaskan hal ihwal 
yang berkait erat dengan hal ihwal keagamaan sehingga 
diperoleh pemahaman yang mencukupi (adequate), bukan sebagai 
alat evaluasi atau pun advokasi.  

Dalam kaitannya dengan hal ihwal Ketuhanan, filsafat tidak 
sama dengan theodicea kuno yang hanya digunakan untuk 
membela theisme atas atheisme 10 . Dengan kata lain, fungsi 
filsafat dalam kaitannya dengan distingsi Ketuhanan adalah 
sebagai alat analisis konseptual yang terkandung di dalam hal 
ihwal Ketuhanan.11  Melalui filsafat orang akan mengerti bahwa 
kata “Tuhan” memiliki tidak hanya satu arti, tetapi bermacam-
macam. Sebagai contoh, “Allah”-nya orang Arab sebelum Islam 
berbeda dengan “Allah”-nya Islam.  “Allah”-nya orang Arab 
memiliki persekutuan dan anak yang semuanya minta “dilayani” 
dalam bentuk sajian dan ketundukan dari manusia, sedangkan 
“Allah”-nya Islam berada dalam pengertian paham monoteisme 
murni (strict monotheism); Tuhan dalam Islam dipahamkan sebagai 
Dzat Tunggal yang tidak sebanding dengan apa pun, tidak 
memerlukan persekutuan, tidak beranak dan tidak diperanakkan, 
Dia adalah awal dan akhir dari segala harapan.12   

                                                 
Press, 1989); John Herlihy, In Search of The Truht: Contemporary Reflection on 
Tradisional Islamic Theme (Kuala Lumpur: Dewan Pustaka Islam, 1990). 

10 Theo Huijbers, Mencari Allah: Pengantar ke dalam Filsafat Ketuhanan 
(Yogyakarta: Kanisius, 1992), 16. 

11Alan Keightly, Wittgenstein, Grammar and God (London: Epworth Press, 
1976), 67. 

12 Selengkapnya silahkan dibaca: Nurcholish Madjid, “Beberapa 
Renungan Kehidupan Keagamaan untuk Generasi Mendatang”, Jurnal 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 209 

Filsafat dan agama memang berbeda tetapi bukan untuk 
dibeda-bedakan apalagi dipertentangkan. Dengan filsafat orang 
akan bisa menilai secara kritis kesadaran dan keyakinannya akan 
eksistensi Tuhan, sehingga bisa mengerti betapa sesungguhnya 
tangkapan kesadaran tentang Tuhan bukan sekedar ide abstrak 
semata-mata melainkan suatu sikap hati yang berdasarkan 
keyakinan yang dinyatakan dalam iman. Dengan demikian, 
susungguhnya filsafat merupakan alat yang bisa digunakan untuk 
menunjukkan secara jelas dan tegas antara keyakinan akan 
eksistensi Tuhan --yang diakomodasi oleh agama-- dan takhayul 
yang sudah barang tentu jauh dari doktrin kebenaran dalam 
agama.   

Filsafat dapat berfungsi sebagai jalan tengah yang dapat 
ditempuh menuju pemahaman mendalam dan substansial oleh 
masing-masing penganut agama atau kepercayaan yang sudah 
barang tentu memiliki distingsi konsep atau pun aplikasi serta 
implementasi atas makna Ketuhanan masing-masing.  Hal ini 
penting untuk dipahami oleh siapa saja. Para pemikir kenamaan 
seperti Russell, Ayer, maupun Comte telah memberi pondasi 
yang cukup kuat untuk memahami bahwa seluruh deskripsi yang 
dilekatkan pada Tuhan tidak bisa diverifikasi kebenarannya 
maupun kesalahannya hanya semata-mata dengan rasionalitas. 
Hal ini karena Tuhan diyakini sebagai “Yang Abstrak” dan 
“Maha Ghaib”, yang menurut Wittgenstein sepenuhnya “lie 
outside the world”, sebuah wilayah yang “inexpressible” karena 
“beyond the limits of the world”. Bagaimana mungkin manusia 
mempertahankan keyakinannya akan eksistensi Tuhan dan segala 
hal ihwal Ketuhanan jika sejak awal telah sama-sama meyakini 
bahwa Tuhan berada jauh di luar wilayah jangkauan rasionalitas. 
Oleh karena itu tidak mengherankan jika kaum agnostisistik 
menganggap pernyataan “Tuhan itu eksis” sama saja artinya 
dengan mengatakan “Tuhan itu tidak eksis”.  Bagi mereka kedua 
proposisi itu sama-sama tidak bisa diverifikasi. Itulah sebabnya 
Wittgenstein mengakui betapa sangat terbatasnya bahasa untuk 
dapat mengungkapkan kompleksitas dunia manusia, apalagi 
mengungkap tuntas rahasia “Sang Ghaib”, Tuhan seru sekalian 

                                                 
Ulumul Qur”an, no. 1, vol. IV (1993), 12. Bandingkan dengan Edy A. 
Effendy (ed.), Dekonstruksi Islam Mazhab Ciputat (Bandung: Jaman, 1999). 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

210 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

alam. Di sinilah posisi teologi bisa mengambil peranannya 
sebagai penerang bagi iman seseorang terhadap Tuhan.  

Teologi diperlukan sebagai upaya pertanggungjawaban 
rasionalitas manusia. Memang Tuhan tidak bisa dicerna oleh 
rasionalitas manusia, namun dengan teologi orang akan bisa 
memahami dan menginterpretasikan hal ihwal Ketuhanan secara 
logis sehingga dapat menangkap makna dan nilai normatif serta 
pesan preskriptif di balik pesan deskriptif Kitab Suci. Dalam 
kaitan dan sejalan dengan itu filsafat akan menjadi sesuatu yang 
sangat diperlukan oleh agama agar bisa berkembang seiring dan 
sejalan dengan kemampuan rasionalitas manusia termaksud. 
Itulah alasan mengapa siapa saja perlu mengakui bahwa setiap 
kelompok dalam masyarakat masing-masing memiliki apa yang 
oleh Wittgenstein disebut language-game. Masing-masing 
permainan itu tidak dapat diperbandingkan atau pun 
dipersamakan dengan permainan serta form of life masyarakat 
yang lain. Demikian pula setiap individu dalam waktu yang 
bersamaan memiliki perbedaan sekaligus persamaan dengan 
individu yang lain. Dengan lain kata, permainan yang sama bisa 
saja memiliki aturan yang berbeda jika dipermainkan di tempat 
yang lain.  

Pemahaman mendalam akan distingsi keyakinan Ketuhanan 
seperti itu jelas merupakan keperluan mendasar dalam form of life 
intern dan antar sesama umat beragama. Andai saja hal ini telah 
dipahami dan dipegang teguhi sejak semula tentu Syeikh Siti 
Jenar tidak harus bersimpuh untuk menghadapi kematiannya 
dalam slaughter-banch yang dibentuk oleh Wali Songo, tidak perlu 
pula terjadi konflik antara Islam dengan Hindu di India, antara 
Hindu dan Budhisme serta Islam di Sri Langka, antara Budhisme 
melawan Islam di Burma dan Thailand, antara Islam dengan 
Nasrani di Moro, antara Katholik dan Protestan di Irlandia, 
Syiah dan Sunni di Iraq bahkan mungkin masih banyak lagi 
konflik lain yang telah, sedang, dan akan terjadi akibat 
ketidakmampuan manusia yang percaya akan eksistensi Tuhan 
untuk memahami dan memainkan distingsi Ketuhanan dalam 
forma kehidupannya. Konflik-konflik tersebut memang bukan 
melulu konflik keagamaan, tetapi spektrum ketidakmampuan 
manusia yang percaya akan eksistensi Tuhan untuk memahami 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 211 

dan memainkan distingsi Ketuhanan dalam forma kehidupannya 
tergambar jelas telah turut andil atas terjadinya konflik-konflik 
tersebut.13 

Beberapa Aspek Penting dalam Agama 

Agama merupakan tema penting yang dapat membangkitkan 
perhatian serius terutama dalam masalah moral, etika, dan 
estetika. Secara makro masalah keagamaan akan mempengaruhi 
pembentukan world views, khususnya dalam kaitannya dengan 
dimensi ontologis. Agama dalam arti yang lebih luas selalu 
berkaitan dengan pertanyaan tentang ultimate concern yang 
mempunyai tiga karakter yaitu commitment, supreme value, dan  
inclusive perspective. 14  Sementara Peter L. Berger menganggap 
bahwa agama merupakan suatu tirai suci (sacred canopy) yang 
melindungi manusia dari situasi nirmakna (meaningless), karenanya 
dalam situasi apapun agama perlu dipertahankan.15 Sementara itu 
Syamsul Arifin mengatakan bahwa diskusi tentang agama hampir 

                                                 
13Dalam filsafat analitik, Wittgenstein menawarkan language-game. Baginya 

berbahasa itu merupakan sesuatu yang bersifat publik, karena itu di dalam 
“permainan-bahasa” tentu ada aturan main yang disepakati oleh siapa saja yang 
terlibat di dalam permainan itu. Namun demikian, tentu masih saja ada 
ruang yang tersedia bagi individu pemain untuk berinovasi secara kreatif 
sehingga permainan itu lebih memikat dan menimbulkan semangat, baik 
bagi pemain maupun individu lain yang terlibat dalam permainan tersebut. 
Wittgenstein dalam Investigations seksi 142 menyatakan bahwa language-game 
sangat tergantung pada reaksi dan karakteristik ekspresi yang seringkali 
ditemukan dalam kehidupan sehari-hari. Dengan kata lain, sebagaimana yang 
ditegaskan oleh Wittgenstein dalam Investigations seksi 492 bahwa language-
game bukan merupakan bagian teori apa pun mengenai bahasa. Artinya, 
language-game merupakan sebentuk cara dalam upaya melihat dan memahami 
bahasa sebagai suatu fenomena.  Menemukan bahasa berarti menemukan 
alat yang dapat digunakan untuk tujuan tertentu sesuai fungsi tertentu alat 
tersebut. Perspektif ini menggambarkan bahwa bahasa dapat digunakan 
untuk memenuhi kebutuhan dan kepentingan manusia dalam forma 
kehidupannya di dunia. Hal ini sebagaimana Geertz yang telah 
mengungkapkan bahwa man is an animal suspended in webs of significance he himself 
has spun. 

14Win Usuluddin Bernadien (ed.), Tarian Tuhan (Yogyakarta: Apeiron 
Philotes, 2003), 219. 

15Peter L. Berger, Kabar Angin dari Langit, Makna Teologi dalam Masyarakat 
Modern, ter. J.B. Sudarmanto (Jakarta: LP3ES, 1994), 16. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

212 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dapat dipastikan akan bersinggungan dengan dua aspek yang 
menyatu, yaitu aspek realitas yang bercorak teologis dan aspek 
realitas yang bercorak historis-sosiologis.16 

Dengan meminjam istilah Durkheim, Jalaluddin Rahmat 
menyebut dua aspek penting dalam agama, yaitu belief (ajaran) 
dan practices (keberagamaan) Ajaran adalah teks yang sakral dan 
menjadi sumber rujukan bagi pemeluk agama. Keberagamaan 
adalah perilaku yang bersumber langsung atau tidak langsung 
kepada Kitab Suci. Selanjutnya untuk memaknai istilah 
keberagamaan, Jalaluddin Rakhmat menggunakan istitilah 
religiosity. Menurutnya religiositas itu muncul dalam lima dimensi, 
yaitu dimensi ideologis, dimensi intelektual, dimensi 
eksperiensial, dimensi ritualistik, dan dimensi konsekuensial atau 
sosial. Dimensi ideologis berkenaan dengan seperangkat 
kepercayaan (beliefs) yang memberikan premis eksistensial untuk 
menjelaskan Tuhan, alam, dan mausia. Dimensi intelektual 
mengacu pada pengetahuan tentang agamanya. Dimensi 
eksperiensial merupakan bagian keagamaan yang bersifat afektif, 
yaitu keterlibatan emosional yang sentimental pada pelaksanaan 
ajaran agama. Dimensi ritualistik merujuk pada ritus-ritus 
keagamaan yang dianjurkan oleh agama. Dimensi konsekuensial 
atau sosial meliputi segala implikasi sosial dari pelaksanaan ajaran 
agama.17  

Dalam kehidupan keagamaan masing-masing pemeluknya 
selalu memiliki truth claim yang mengarah pada eksklusivitas 
agama. Masing-masing pemeluk selalu saja mengklaim hanya 
agamanyalah yang paling benar, agama lain sesat dan 
menyesatkan (other religions are false paths, that misled their followers). 
Klaim atas kebenaran sesungguhnya boleh alias sah-sah saja, 
sepanjang klaim tersebut masih terbingkai dalam “wilayah” 
masing-masing, misalnya dogmatika agama merumuskan dan 
menempatkan kebenaran pengalaman manusia, dogmatika ilmu 
pengetahuan mengungkapkan dan menempatkan kebenaran dari 

                                                 
16 Syamsul Arifin, dkk., Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan 

(Yogyakarta: Sipress, 1996), 1. 
17Jalaluddin Rakhmat, “Metodologi Penelitian Agama”, dalam Metodologi 

Penelitian Agama Sebuah Pengantar, ed. Taufik Abdullah (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1989), 92. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 213 

pengalaman rasional-indrawi manusia, dan sebagainya. Klaim 
kebenaran dalam kehidupan keagamaan akan nampak jelas sekali 
manakala agama didekati dari sisi teologis.  

M. Amin Abdullah menyebutkan tiga struktur fundamental 
bangunan pemikiran teologi. Pertama, kecenderungan untuk 
mengutamakan loyalitas kelompok sendiri yang sangat kuat. 
Kedua, keterlibatan pribadi (involvment) dan penghayatan yang 
begitu kental pekat kepada ajaran teologi yang diyakini 
kebenarannya. Ketiga, ungkapan perasaan dan pemikiran dengan 
menggunakan bahasa “actor” (pelaku), bukan bahasa pengamat 
(spectator).18 Bila ketiga karakteristik tersebut menyatu dalam diri 
seseorang atau kelompok akan menimbulkan andil yang sangat 
besar bagi terciptanya enclaves komunitas teologi yang cenderung 
bersifat eksklusif, emosional, dan kaku.  

Implikasi dari eksklusivisme teologi akan membuat agama 
dalam situasi konfliktual bukan saja terhadap sesama agama 
melainkan juga terhadap entitas lain semisal pengetahuan ilmiah, 
sosial, politik, dan sebagainya. Anehnya eksklusivitas dan sikap 
keras tersebut diyakini mendapatkan justifikasi dari Kitab Suci 
masing-masing agama. Dalam Injil Yohanes 14: 6, misalnya, 
dapat ditemui ungkapan: “Akulah jalan dan kebenaran dan hidup. 
Tidak ada seorang pun yang datang kepada Bapa, kalau tidak melalui 
Aku”. Demikian juga di dalam Injil Kisah Para Rasul 4: 12 dapat 
ditemui ungkapan: “Dan keselamatan tidak ada di dalam siapa pun 
juga selain di dalam Dia, sebab di bawah kolong langit ini tidak ada 
nama lain yang diberikan kepada manusia yang olehnya kita dapat 
diselamatkan”.  

Pandangan eksklusif seperti itu memang dapat 
dilegitimasikan lewat Kitab Suci, tetapi itu bukan satu-satunya 
kemungkinan. Sejak konsili Vatikan II sudah jelas bahwa 
pandangan Gereja menjadi sangat terbuka ke arah adanya 
kebenaran dan keselamatan dalam agama-agama non Kristiani. 
Karl Rahner teolog besar yang menafsirkan konsili Vatikan II, 
merumuskan teologi inklusifnya kira-kira dengan mengatakan: 
other religions are implicit forms of our own religion. 

                                                 
18 M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas atau Historisitas 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996), 14. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

214 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Dalam pemikiran Islam, hal ihwal eksklusivisme ini juga 
terjadi secara ekspresif.  Sejak awal di dalam Islam sudah ada 
konsep “ahl al-kitab” yang diberi kedudukan kurang lebih setara 
dengan kelompok nonmuslim, tetapi selalu saja muncul sebuah 
cara penafsiran (interpretation a way) yang pada akhirnya mengarah 
pada situasi yang tidak sesuai lagi dengan bunyi tekstual Kitab 
Suci. Penafsiran eksklusif dalam Islam bisa muncul misalnya 
dalam pembacaan Surat Ali Imran (3): 19, berikut:  Inna al-dîna 
„inda Allâhi al-islâm (Sesungguhnya agama yang diridhai di sisi 
Allah hanyalah Islam), demikian juga Surat Âlî „Imrân (3) ayat 
85:  Wa man yabtaghi ghaira al-islâmi dînan falan yuqbala minhu, wa 
huwa fi al-âkhirati min al-khâsirîn” (Barang siapa yang mencari 
agama selain dari agama Islam, maka sekali-kali  tidaklah  akan  
diterima (agama itu) darinya, dan dia di akhirat termasuk orang-
orang yang rugi). Padahal kalau ayat ini dibaca dengan semangat 
inklusif, yaitu semangat agama universal (al-dîn al-jâmi”) dengan 
mengembalikan makna Islâm dalam arti generiknya sebagai 
pasrah sepenuhnya (kepada Allah), maka maknanya akan 
berbeda sekali; bahwa agama yang diterima di sisi Allah swt. 
adalah agama yang membawa kepasrahan kepada-Nya,  jika tidak 
maka agama itu tidak akan diterima oleh-Nya dan dia di akhirat 
kelak termasuk orang yang merugi.  

Sebagaimana yang telah ditulis Sukidi 19 , Nurcholis Madjid 
menjelaskan bahwa kata Islâm artinya adalah sikap pasrah ke 
hadirat Tuhan.  Sikap pasrahlah yang menjadi satu-satunya ciri 
pokok agama yang benar. Inilah world view al-Qur‟an, bahwa 
agama yang benar adalah Islâm, yaitu sikap berserah diri ke 
hadirat Tuhan. Bagi orang yang pasrah ke hadirat Tuhan dialah 
yang dinamakan al-muslim. Tanpa sikap pasrah kepada Tuhan, 
betapa pun seseorang itu mengaku sebagai muslim maka tidak 
akan diterima di sisi Tuhan, bahkan seseorang itu termasuk 
golongan orang yang merugi di akhirat kelak.  

Dalam konteks ini sikap pasrah menjadi kualifikasi. Bukan 
saja kualifikasi seorang yang beragama Islam, tetapi “muslim” itu 
sendiri secara generik juga dapat menjadi kualifikasi bagi 
penganut lain, khususnya para ahl al-kitab baik Yahudi maupun 

                                                 
19 Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: Penerbit Kompas, 2001), 20. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 215 

Kristen. Oleh karena itu konsekuensi teologis bagi umat 
beragama adalah siapa saja dia, baik yang beragama Islam, 
Yahudi, maupun Kristen yang benar-benar beriman kepada 
Tuhan dan Hari  Kemudian,  serta berbuat kebajikan, maka akan 
mendapat pahala di sisi Tuhan. Hal ini sesuai dengan firman 
Allah dalam Surat al-Baqarah (2: 62): Inna alladziyna âmanûw wa 
alladzîna hâdûw wa al-nashârâ wa al-shâbi`iyna man âmana billahi wa 
al-yawmi al-âkhiri wa „amila shâlihan falahum ajruhum „inda rabbihim 
wa lâ khaufun „alaihim wa lâ hum yaħzanûwn (Sesungguhnya orang-
orang yang beriman, dan orang-orang Yahudi dan Kristiani serta 
orang-orang yang benar-benar beriman kepada Allah, Hari 
Kemudian, dan berbuat kebajikan maka bagi mereka pahala dari 
sisi Tuhannya, dan tiadalah mereka memiliki rasa takut sedikit 
pun, dan tidaklah mereka bersedih hati).  

Dengan kata lain, sesuai firman Tuhan tersebut terdapat 
jaminan teologis bagi umat beragama, apapun agamanya, untuk 
mendapatkan pahala (surga) dari Tuhan. Jelasnya, baik kaum 
muslimin maupun kaum Kristiani telah mewarisi begitu 
mendalam teologi eksklusif itu yang inti ajarannya adalah seperti 
ditulis oleh filosof agama terkemuka Alvin Plantinga berikut. 
“The tenets of one religions are in fact true; any propositions that are 
incompatible with these tenets are false” atau John Hick, “The exlusivists 
think that their description of God is the true description and the others are 
mistaken in sofar they differ from it”.   

Perspektif seperti itu jelas menganggap bahwa hanya ada satu 
jalan keselamatan, yaitu agama mereka sendiri, sebuah perspektif 
yang sudah barang tentu memiliki kecenderungan fanatisme, 
itulah sebabnya mengapa pada era postmodern ini diperlukan  
suatu  perspektif baru dalam melihat “apa yang dipikirkan para 
pemeluk agama mengenai agama lain dibandingkan dengan agama 
sendiri”.  

Keberagamaan Era Postmodern 

Menurut Coward,20 agama-agama pada umumnya dilahirkan 
dalam situasi plural sehingga respon terhadap pluralitas pun 

                                                 
20 Harold Coward, Pluralisme Tantangan Bagi Agama-Agama (Yogyakarta: 

Kanisius, 1989), 168-9. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

216 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

mengalami evolusi historis yang panjang.  Tantangan yang 
dihadapi pada masing-masing jaman tidak sama, apalagi pada 
situasi plural seperti pada masa kini tantangan itu agaknya jauh 
lebih besar dan semakin luar biasa. Coward mengatakan bahwa 
pluralisme keagamaan menghasilkan tiga tema dan prinsip 
umum. Pertama, pluralisme keagamaan dapat dipahami dengan 
paling baik dalam kaitannya dengan suatu logika yang melihat 
gejala ragam realitas transenden dalam berbagai agama. Kedua, 
bahwa ada suatu pengakuan bersama mengenai kualitas 
pengalaman agama partikular. Ketiga, bahwa spiritualitas dikenal 
dan diabsahkan melalui pengenaan kriteria sendiri pada agama-
agama lain. 

Di tengah postmodernitas, paling tidak bisa disebutkan dua 
persoalan keagamaan. Pertama, persoalan dekonstruksi wacana 
agama yang akan dihadapi dalam kondisi postmodernisme, dan 
kedua, bagaimana agama menghadapi pluralitas kebenaran yang 
dicanangkan oleh postmodernisme. Selanjutnya, secara filosofis 
sesungguhnya agama diturunkan sebagai kritik terhadap 
fenomena sosial yang dihadapi masyarakat waktu itu.21 Sebagai 
bukti, Islam diturunkan sebagai upaya menghancurkan ideologi 
yang sedang berkembang pada masyarakat Arab waktu itu, yang 
menurut paham postmodernisme disebut sebagai proses 
deideologisasi. Untuk menjaga fungsi kritis agama, umat 
beragama harus menjaga diri untuk tidak terjebak dalam 
kompensasi ideologisasi yang cenderung ber-stastus quo. Sebagai 
konsekuensi dari postmodernitas, maka pemahaman ajaran 
agama yang terlanjur menjadi ideologi perlu dibongkar kembali. 
Dekonstruksi dalam bidang keagamaan memang bisa 
menyebabkan munculnya beragam splinter group, namun jika 
visinya sejalan dengan postmodernisme yang ingin mengubah, 
memperbaiki, membongkar, bahkan merekonstruksi bangunan 
pemikiran keagamaan yang dinilai sudah usang untuk 
menghadapai tantangan masa depan, maka tentu sah-sah saja. 
Konstruksi kaku dan baku atas penghayatan agama merupakan 

                                                 
21 Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama 

(Bandung: Mizan. 1999), 147. Baca pula: M. Quraish Shihab, Membumikan al-
Qur”an: Fungsi dan Peran Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: 
Mizan, 1992). 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 217 

produk masyarakat modern, oleh postmodernisme 
direkonstruksikan sesuai dengan keutuhan eksistensi manusia. 
Mitos keunggulan rasionalitas harus digoyahkan untuk 
menghindari pandangan yang bersifat mutlak. Ekses lain dari 
ideologisasi agama adalah dominasi subjek-objek (agama-para 
penganutnya) dan distorsi agama. Dengan dalih demi agama 
orang akan dapat melakukan pemaksaan bahkan sampai pada 
tindak kekerasan. Konflik antar umat beragama yang pernah 
terjadi di Maluku, Poso, dan wilayah lain di Indonesia bahkan di 
belahan bumi yang lain pun ibarat menimba air segar di sumur 
yang sangat dalam, semuanya meyakini ada dan banyak yang 
sudah menimbanya ke permukaan, tetapi setelah menimba 
dalam-dalam untuk menyiramkannya pada bara konflik antar 
umat beragama, ternyata sangat sulit. Dalam perpektif ini 
ideologisasi agama hanya akan menimbulkan aktualisasi diri yang 
palsu (palliative self-actualization), karena orang melakukan ajaran 
agama bukan berdasar kehendak hatinya melainkan ada kekuatan 
lain yang memaksa, yaitu ideologi. 22  Dalam kaitan ini, Islam 
dengan tegas menolak absolutisme ide dan pemikiran teoritis, 
termasuk al-Qur‟an.  

Dalam al-Qur‟an telah disebutkan bahwa untuk memahami 
dan mempelajari realitas sosial dengan segala aspek dan 
implikasinya harus melalui pengkajian intertekstual (kauniyah-
qauliyah). Al-Qur‟an sesungguhnya “menolak” dirinya sebagai 
grand theory yang totaliter untuk menjelaskan suatu kebenaran. 
Sebagai sebuah teks atau narasi al-Qur‟an secara eksplisit telah 
“mengakui” keterbatasannya sebagai representasi hakikat 
kebenaran Tuhan. Ini sesuai dengan postmodernisme, 
sebagaimana disebutkan oleh Derrida yang menolak 
pendefinisian terhadap sesuatu, menurutnya pendefinisian 
mempunyai sifat reduksi karena menganggap adanya suatu 
kebenaran tunggal (secara teoritis) yang sesuai dengan norma 
kenyataan. Dalam teori dekonstruksi Derrida melihat hubungan 
langsung antara kata-kata dan kenyataan atau bahasa sebagai 
representasi realitas adalah sebuah ilusi. Menurut Derrida dalam 
setiap kegiatan menulis kata-kata memiliki fungsi ganda yaitu 

                                                 
22 Bernadien, Dance ..., 224-5. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

218 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

setiap kata berbeda dengan yang lain sekaligus terbuka terhadap 
pemaknaan terus-menerus, karena itu tak pernah ada suatu 
makna yang dapat ditentukan definitif dalam suatu pernyataan. 
Apa yang disebut makna sesungguhunya merupakan hasil dari 
penandaan melalui pergantian kata yang terus-menerus dan 
karenanya tak pernah definitif melainkan terbuka untuk 
penafsiran yang tak pernah selesai.23 

Dalam perspektif postmodernisme ditandaskan relativitas 
Kitab Suci. Sebagai sebuah teks, Kitab Suci bukanlah 
representasi pewahyuan yang otomatis jelas dan langsung 
mempertemukan seseorang dengan Tuhan yang mewahyukan. 
Seperti dalam teori dekonstruksi Derrida, teks bukan 
representasi kenyataan tetapi sebuah sistem penandaan. Dalam 
Kitab Suci yang ditemukan bukanlah realitas pewahyuan itu 
sendiri melainkan beragam rantam jejak (trace) realitas pewahyuan 
yang termuat dalam sistem penandaan. Realitas itu sendiri telah 
berlalu, yang tinggal adalah sebuah struktur internal teks yang 
harus siap ditafsir secara pluralistis24. Metode dekonstruksi yang 
merupakan salah satu tema penting dalam postmodernisme 
mungkin saja dapat digunakan untuk meluluhlantakkan agama 
sebagai sebuah teks, namun di balik itu ternyata dekonstruksi 
menyajikan wawasan baru: jalan keluar dari situasi totaliter, 
dominatif, dan eksploitatif yang kadang menyelimuti agama. 
Dengan demikian postmodernisme pada posisi ini sungguh 
memiliki titik singgung dengan agama. Dekonstruksi dapat 
diaplikasikan sebagai kerangka pendekatan untuk memahami 
agama. Jika memang demikian maka postmodernisme menuntut 
adanya revolusi pemikiran untuk membongkar beraneka simbol 
yang tertuang dalam Kitab Suci, dengan pendekatan yang 
multidimensi (intertextual). Artinya Kitab Suci ditempatkan dan 
dipahami sebagai grand theory yang aktif, relatif, dan dinamis 
bukan definisi simbol yang statis dan kaku. Dengan kata lain, 
upaya deideologisasi atau desakralisasi Kitab Suci merupakan 
keniscayaan. Melalui pendekatan postmodernisme ini upaya 

                                                 
23 E. Sumaryono, Hermeneutik, Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: 

Kanisius, 1999), 109. 
24  Baca pula: Martin Chen, “Agama dan Tayangan Postmodernism”, 

dalam Basis (Yogyakarta, 1995), 112. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 219 

teoritisasi Kitab Suci dilakukan secara kritis, dinamis, dan 
fungsional sehingga totalitas teori dapat dihindari. Jelasnya, 
postmodernisme dapat dijadikan paradigma baru dalam 
memahami dan mengaktualisasikan ajaran agama, di satu sisi, 
dan agama sendiri sebagai faktor pemersatu pada sisi yang lain. 
Tanpa adanya dasar nilai yang mengaktualisasikan maka 
postmodernisme hanya akan menjadi anarkisme berpikir yang 
cenderung absurd dan utopis naif. Agama juga akan menjadi 
mitos bila hanya dipahami secara simbolik ideologis.  

Catatan Akhir 

Dalam diskursus filsafat, postmodernisme memang belum 
memiliki sosok utuh yang dapat melahirkan “tubuh” filsafat 
tersendiri, namun demikian postmodernisme telah mampu 
tampil sebagai “pemberontak” terhadap modernisme dengan 
modernitasnya yang tiranik dan dominatif. Kehadiran 
postmodernisme telah mampu memberikan metode berpikir 
yang membebaskan dari segala bentuk dominasi. Manusia era 
postmodern tidak lagi terpasung dari dominasi satu ke dominasi 
yang lain. Para pendukung postmodernisme melihat bahwa cacat 
modernisme tidak hanya pada tataran epistemologi saja tetapi 
yang lebih serius adalah akibat yang ditimbulkannya, yaitu 
modernisme-westernisme. Kaum modernis Barat jelas 
menganggap tidak ada “language-game” yang valid di luar mereka. 
Di tangan mereka rule of the game di dalam form of life menjadi 
sangat monolitik dan absolut. Mereka bahkan menganggap rule of 
the game dan form of life di luar mereka sebagai tidak beradab 
sehingga tidak patut didengar. Di luar mereka orang tidak berhak 
menafsirkan realitas apalagi menciptakan narasi kehidupan 
kecuali sesuai dengan grammar of life orang Barat. Oleh karena 
itulah postmodernisme tampil untuk membela narasi kehidupan 
yang tergilas dan tersingkir oleh berbagai dimensi dominatif-
imperialistik yang disuguh-paksakan oleh modernism-westernism. 

Arus pemikiran postmodernisme seolah-olah menjadi sebuah 
protes terhadap segala bentuk absolutisme, dan sebagai 
substansinya tak lain adalah pendekatan relativistik dan 
pluralistik yang dengan segala kerendahan hati mendengar dan 
memberi apresiasi kepada “the others”. Pertanyaannya, jika 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

220 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

postmodernisme memprotes terhadap segala bentuk 
absolutisme, maka bagaimanakah manusia dapat menangkap dan 
mendefinisikan Tuhan yang secara metafisis diyakini sebagai 
“The Truth and The Absolut Being?”.  

Dengan meminjam istilah dari hadits qudsi Tuhan tetaplah 
merupakan kanzan makhfiyyan baik di balik firman qauliyah-Nya 
maupun firman kosmologis-Nya (kauniyah). Tuhan sebagai “The 
Absolut Being” tidak mungkin bisa dipahami oleh manusia kecuali 
secara tidak langsung, parsial, dan relasional melalui “jejak-jejak” 
ciptaan-Nya lalu diapresiasi sesuai tingkat intelegensia masing-
masing hamba-Nya. Manusia yang beriman hanya bisa 
mendekati dan menyapa Tuhan bukan “menguasasi” dan 
mendefinisikan Tuhan. Tuhan tidak bisa dipahami dan didefinisi 
secara tegas apalagi dipresentasikan sebagaimana kaum 
positivistik menghadirkan realita. Jika konsisten dengan logika 
dekonstruksi yang ditawarkan oleh postmodernisme, maka mau 
tidak mau sampailah seseorang pada sebuah konklusi bahwa 
pemahaman tentang Tuhan dan berbagai pesan-Nya tetap 
berada pada batas relativisme dan aproksimasi. Artinya segala 
sikap totaliter dan absolutistik yang membabi buta apalagi 
memaksakan atas nama truth claim tertentu harus didekonstruksi 
dan direlativisir.   

Dalam tradisi Islam dekonstruksi bisa dilakukan, bahkan 
wajib, tetapi tentu sebagai langkah untuk melakukan 
rekonstruksi dan pendakian ruhani menuju “Realitas Absolut” 
yang tak seorang pun bisa mendefinisikan kedirian-Nya25. Toh 
setiap individu atau pun masyarakat memiliki language-game 
sendiri untuk membangun epistemologi form of life-nya sesuai 
dengan cara, pengalaman, kebutuhan, serta pilihan hidupnya 
masing-masing.  Dengan lain kata setiap individu atau pun 
kelompok sosial memiliki language-game yang belum tentu bisa 
diterapkan oleh individu atau kelompok sosial yang lain. Dalam 
perspektif ini filsafat hermeneutik dianggap sebagai metode yang 
paling tepat untuk memahami dan mengembangkan 
postmodernisme. Sikap dialogis tetapi empati dan toleran 
agaknya menjadi keniscayaan dalam era postmodernisme. 

                                                 
25Ibid., 159-60. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 221 

Bukankah Tuhan sesungguhnya tidak pernah memaksakan 
kehendak-Nya kepada makhluk?  Iman yang otentik adalah 
pilihan yang otonom, bukan heteronom. Manusia secara otentik 
selalu mengarah kepada “Kebenaran” sehingga kebenaran pun 
sesungguhnya merupakan pilihan sejarah manusia. Dalam 
perspektif inilah Filsafat Ketuhanan menjadi media yang 
terbuka, santun, arif, dan rendah hati untuk melihat kembali cara 
“menangkap” Tuhan di sepanjang sejarah dan pemikiran umat 
manusia. Manusia sebagai bagian dari integral kenyataan 
senantiasa bergerak dan tercebur dalam realitas totalitas 
pengalaman. Manusia adalah kesadaran dalam samudera sifat 
dan gejala yang seakan tak bertepi, sehingga pengertian dan 
pengartian manusia tentang Tuhan pun menjadi sangat beragam, 
tetapi bukankah sesungguhnya Tuhan adalah “Kesempurnaan” 
yang luhur yang kepada-Nya semua yang ada, termasuk manusia, 
akan kembali. Oleh karena itu, seyogyanya interaksi dan 
interrelasi manusia dalam kehidupan keagamaannya harus selalu 
dibingkai dengan sikap saling menghormati dan menghargai baik 
intra maupun antar penganut, di samping penghayatan dan 
pengamalan masing-masing ajarannya secara kaffah. Jika hal 
ihwal Ketuhanan selalu berkait erat dengan perihal kehidupan 
keagamaan, maka Madjid pernah menawarkan beberapa refleksi-
kontemplatif bagi kehidupan keagamaan untuk generasi 
mendatang agar manusia mampu menghadapi segala tantangan 
jaman. Menurutnya, adalah keharusan bagi agama untuk dapat 
diharapkan tampil kembali sebagai pemeran pembawa 
demokrasi, modernisasi, dan civilisasi. Umat beragama perlu 
kembali kepada makna dalil kaum ulama, yaitu: al-Muhâfazhah 
„alâ al-qadîm al-shâlih wa al-akhdzu bi al-jadîd al-ashlah. Inilah 
keterbukaan yang dinamis, dan ini pulalah jalan untuk membuat 
sebuah generasi yang kaya gagasan (resourceful).26 

Dalam kaitannya dengan kehidupan keagamaan pada era 
postmodern27 agaknya patut diakui bahwa pada dasarnya iman 

                                                 
26 Nurcholish Madjid “Beberapa Renungan Kehidupan Keagamaan 

untuk Generasi Mendatang”, dalam Dekonstruksi Islam Mazhab Ciputat, ed. 
Edy A. Effendy (Bandung: Jaman, 1999), 46-7. 

27Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuddin Nafis, Agama Masa 
Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina, 1995), 135. 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

222 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

merupakan produk hubungan dialogis antara manusia dengan 
Tuhannya, yang senantiasa mencurahkan kasih-Nya dan akan 
selalu pula dirasa dan dijawab oleh hamba-Nya. Sejak semula 
manusia didesain dan diciptakan sebagai makhluk yang dialogis, 
berakal, sekaligus makhluk ruhani yang di dalamnya terdapat ruh 
Ilahi yang kekal tak kenal kematian. Oleh karena itu agama era 
postmodern haruslah dapat dihayati sebagai sebuah wahana, 
ekspresi, dan manifestasi pencarian makna hidup manusia 
melalui aktualisasi kemanusiaanya. Kitab Suci harus diposisikan 
sebagai mitra dialogis hermeneutik yang diasaskan pada 
jernihnya hati nurani dan sehatnya akal budi.  Hukum yang 
banyak tertuang dalam Kitab Suci seharusnya dilihat dengan cara 
yang dapat menawarkan pencerahan dan pembebasan, bukan 
pemasungan dan pembelengguan. Toh, agama berbicara tentang 
makna hidup, karenanya keberagamaan seseorang jelas akan 
meresap ke setiap denyut nadi kehidupannya. Agama mengajak 
manusia kepada keabadian hidup. Hal ini seharusnya semakin 
membukakan kesadaran untuk selalu menyadari bahwa 
kehidupan di dunia ini sesungguhnya merupakan sebagian 
perjalanan panjang untuk kembali pulang ke haribaan Tuhan 
„azza wa Jalla yang abadi, bukan “comdamné a être libre” perjalanan 
panjang yang merdeka tetapi tak pernah sampai, dan karenanya 
menjadi ziarah perjalanan yang sia-sia. Dalam perjalanan panjang 
hamba-Nya itu sesungguhnya Tuhan “Sang Maha Pengasih” 
telah membentangkan pertolongan bagi setiap hamba-Nya yang 
tersesat untuk segera bisa kembali pada jalan-Nya yang lurus.  
Jalan lurus itu sesungguhnya terbentang luas antara hati nurani 
setiap insan dan Tuhannya. Bentangan jalan lurus itu bisa 
menjauhi dan bisa pula mendekati atau bahkan menyatu melalui 
iman dan pencarian kebenaran secara tulus dan 
berkesinambungan menuju “Sang Kebenaran” itu sendiri, lalu 
dituangkan dan dilestarikan melalui tindakan nyata berupa amal 
saleh.  Dengan begitu kesinambungan antara tafakkur dan 
tadzakkur, psikis dan fisik, jasmani dan ruhani, individu dan 
sosial, keselamatan dunia dan akhirat tetap terjaga dan selalu 
terhias dalam setiap perilaku keseharian umat manusia. 
Persoalannya sudah jelas, bagaimana manusia dapat menemukan 
Tuhan kembali yang (mungkin) telah menguap, lenyap, dan 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 223 

hilang dari pengalaman hidupnya?28. Sejurus dengan hal tersebut, 
Huijbers 29  menegaskan bahwa pada masa sekarang ini orang 
perlu lebih sering bicara tentang hal ihwal Ketuhanan 
sebagaimana yang tampak dalam pengalaman. Teologi harus 
menjadi “cerita” tentang Tuhan yang hadir dalam hidup 
manusia. Setiap pemeluk agama seyogyanyalah mampu 
mengadaptasikan wahyu dengan situasi manusia dalam sejarah, 
dengan kebudayaan, dan dengan jamannya. Seandainya isi wahyu 
diserahkan sebagai ajaran yang kekal saja, maka manusia akan 
berhadapan dengan ketidakmampuannya untuk menilai warta 
Tuhan sebagai kabar gembira dari-Nya, karenanya manusia harus 
selalu berusaha untuk mencari jalan Tuhan, jalan keselamatan 
yang lurus(Al-dîn al ħanîf). Dengan kata lain, setiap pemeluk 
agama harus menyadari betapa pun luas otonomi yang dimiliki 
akal manusia, namun wahyu tetap penting bagi ziarah manusia 
yang telah, sedang, dan yang akan dijalani. Hal ini berarti bahwa 
setiap pembicaraan tentang Tuhan harus kembali pada berbagai 
sumber kebenaran akal yang ditopang dengan beragam 
kebenaran tradisi yang terkandung di dalam wahyu, sehingga 
dengan wahyu setiap pengalaman pribadi akan mendapatkan 
tafsiran yang tepat. Hal ini juga berarti bahwa setiap pemeluk 
agama harus mampu pula melihat berbagai kebenaran yang 
dibawa oleh agama-agama lain. Barangkali, dari sini akan dapat 
dibangun sebuah harapan baru bagi manusia untuk bisa diantar 
secara eksistensial menuju suatu ekstase dalam arti harfiah: 
kepastian rutin dari hidup sehari-hari akan dilepaskan untuk 
menemui Tuhan yang akan membaharui segala semua. Lebih 
dari itu, memahami perjalanan sejarah filsafat dan agama yang 
seringkali mengalami clash, maka seyogyanya antara filsafat dan 
teologi ada suatu sistem koheren yang logis-religius. Teologi dan 
filsafat harus pula mengarah pada pertalian (engagement) atau pun 
commitment sehingga manusia bisa menjawab panggilan Tuhan.   

Bertrand Russell30, mengatakan: “you will never know the deep 
despair of those whose life is aimles and void of purpose”. Oleh karena itu 

                                                 
28Bernadien, Dance…, 248. 
29Huijbers, Mencari…, 299-308. 
30 Bertrand Russell, The Impact of Science on Society (London: Unwin 

Paperback, 1985), 105. Artinya: “Anda tidak akan pernah tahu rasa putus asa 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

224 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

penyembahan manusia kepada Tuhan haruslah berarti pencarian 
“Kebenaran” secara tulus, tanpa belenggu dan pembatasan, 
sadar atau pun tidak. Lebih dari itu, karena setiap manusia 
berpotensi untuk terbelenggu oleh kepercayaan palsu akibat 
pengaruh budaya sekelilingnya, maka manusia haruslah selalu 
berusaha membebaskan diri dari belenggu itu dengan 
menyatakan: Lâ ilâha..., kemudian harus tetap pada jalan 
pencarian “Kebenaran” yang tulus dengan menyatakan: illâ-l-
Lâh, yaitu Tuhan yang sebenarnya, yang lepas dari representasi, 
visualisasi yang tidak mungkin diketahui oleh manusia, namun 
dapat dan harus selalu berusaha untuk mendekatkan diri pada-
Nya, agar memperoleh perkenan dan ridla-Nya.  

Dalam perspektif Islam31 pencarian “Kebenaran” yang tulus 
dan murni, dijelaskan di dalam al-Qur‟an surat al-Rûm ayat 30 
yang disebut dengan istilah ħanîf, 32  yaitu sikap alami manusia 
yang memihak kepada “Yang Benar” dan “Yang Baik” sebagai 
kelanjutan dari fitrah-nya yang suci bersih, tegak, lurus, dan 
benar. Sikap mencari “Kebenaran” secara tulus dan murni 
(hanifiyyah) adalah sikap keagamaan yang benar, yang menjanjikan 
kebahagiaan sejati, yang tidak  bersifat semu dan palsu (palliative).  
Sebaik-baik agama di sisi Allah ialah semangat mencari 
“Kebenaran” yang lapang, toleran, tidak sempit, tanpa 
kefanatikan, dan tidak membelenggu, serta memasung jiwa (al-
hanifiyyat al-samhaħ). Jelasnya, intellectual enrichment tidak bisa 
ditawar-tawar lagi, baik tentang masa lalu, masa kini, maupun 
masa depan. Wa al-Lâh a„lam bi al-shawâb.● 

 
 
 

                                                 
yang mendalam, yang diderita oleh orang-orang yang hidupnya tanpa tujuan dan 
kehilangan makna”. 

31 Madjid, Beberapa ..., 22. 
32  Selengkapnya ayat tersebut berbunyi: “Fa aqim wajhaka li al-diyni 

haniyfan, fithrata Allâhi allatiy fathara al-nâsa “alayhâ, lâ tabdiyla li khalqi Allâhi 
dzâlika al-diynu al-qayyimu walâkinna aktsara al-nâsi lâ ya‟lamûwna” (Maka 
luruskanlah dirimu untuk menerima agama secara ħanîf.  Itulah fithrah dari 
Allah yang telah menciptakan manusia di atasnya. Tidak ada perubahan 
dalam penciptaan Allah. Itulah agama yang tegak lurus, tetapi kebanyakan 
manusia tidak tahu). 



Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 225 

Daftar Pustaka 
 

Alan Keightly, Wittgenstein, Grammar and God (London: Epworth 
Press, 1976). 

Alwi Shihab, Islam Inklusif Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama 
(Bandung: Mizan. 1999).  

Bertrand Russell, The Impact of Science on Society (London: Unwin 
Paperback, 1985). 

E. Sumaryono, Hermeneutik: Sebuah Metode Filsafat (Yogyakarta: 
Kanisius, 1999). 

Edy A. Effendy (ed.), Dekonstruksi Islam Mazhab Ciputat 
(Bandung: Jaman, 1999). 

Hamid Fahmy Zarkasyi dalam http://www.hidayatullah. 
com/kolom/ worldviews/10502-pluralisme-.html 

Harold Coward, Pluralisme Tantangan Bagi Agama-Agama 
(Yogyakarta: Kanisius, 1989). 

http://www.hidayatullah. com/kolom/worldviews/10502-
pluralisme-.html, diakses tanggal 20 Februari 2010. 

http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart, diakses tanggal 23 
Maret 2010. 

http://islamlib.com, diakses tanggal 20 April 2010 
http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032, 

diakses tanggal 20 Maret 2010. 

Jalaluddin Rakhmat, “Metodologi Penelitian Agama”, dalam 
Metodologi Penelitian Agama Sebuah Pengantar, ed. Taufik 
Abdullah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1989). 

John Herlihy, In Search of The Truht: Contemporary Reflection on 
Tradisional Islamic Theme (Kuala Lumpur: Dewan Pustaka 
Islam, 1990). 

Komaruddin Hidayat dan Muhammad Wahyuddin Nafis, Agama 
Masa Depan Perspektif Filsafat Perennial (Jakarta: Paramadina, 
1995), 135. 

M. Amin Abdullah, Studi Agama Normativitas atau Historisitas 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996). 

M. Quraish Shihab, Membumikan al-Qur”an: Fungsi dan Peran 
Wahyu Dalam Kehidupan Masyarakat (Bandung: Mizan, 1992). 

Martin Chen, “Agama dan Tayngan Postmodernism”, dalam 
Basis (Yogyakarta, 1995). 

http://en.wikipedia.org/wiki/Ninian_Smart
http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=1032


Win Usuluddin, Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme... 
___________________________________________________________ 

226 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Nurcholish Madjid, “Beberapa Renungan Kehidupan 
Keagamaan untuk Generasi Mendatang”, Jurnal Ulumul 
Qur”an, no. 1, vol. IV (1993). 

Peter L. Berger, Kabar Angin dari Langit, Makna Teologi dalam 
Masyarakat Modern, ter. J.B. Sudarmanto (Jakarta: LP3ES, 
1994). 

Seyyed Hossein Nasr, Knowledge and The Sacred (New York: State 
University of New York Press, 1989). 

Sukidi, Teologi Inklusif Cak Nur (Jakarta: Penerbit Kompas, 2001). 
Syamsul Arifin, dkk., Spiritualitas Islam dan Peradaban Masa Depan 

(Yogyakarta: Sipress, 1996). 
Theo Huijbers, Mencari Allah: Pengantar ke dalam Filsafat Ketuhanan 

(Yogyakarta: Kanisius, 1992). 
Win Usuluddin Bernadien (ed.), Tarian Tuhan (Yogyakarta: 

Apeiron Philotes, 2003). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Elusidasi Filosofis Kebhinekaan Keagamaan Refleksi atas Pluralisme Keberagamaan Era Postmodern.pdf

