


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 145 

KONTRIBUSI FILSAFAT ILMU 
DALAM STUDI ILMU AGAMA ISLAM:  

TELAAH PENDEKATAN FENOMENOLOGI 

Mulyadi
*
 

__________________________________________________ 

Abstract: Islamic studies is considered both religious and scientific activities. As 
scientific activities it needs to establish its scientific bases through the study of 
philosophy of science. From the perspective of philosophy of science, almost all types 
of knowledge experience what is called a shifting of paradigm. Islamic studies is 
not exception, so that changes, re-formulations, and improvement of its 
epistemological design and construction are very possible. Thus, Islamic studies are 
not static, but dynamic. It always faces current challenges of changing times and 
styles that are always experienced by Muslims and human being in general. This 
means that Islamic studies that used to apply purely normative and empirical 
approaches to phenomena of human religiosity should shift to phenomenological 
one. The approach is worth to broaden insights and open new horizons in search 
for the essence and the fundamental structure of human religiousity.  

Abstrak: Studi ilmu agama Islam dipandang sebagai kegiatan keagamaan 
dan keilmuan sekaligus. Ketika dipandang sebagai kegiatan keilmuan, maka ia 
perlu memapankan pondasi keilmiahannya melalui telaah filsafat ilmu. Menurut 
filsafat ilmu, hampir semua jenis ilmu pengetahuan, mengalami apa yang disebut 
dengan shifting of paradigm. Studi ilmu agama Islam bukan pengecualian, 
sehingga sangat mungkin terjadi perubahan, perumusan kembali, dan 
penyempurnaan terhadap rancang bangun epistemologi keilmuannya. Dengan 
demikian, studi ilmu agama Islam sebenarnya tidak bersifat statis, tetapi 
dinamis. Ia selalu menghadapi tantangan-tantangan terkini dari perubahan 
zaman yang selalu dialami oleh kaum muslimin dan umat manusia pada 
umumnya. Itu berarti bahwa studi ilmu agama Islam yang dahulunya melulu 
bersifat normatif dan empiris terhadap fenomena keberagamaan manusia perlu 
beranjak ke arah pendekatan yang lebih bersifat fenomenologis. Pendekatan itu 
bermakna untuk memperluas wawasan dan membuka cakrawala baru dalam 
mencari esensi dan struktur dasat keberagamaan manusia. 

Keywords: Filsafat Ilmu, Ontologi, Epistemologi, Aksiologi, Studi 
Ilmu agama Islam. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Fakultas Psikologi UIN Maulana Malik 

Ibrahim Malang. email: rif_an91@yahoo.com. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

146 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

DI KALANGAN para ulama masih terdapat perdebatan di sekitar 
permasalahan apakah studi ilmu agama Islam dapat dimasukkan 
dalam bidang ilmu pengetahuan, mengingat sifat dan 
karakteristik antara ilmu pengetahuan dan agama berbeda. 
Pembahasan sekitar permasalahan ini banyak dikemukakan oleh 
para pemikir Islam belakangan ini. M. Amin Abdullah, misalnya, 
mengatakan bahwa pangkal tolak kesulitan pengembangan 
wilayah studi ilmu agama Islam berakar pada kesukaran para 
ulama untuk membedakan antara yang normativitas dan 
historisitas. Pada dataran normativitas studi ilmu agama Islam 
agaknya masih banyak terbebani oleh misi keagamaan yang 
bersifat memihak, romantis, dan apologis sehingga kadar muatan 
analisis kritis, metodologis, historis, dan empiris terutama dalam 
menelaah teks-teks atau naskah keagamaan produk sejarah 
terdahulu kurang ditonjolkan, kecuali dalam lingkungan para 
peneliti tertentu yang masih sangat terbatas. 

Secara sederhana dapat ditemukan jawabannya bahwa dilihat 
dari segi normatif sebagaimana yang terdapat dalam al-Qur‟an 
dan hadis, Islam lebih merupakan agama yang tidak dapat 
diberlakukan kepadanya paradigma ilmu pengetahuan, yaitu 
paradigma analisis kritis, metodologis, historis dan empiris. 
Sebagai agama, Islam lebih bersifat memihak, romantis, apologis, 
dan subjektif, sedangkan jika dilihat dari segi historis, yakni 
Islam dalam arti yang dipraktekkan oleh manusia serta tumbuh 
dan berkembang dalam sejarah kehidupan manusia, Islam dapat 
dikatakan sebagai sebuah disiplin ilmu, yakni ilmu agama Islam. 

Perbedaan dalam melihat Islam yang demikian itu dapat 
menimbulkan perbedaan dalam menjelaskan Islam itu sendiri. 
Ketika Islam dilihat dari segi normatif, maka Islam merupakan 
agama yang di dalamnya berisi tentang ajaran Tuhan yang 
berkaitan dengan urusan akidah dan mu‟amalah. Ketika Islam 
dilihat dari sudut historis atau sebagaimana yang nampak dalam 
masyarakat, maka Islam tampil sebagai sebuah disiplin ilmu. 

Studi ilmu agama Islam adalah kegiatan keilmuan, untuk 
tidak mengatakan hanya sebagai kegiatan keagamaan. Jika studi 
ilmu agama Islam masuk dalam wilayah keilmuan, telaah filsafat 
ilmu terhadap bangunan atau rancangan bangunan keilmuan 
studi ilmu agama Islam perlu dipertimbangkan. Menurut telaah 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 147 

filsafat ilmu, hampir semua jenis kegiatan ilmu pengetahuan, 
baik natural sciences maupun social sciences, bahkan religious sciences, 
selalu mengalami apa yang disebut dengan shifting paradigm 
(pergeseran gugusan pemikiran keilmuan). Kegiatan ilmu 
pengetahuan selamanya bersifat historis, lantaran dibangun, 
dirancang, dan dirumuskan oleh akal budi manusia yang juga 
bersifat historisitas, dalam arti terikat oleh ruang dan waktu, 
terpengaruh oleh perkembangan pemikiran dan perkembangan 
kehidupan sosial yang mengitari penggal waktu-waktu tertentu. 
Dengan begitu, sangat dimungkinkan terjadinya perubahan, 
pergeseran, perbaikan, perumusan kembali, serta 
penyempurnaan rancang bangun epistemologi keilmuan. Jika 
tidak demikian, kegiatan keilmuan akan stagnasi dengan 
sendirinya atau bersifat statis. Studi ilmu agama Islam dalam 
artian kegiatan keilmuan sangatlah kaya nuansa sehingga 
dimungkinkan untuk dapat diubah, dikembangkan, diperbaiki, 
dirumuskan kembali, dan disempurnakan sesuai dengan 
semangat zaman yang mengitarinya. Dengan demikian, studi 
ilmu agama Islam sebenarnya tidak bersifat statis, tetapi bersifat 
dinamis, sesuai dengan arus dan corak tantangan perubahan 
zaman yang selalu dialami oleh manusia muslim itu sendiri. 

Kemungkinan terjadinya shifting paradigm dalam wilayah studi 
ilmu agama Islam sebenarnya tidak perlu terlalu dikhawatirkan 
lantaran inti pemikiran ilmu agama Islam dalam berporos pada 
tauhid dan bermoralitas al-Qur‟an akan tetap seperti apa adanya. 
Hanya saja rumusan-rumusan baru dan pendekatan-pendekatan 
kontemporer diupayakan mengingat perubahan cara berfikir 
manusia era teknologi modern tidaklah sama dan sebangun 
dengan cara dan pola berfikir manusia era pra-scientific agrarian. 
Setidaknya bahasa dan pola berfikir yang digunakan harus 
disesuaikan dengan muatan pengalaman manusia modern era 
ilmu dan teknologi, tanpa harus meninggalkan warisan khazanah 
intelektual Islam klasik. Jika ini tidak dilakukan, diskursus studi 
ilmu agama Islam akan tertinggal dari laju pertumbuhan cara 
berfikir manusia muslim pendukungnya dan paling tidak akan 
terjadi gap antara keberagamaan dan kehidupan itu sendiri. 

Dengan terjadinya pergeseran paradigma (shifting paradigm) 
dalam wilayah studi ilmu agama Islam dari pendekatan yang 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

148 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

melulu bersifat normatif dan empiris terhadap fenomena 
keberagamaan manusia ke arah pendekatan yang lebih bersifat 
fenomenologis juga perlu ditelusuri. Mencermati tata kerja 
pendekatan fenomenologi, orang sulit menghindari kesan adanya 
pengaruh filsafat ilmu terhadap pendekatan fenomenologi. 
Pendekatan ini sangat berjasa dalam membuka wawasan dan 
cakrawala baru dalam mencari esensi keberagamaan manusia.1 

Filsafat Ilmu dalam Pandangan Filosof Muslim 

Filsafat ilmu adalah bagian dari epistemologi yang secara 
khusus mengkaji hakekat ilmu (pengetahuan ilmiah). Ia 
merupakan telaah falsafi yang ingin menjawab tiga pertanyaan 
penting mengenai hakekat ilmu, yang meliputi objek apa yang 
ditelaah ilmu, bagaimana wujud hakiki dari objek tersebut, 
bagaimana prosedur perolehan ilmunya, dan untuk apa 
pengetahuan itu dipergunakan? 

Dua pertanyaan pertama disebut landasan ontologis, 
pertanyaan ketiga landasan epistemologis, dan pertanyaan 
keempat adalah aksiologis. Tiga kelompok pertanyaan tersebut 
adalah sesuatu yang pokok dan ciri dalam sebuah keilmuan atau 
menjadi penyangga bagi eksistensi ilmu.2 Tanpa mengenai ciri 
pengetahuan ini dengan benar, seseorang tidak bakal dapat 
memanfaatkannya secara maksimal, bahkan justru dapat 
menjadikan seseorang salah dalam menggunakannya. 
Sedemikian, sehingga ilmu terkacaukan dengan seni, ilmu 
terkonfrontasikan dengan keyakinan agama dan seterusnya. 

Problem Ontologi.  

Objek kajian ilmu adalah segala yang ada, yang terjangkau 
oleh pengetahuan dan pengalaman manusia.3 Apa hakekat yang 

                                                 
1 Mircea Eliade, The Sacred and The Profane: The Nature of Religion, ter. 

Willard R. Trask (Harcourt: Brace & World Inc., t.t.), 232. 
2Koento Wibisono Siswomihardjo, Ilmu Pengetahuan Sebuah Sketsa Umum 

Mengenai Kelahiran dan Perkembangannya sebagai Pengantar untuk Memahami 
Filsafat Umum (Makalah disajikan pada Internship Filsafat Ilmu Pengetahuan 
Universitas Gadjahmada Yogyakarta bulan Januari 1997), 12. 

3Jujun S. Suriasumantri membatasi kajian ilmu pada masalah ini, yang 
dapat dicapai oleh pengalaman manusia, yang itu sangat empiris. 
Menurutnya, ilmu tidak dapat menggapai sesuatu yang ghaib dan rohani. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 149 

ada (what is being)? Inilah yang menjadi kajian filsafat ilmu. Para 
filosof terpecah dalam berbagai aliran dalam menjawab 
persoalan ini. Harold H. Titus, dosen filsafat dari Denion 
University, USA, menjelaskan pendapat kelompok-kelompok 
tersebut dalam bukunya Persoalan-persoalan Filsafat,4 yang secara 
garis besar dapat dibagi menjadi tiga kelompok pemikiran: 
monisme, dualisme, dan pluralisme. 

Menurut monisme, hakekat yang ada adalah satu; tidak ada 
perbedaan antara yang spirit dengan yang materi, antara 
substansi dan aksidensi. Perbedaan yang ada di antara keduanya 
hanyalah karena adanya proses yang berbeda, substansinya tetap 
sama. Ibarat zat dan energi, energi hanya bentuk lain dari zat.5 
Kelompok monisme ini terdiri atas dua kelompok: materialisme 
dan idealisme. 

Menurut materialisme, 6  yang menjadi hakekat dan babak 
terakhir segala sesuatu adalah materi sebab segala yang bersifat 
material senantiasa menempati ruang tertentu, yang itu berarti 
juga bersangkutan dengan waktu. Seseorang tidak dapat 
mempunyai pendirian tentang materi, kecuali sebagai satuan 
yang berkesinambungan yang dinamis, yang mengalami proses 
serta perubahan. Suatu proses tanpa berkaitan dengan ruang dan 
waktu adalah suatu pengertian yang tidak dapat dimengerti. 
Prinsip-prinsip pemikiran materialisme ini pertama kali 
dikembangkan oleh Democritos (460-370 SM). 

Sebagian lain, yang dikenal dengan golongan idealisme, 7 
menyatakan bahwa hakekat segala sesuatu adalah ide, jiwa atau 
spirit. Menurut mereka, apa yang disampaikan kaum materialis 
memang telah memberi keterangan mengenai kenyataan. Akan 
tetapi, harus disadari bahwa di antara fenomena benar-benar ada 
yang tidak dapat dijelaskan lewat pengertian alam atau materi. 
Pengalaman, nilai, makna, dan sejenisnya adalah sesuatu yang 

                                                 
Lihat Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer (Jakarta: 
Sinar Harapan, 2006), 91.  

4 Lihat Harold H. Titus, Persoalan-Persoalan Filsafat, ter. H.M. Rasjidi 
(Jakarta:  Bulan Bintang, 1984), 291-410. 

5Suriasumantri, Filsafat …, 66. 
6 Louis O. Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Soejono Soemargono 

(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996), 220-23.  
7Ibid., 224-7. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

150 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

tidak dapat dijelaskan dengan istilah-istilah materi. Pengalaman 
adalah sesuatu yang dipunyai jiwa; nilai hanya bermakna jika ada 
jiwa yang dapat memahami, dan hanya jiwa yang dapat 
menangkap makna. Dengan demikian, menurut kelompok ini, 
roh atau jiwa adalah sesuatu yang hakiki dari yang ada (being). 
Dalam sejarahnya, pemikiran ini dicetuskan oleh Plato (427-347 
SM), dan saat ini dipelopori oleh antara lain Watts Cunningham, 
Wilbur Urban, dan William E. Hacking. 

Menurut kelompok dualisme, apa yang ada (being) tersusun 
atas dua hal sekaligus: substansi dan aksidensi, spirit dan materi. 
Dua hal tersebut berbeda sui generic secara substantif, tetapi 
menyatu membentuk yang ada. Menurut Suriasumantri,8 filosof 
yang menganut faham ini antara lain Rene Descartes (1596-
1650), John Locke (1632-1714), dan George Berkeley (1685-
1753). Dalam Islam seringkali dapat disebut, misalnya, „Ayn al 
Qudlat al-Hamadânî (1098-1131).9 

Menurut kaum pluralisme atau hylomorfisme, yang ada tidak 
hanya satu atau dua, tetapi sebanyak apa yang tampak itu sendiri. 
Tidak ada satu pun dari yang materi, yang ragawi dan inderawi, 
yang tidak merupakan kesatuan esensi dan eksistensi, yang itu 
merupakan hakekat dari sesuatu itu sendiri. Dengan demikian, 
hakekat segala yang ada adalah masing-masing yang ada itu 
sendiri dan masing-masing mempunyai hakekat dan ciri sendiri-
sendiri. 

Bagaimana persoalan ini menurut pandangan kebanyakan 
filosof muslim? Menurut al-Farâbî (870-950), apa yang ada tidak 
hanya satu, tapi banyak. Akan tetapi, kebanyakan ini tidak sama 
dengan apa yang dipahami kaum pluralis atau dualis, antara yang 
satu sama lainnya saling terpisah atau bertentangan. Sifat 
kebanyakan pada yang ada di sini bersifat hierarki tingkat 
kesempurnaan.10  Menurut Al-Farâbî, ada enam kerangka yang 

                                                 
8Suriasumantri, Filsafat …, 68.  
9Lihat Al-Hamadânî, Tahmidât (Teheran: Publications de I‟Universite de 

Teheran, 1962).  
10Lihat Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam, a Study in Islamic 

Philosophies of Science (Kuala Lumpur: Institute for Policy Research, 1992), 
117-9. Lebih jelasnya, lihat al-Farâbî, “Al-Siyâsah al-Madâniyyah”, dalam 
Rasâil (Haiderabat: Dâr al-Ma‟ârif al-„Utsmînî, 1345 H). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 151 

menjadi inti dan penyusun yang ada, yang urutan secara 
menurun adalah sebab pertama (al-sabab al-awwal), sebab kedua 
(al-sabab al-tsânî), intelek aktif (al-‘aql al-fa’al), jiwa (nafs), bentuk 
(shûrah), dan materi (mâddah).11 

Pemikiran senada juga diberikan oleh kalangan sufisme. 
Menurut mereka, dengan mendasarkan gagasannya pada 
keterangan yang diberikan al-Qur‟an, seluruh yang ini terdiri atas 
lima hierarki realitas yang diformulasikan dalam doktrin “lima 
keberadaan ilahiyah” (al-hadhârât al-ilâhiyyah al-khams).12 Realitas 
pertama sekaligus realitas yang paling rendah adalah alam materi, 
alam nyata, atau yang dikenal dengan istilah alam nâsut. Hierarki 
ini tidak hanya meliputi segala apa yang tampak di bumi, tetapi 
juga mencakup segala yang tampak di langit: matahari, bintang, 
planet-planet, dan semua yang kasat mata. Realitas kedua yang 
satu tingkat lebih halus dibanding alam materi adalah alam 
malakût atau alam psikis, alam kejiwaan. Selanjutnya, realitas 
ketiga adalah alam jabarût atau alam ruh. 

Dalam hubungan strukturalnya, alam materi yang disebut 
alam kasar diliputi dan didominasi wilayah psikis, yang disebut 
juga alam halus, yang berada di atasnya. Keduanya secara 
bersama-sama membentuk wilayah “alam” yang semua bentuk 
hukumnya diatur oleh alam jabarût. Selanjutnya, hierarki realitas 
yang lebih tinggi adalah “asmâ’ sifâtiyyah”, alam sifat-sifat 
Ilahiyah. Misalnya, sifat-sifat yang merujuk kepada-Nya sebagai 
Sang Maha Pencipta dan Sang Pemberi Wahyu. Hierarki 
keempat ini, yang juga disebut “lahût”, dapat dipersamakan 
dengan–meminjam istilah Osman Bakar “Prinsip Kreatif atau 
Wujud”, yaitu prinsip ontologis dari keseluruhan kosmos. 
Karena itu, ia merupakan Yang Absolut terhadap seluruh 
ciptaan. Puncak segala realitas adalah esensi ilahi (Dzat ilahiyah). 
“Keadaan” tertinggi yang juga diistilahkan sebagai “hâhût” 
(berasal dari kata “Huwa” yang berarti Dia) ini adalah Diri, 
Wujud, atau Realitas Tertinggi yang tidak terbatas. Realitas tidak 

                                                 
11 A. Khudori Soleh, Pandangan Filosof Muslim terhadap Filsafat Ilmu 

(Makalah, t.t.). 
12Osman Bakar, Tawhid and Science, Essays on the History and Philosophy of 

Islamic Science (Malaysia: Secretariat for Islamic Philosophy and Science, 
1991), 32-3. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

152 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

tergapai. Dia adalah Prinsip “tidak dapat disifati” dan “tidak 
dapat ditentukan” sehingga Absolut Murni. 

Ada perbedaan–atau bahkan mungkin kemajuan–ontologi 
yang cukup tajam antara para pemikir muslim dengan rivalnya di 
Barat. Bagi para filosof muslim, meski sama-sama sejauh 
pengalaman manusiawi, batas objek kajian ilmu tidak terbatas 
pada yang “indrawi” atau “jiwa”, tetapi telah melangkah lebih 
dari itu, bahkan pada yang ada di “sekitar” Tuhan sendiri. 
Pengalaman yang mereka capai tidak hanya terbatas pada yang 
“indrawi”, tetapi “ruhani” dalam makna yang sebenarnya. 
Perbedaan ontologi ini, pada gilirannya akan menyebabkan 
perbedaan pada epistemologi dan aksiologi; karena selain pada 
pengalaman, filosof muslim juga mendasarkan diri pada nash-
nash agama. 

Problem Epistemologi 

Bagaimana cara menyusun pengetahuan yang benar? Inilah 
kajian falsafi yang disebut epistemologi; prosedur menyusun 
pengetahuan yang benar sesuai dengan metode-metode ilmiah. 
Maksudnya, pengetahuan yang disusun dan dihasilkan tersebut 
benar-benar rasional, teruji, dan diandalkan. 13  Sarana yang 
digunakan untuk itu adalah bahasa dan aturan logis, cara berpikir 
menurut aturan-aturan tertentu sehingga tercapai kesimpulan 
tertentu pula.14 

Ada beberapa macam metode ilmiah yang dapat digunakan 
dalam masalah ini. Pertama, induktif, yakni penalaran dari semua 
contoh yang ada menuju generalisasi.15 Persoalan yang dihadapi 
penalaran induksi adalah tentang banyaknya kasus yang harus 
diamati untuk dapat sampai pada kesimpulan yang bersifat 
umum. Akan tetapi, karena berdasarkan pengalaman dan indera, 
metode “hasil” ini lebih nyata dan pasti. Meskipun demikian, 
David Home 16  mengkritik bahwa model penalaran induksi 

                                                 
13Suriasumantri, Filsafat…, 120.  
14Lebih jauh uraian tentang aturan-aturan logis ini, lihat Ver Haak dan 

Haryono Imam, Filsafat Ilmu Pengetahuan Telaah atas Cara Kerja Ilmu-ilmu 
(Jakarta: Gramedia, 1997), 17-26. 

15Lebih jelas tentang ini, lihat Kenneth T. Gallagher (Hartono Hadi), 
Epistemologi Filsafat Pengetahuan (Yogyakarta: Kanisius, 1987), 135.  

16Kenneth T. Gallagher, Epistemologi…, 136-9. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 153 

terlalu jauh untuk dibuat generalisasinya karena kenyataan selalu 
bersifat partikular. Penalaran induksi umumnya banyak 
digunakan oleh kaum empirisme, yakni kelompok pemikir 
(filosof) yang menggunakan indera dan pengalaman sebagai 
sarana untuk mencapai kebenaran.17 

Dalam hubungannya dengan pengetahuan, menurut John 
Locke (1632-1704), bapak empirisme Inggris, hanya dapat 
diperoleh lewat indera dan pengalaman. Menurutnya, manusia 
lahir dalam keadaan seperti kertas kosong (tabularasa) dan di 
situlah ditulis pengalaman-pengalaman inderawi. Fungsi akal 
hanya ibarat tempat penampungan, yang secara pasif menerima 
hasil-hasil penginderaan tersebut. Dengan demikian, semua 
pengetahuan yang bagaimana pun rumitnya dapat dilacak 
kembali pada pengalaman-pengalaman inderawi yang pertama-
tama, yang dapat diibaratkan sebagai atom-atom penyusun objek 
material. Apa yang tidak dapat atau tidak perlu dilacak kembali 
secara demikian bukanlah pengetahuan. Setidaknya bukan 
pengetahuan mengenai hal-hal yang faktual. 

Sebelumnya, pendapat seperti ini telah diberikan oleh 
Aristoteles (384-322 SM), yang dianggap sebagai peletak dasar 
prinsip aliran empirisme. Menurutnya, berbeda dengan pendapat 
gurunya, Plato (427-347 SM), apa yang ada bukanlah yang 
berada di dalam otak, di dalam pikiran, tetapi pada benda-benda 
yang konkret. Di luar itu semua, tidak ada apa pun, hanya 
sebutan saja, bukan benda sesungguhnya sekalipun yang 
dimaksud adalah benda yang ghaib. Apa yang ada di dalam 
pikiran, termasuk pengetahuan, adalah semata hasil dari apa yang 
ditangkap indera.18 

Penalaran induksi di atas juga digunakan oleh kelompok 
positivisme. Menurut Auguste Comte (1798-1857), pendiri aliran 
ini, pengetahuan adalah apa yang didasarkan atas pengalaman 
objektif yang faktual dan positif. Aliran ini benar-benar 
mendasarkan diri pada sesuatu yang nyata, pasti, dan objektif  
sehingga mereka menolak metafisika. 19  Perbedaan mereka 

                                                 
17Tentang para tokoh empirisme, lihat Harun Hadiwijono, Sari Sejarah 

Filsafat Barat II (Yogyakarta: Kanisius, 1997), 31-5. 
18Ibid., 48. 
19Ibid., 109-10. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

154 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dengan kelompok empirisme adalah bahwa positivisme hanya 
membatasi diri pada pengalaman objektif, sedangkan empirisme 
kadang-kadang masih menerima juga pengalaman batiniyah atau 
pengalaman-pengalaman subjektif. Mereka inilah barangkali yang 
dimaksud, atau setidaknya dapat dimasukkan dalam aliran yang 
oleh Kattsoff 20  diistilahkan dengan “empirisme radikal”. 
Menurut Kattsoff, kelompok empirisme radikal menganggap 
bahwa semua pengetahuan “harus” dapat dilacak sampai pada 
pengalaman inderawi; yang tidak dapat dilacak secara otomatis 
tidak dianggap sebagai pengetahuan. 

Kedua, deduktif, yakni penalaran dari yang umum atau yang 
sudah diketahui sebelumnya untuk mengkaji partikular. 
Penalaran model ini memberikan sifat rasional kepada 
pengetahuan dan bersifat konsisten dengan pengetahuan yang 
telah dikumpulkan sebelumnya. Secara sistematik, pengetahuan 
disusun dan setahap demi setahap melalui argumentasi yang 
mapan sehingga pengetahuan yang tersusun menjadi tubuh 
pengetahuan yang terorganisasi dengan baik, runtut, dan dapat 
dipertanggungjawabkan secara logika dan ilmiah. Ilmu 
menjelaskan secara rsional dan konsisten terhadap objek yang 
berada dalam fokus telaahan atau kajian.21  

Dalam pelaksanaannya, penalaran model ini umumnya 
banyak digunakan oleh kaum rasionalisme, suatu kelompok 
pemikiran yang menganggap bahwa sumber ilmu pengetahuan 
adalah akal; meskipun tidak mengingkari pentingnya 
pengalaman, pengalaman dipandang sebagi jenis perangsang 
pikiran. Dengan demikian, benar sesatnya sebuah pengetahuan 
sangat dipengaruhi dan ada di dalam ide, bukan pada kenyataan 
atau objek.22 

Aliran rasionalisme muncul pada abad renaisance yang 
dipelopori oleh Rene Descartes (1596-1650), Blaise Pascal 
(1923-1662), dan Baruch Spinoza (1632-1677), tetapi prinsip-

                                                 
20Kattsoff, Pengantar…, 137. 
21Penggunaan metode deduksi secara mudah digunakan dalam ilmu-ilmu 

pasti. Lebih jauh tentang masalah ini, lihat Ver Haak, Filsafat…, 81 dan 
seterusnya. Lihat pula, Berling, dkk., Pengantar Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Tiara 
Wacana, 1997), 23-50. 

22Kattsoff, Pengantar…, 139. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 155 

prinsip dasarnya telah diletakkan oleh Plato (437-247 SM). 
Menurut Plato, sebelum kelahirannya di dunia, manusia telah 
mengalami preeksistensi di dunia ide. Di sana mereka menerima 
bekal konsep tentang kebenaran dan kenyataan. Saat lahir, ia 
kenal kembali segala yang dihadapi berkat bekal-bekal ide 
tersebut. Bagi Plato, 23 dunia hanyalah bayangan dari alam ide 
sehingga pengetahuan manusia pada dasarnya adalah pengenalan 
kembali ide-ide yang telah diperolehnya, sesuatu yang tidak 
dapat diragukan. Dengan demikian, akal budi dipahami sebagai 
(1) sejenis perantara khusus yang dengannya sebuah kebenaran 
dapat diketahui dan (2) teknik deduktif yang dengannya dapat 
dicapai sebuah kebenaran artinya dengan melakukan penalaran. 
Dengan metode deduktif, seorang penganut rasionalisme 
mengakui kebenaran-kebenaran yang dikandung oleh presmis-
premis yang mengantarkannya. Oleh karena itu, jika 
menginginkan kesimpulan tersebut berupa pengetahuan, premis-
premis pendukungnya harus mutlak benar, tidak boleh 
diragukan. Bagi Descartes, kebenaran-kebenaran apriori ini 
dikenal oleh sifatnya yang terang dan tegas. 

Pada abad-abad berikutnya, metode induksi yang digunakan 
kaum empirisme dan deduksi yang ditunjukkan rasionalisme di 
atas rupanya dianggap belum mencukupi untuk mengungkap 
fenomena objek kajian pengetahuan yang sebenarnya. Lahirnya 
metode baru diprakarsai oleh Immanuel Kant (1724-1804), yang 
berusaha menggabungkan dua metode di atas sekaligus 
(rasionalisme kritis). Menurut Kant, rasio murni tidak mungkin 
mencapai pengetahuan karena pengetahuan hasil rasio bersifat 
analitis-apriori. Artinya, objek sudah terlebih dahulu masuk di 
dalam subjek sehingga tidak memberikan informasi baru meski 
bersifat universal. Begitu pula yang terjadi dalam empiris, ilmu 
hasil empiris adalah sistesis aposteori; artinya, memberi informasi 
baru, tetapi tidak universal sehingga perlu sistesis apriori yang oleh 
Koento Wibisono diistilahkan dengan “rasionalisme kritis”, yang 
berusaha mencapai kebenaran universal sekaligus baru. 

Konsep Kant ini pada gilirannya disempurnakan oleh 
Edmud Husserl (1859-1938) dengan istilah fenomenologi yang 

                                                 
23Lebih jelas lihat Hadiwijono, Sari …, 38-45. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

156 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

pelaksanaannya melalui tiga tahap reduksi (saringan): reduksi 
fenomenologi, reduksi audetis, dan reduksi transendental. 24 
Menurut Husserl, reduksi fenomenologis adalah suatu bentuk 
pengamatan awal di mana objek dipandang “apa adanya”, tapi 
penuh dengan “kecurigaan”. Di sini objek dibiarkan tanpa diberi 
statemen dan diletakkan di dalam kesadaran. Jika berhasil, 
seseorang akan menemukan fenomena yang sebenarnya, 
mengenal gejala dalam dirinya sendiri. Setelah itu, masuk tahap 
kedua, reduksi aidetis, penyaringan segala sesuatu yang bukan 
menjadi hakekat fenomena. Masuk reduksi ketiga, transendental, 
mengeluarkan segala yang tidak berhubungan dengan kesadaran 
murni, agar dengan objek tersebut seseorang dapat mencapai 
dirinya sendiri. Walhasil, metode ini diterapkan pada subjek 
sendiri dan pada perbuatannya, pada kesadaran murninya. 

Sekarang bagaimana persoalan epistemologi ini menurut para 
filosof muslim? Dengan hierarki ontologis sebagaimana 
dijelaskan di atas, para filosof muslim rupanya hampir sepakat 
bahwa indera dan rasio adalah sarana penting untuk menggapai 
pengetahuan atau kebenaran. Akan tetapi, apa yang dihasilkan 
dua sarana tersebut belum dapat mencapai hakiki, tetapi baru 
tahap mendekati; atau menurut istilah Henry Bergson (1859-
1941), baru tahap “pengetahuan mengenai” (knowledge about) 
belum “pengetahuan tentang” (knowledge of). “Pengetahuan 
mengenai” adalah pengetahuan langsung, pengetahuan intuitif 
yang diperoleh simbol secara langsung.25 

Menurut al-Ghazâlî (1058-1111) indera adalah sarana paling 
rendah dalam menggapai pengetahuan. Ia hanya mampu 
mengkaji apa yang tampak yang itu tidak jarang luput dari 
kesalahan. Sarana yang lebih tinggi di atas indera adalah akal. 
Dengan premis-premis dan logika, akal tidak hanya mampu 
memikirikan apa yang tampak, tetapi juga apa yang ada di balik 
yang tampak. Meskipun demikian, ia tetap terbatas, tidak benar-
benar mampu menggapai yang transendental. Untuk itu, perlu 
sarana lain, yaitu intuisi, penyinaran langsung cahaya 
pengetahuan dari Yang Maha Transenden (Tuhan). 
Persoalannya, bagaimana seseorang mendapatkan penyinaran 

                                                 
24Ibid., 140. 
25Kattsoff, Pengantar…, 144-5. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 157 

pengetahuan langsung dari Tuhan? Menurut al-Ghazâlî dan para 
tokoh sufi Sunni, hal itu melalui “pengosongan diri” dengan 
metode “takhliyyah”, “tahliyyah”, dan “tajliyyah”. 26  Takhliyyah 
adalah membersihkan diri dari segala kejahatan, ketidakbenaran, 
dan mengkosongkan perhatian kepada makhluk atau fenomena. 
Tahap tahliyah mengisi diri dengan segala tindakan baik dan 
berkonsentrasi untuk berhubungan dengan-Nya (tawajjuh) 
dengan kegiatan-kegiatan ritual tertentu. Tahap tajliyyah adalah 
suatu keadaan ketika subjek yang tersucikan siap untuk 
menerima pancaran cahaya pengetahuan, yang dalam tasawuf 
diistilahkan dengan kasyf dan ma’rifat. 

Pendapat kedua yang dipelopori kaum filosof, seperti Al-
Farâbî, Ibn Sînâ, Suhrawardi, dan para tokoh sufisme Syi‟ah 
justru sebaliknya, menggunakan kekuatan indera, rasio, dan 
kesucian hati sekaligus secara maksimal. Menurut mereka, ilmu-
ilmu rasional dan ilmu pasti tidak dapat dikesampingkan untuk 
menggapai pengetahuan yang benar yang dipancarkan Tuhan. 
Jelasnya, epistemologi dilakukan dengan pensucian hati dan 
mempergunakan sarana indera dan rasio secara maksimal: 
observasi, eksperimen, penalaran, dan sejenisnya sehingga apa 
yang dilakukan mendapat bimbingan langsung dari Tuhan. 

Problem Aksiologi 

Setelah mendapatkan pengetahuan, untuk apa ia 
dipergunakan? Kemana perkembangan ilmu harus diarahkan? 
Inilah yang dinamakan aksiologi, kajian yang berkaitan dengan 
kegunaan pengetahuan yang telah diperoleh. Menghadapi 
persoalan ini ada dua kelompok pendapat. Pertama, ilmu bersifat 
netral terhadap nilai-nilai, baik atau pun buruk.27 Tugas ilmuwan 
adalah menemukan pengetahuan itu sendiri dan terserah orang 
lain untuk mempergunakannya, untuk tujuan baik atau jahat. 
Kedua, netralitas ilmu terhadap nilai hanya sebatas metafisika 
keilmuan, sedangkan dalam penggunaannya, bahkan pada 

                                                 
26Tentang cara bagaimana subjek menjalani takhliyyah dan tahliyyah, lihat 

Al-Ghazâlî, Adab fî al- Dîn (Beirut: al-Maktabah al-Sya‟biyah, t.t.). 
27 Tentang apa yang dimaksud baik dan buruk, lihat Kattsoff, 

Pengantar…, 325 dan seterusnya; Franz Magnis Susana, 13 Tokoh Etika Sejak 
Zaman Yunani sampai Abad ke-19 (Yogyakarta: Kanisius, 1997). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

158 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

pemilihan objek penelitian sendiri, kegiatan keilmuan harus 
berlandaskan asas-asas moral. Pendapat kedua ini didasarkan 
atas kenyataan faktual yang ada di masyarakat: (1) ilmu secara 
faktual cenderung, bahkan telah digunakan dengan 
mempergunakan teknologi keilmuan, (2) ilmu telah berkembang 
pesat dan main esoteric sehingga kaum ilmuwan lebih mengetahui 
ekses-ekses yang mungkin terjadi bila ada penyalahgunaan, dan 
(3) ilmu telah berkembang sedemikian pesat di mana terjadi 
kemungkinan bahwa ilmu mengubah manusia dan kemanusiaan 
yang paling hakiki, seperti pada kasus revolusi genetika, cloning, 
dan teknik perubahan masyarakat (social engineering). 28 
Berdasarkan tiga hal tersebut, ilmu secara moral harus ditujukan 
untuk kebaikan manusia tanpa merendahkan martabat atau 
mengubah hakekat kemanusiaan. 

Senada dengan itu, al-Ghazâlî membagi ilmu menjadi dua 
bagian: fardl ‘ayn dan fardl kifâyah. 29  Pembedaan tersebut 
didasarkan atas tingkat keutamaan dan kemanfaatannya dalam 
kehidupan bermasyarakat yang terus berkembang dan berubah. 
Ilmu-ilmu yang dalam kategori fardl ‘ayn harus lebih didahulukan 
daripada yang fardl kifâyah karena ia lebih penting dan mendesak 
diketahui demi kebaikan agama dan masyarakat. Jadi, ilmu 
pengetahuan tidak bebas nilai, meski dalam teorinya bisa saja 
demikian. Ia berkaitan erat dengan soal kemanusiaan; apakah ia 
membawa kebaikan atau kejahatan pada manusia. Dalam hal ini 
kemanfaatan dan peningkatan derajat kemanusiaan harus lebih 
diutamakan dan didahulukan.  

Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi ilmu agama Islam 

Studi ilmu agama Islam dalam Perspektif Filsafat Ilmu 

Dalam kegiatan keilmuan, seorang ilmuwan dituntut untuk 
mempunyai “asumsi dasar” atau “postulasi” yang jelas yang 
dibangun di atas dasar pemikiran yang sistematis-metodologis. 
Tanpa asumsi dasar atau postulasi yang kokoh, jelas dan 
sistematis, analisis pemecahan persoalan yang hendak ditawarkan 
tidak akan tajam dan sulit mengarah pada titik fokus tujuan 

                                                 
28Suriasumantri, Filsafat…, 235. 
29Al-Ghazâlî, Ihyâ’ `Ulûm al-Dîn I (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 159 

tertentu yang hendak dicapai. Ibarat sebuah “kacamata baca” 
yang dirancang sesuai dengan ilmu-ilmu dasar optik, begitu pula 
“asumsi dasar” atau postulasi yang hendak dipertahankan harus 
dihimpun, disusun, dan dirumuskan secara matang dan 
sistematis sesuai dengan bidang keilmuan tertentu sehingga 
dapat diharapkan mempermudah mengantarkan pada sebuah 
analisis yang mapan dan dapat pula dipertanggungjawabkan 
secara akademik. Bangunan pemikiran filsafat, lebih-lebih filsafat 
keilmuan, sebenarnya merupakan tatanan asumsi dasar atau 
postulasi yang disusun secara sistematis-argumentatif-
demonstratif sehingga mempunyai daya kekuatan analisis yang 
tajam terhadap berbagai persoalan yang hendak dipecahkan, 
termasuk persoalan-persoalan ilmu agama. 

Agama Islam di samping sebagai ajaran juga sebagai ilmu. 
Sebagai ajaran, agama mengandung unsur masalah yang ghaib, 
adanya hubungan baik dengan kekuatan yang ghaib tersebut, 
respons emosional dari manusia, baik respons dalam bentuk rasa 
takut maupun perasaan cinta, dan adanya yang suci, seperti kitab 
suci dan tempat-tempat suci. Adapun agama sebagai ilmu 
disebut dengan ilmu agama. Ilmu agama dapat dimaknai sebagai 
proses, prosedur, dan produk. 30  Ilmu agama sebagai proses 
merupakan aktivitas penelitian tentang fenomena dan ajaran 
agama secara rasional, kognitif, dan teologis. Ilmu agama sebagai 
prosedur adalah aktivitas kajian/penelitian tentang fenomena 
dan ajaran agama dengan menggunakan metode-metode ilmiah. 
Makna ilmu agama sebagai produk adalah berisi tentang 
kumpulan fenomena dan ajaran agama secara sistematis yang 
merupakan hasil aktivitas kajian/penelitian dengan 
menggunakan metode ilmiah. Bertitik tolak dari uraian tersebut, 
ilmu agama merupakan rangkaian aktivitas manusia yang rasional 
dan kognitif untuk mengkaji/meneliti fenomena dan ajaran 
agama dengan menggunakan berbagai macam metode ilmiah 
sehingga menghasilkan kumpulan fenomena dan ajaran agama 
yang sistematis untuk mencapai kebenaran, memperoleh 
pemahaman, atau pun melakukan penerapan. 

                                                 
30The Liang Gie, Pengantar Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Liberty, 1997), 90. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

160 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Acapkali para pakar ilmu agama mengklaim bahwa garapan 
mereka bukanlah teologi semata karena dalam science of religion 
ditonjolkan aspek pendekatan ilmiah terhadap fenomena 
keberagamaan manusia. Para teolog kurang simpatik terhadap 
pendekatan ilmiah terhadap agama karena mereka menganggap 
para ahli ilmu agama mereduksi agama sebagai gejala sosial 
semata sehingga aspek spiritualnya kurang mendapat prioritas.31 
Jadi, memang ada semacam ketegangan antara kaum teolog 
dengan para ilmuwan agama. Barangkali atas keprihatinan ini, 
Mukti Ali mengajukan rumusan studi ilmu agama yang bersifat 
“scientific conductriner” dengan harapan dapat menjembatani 
adanya ketegangan tersebut. Tanpa aspek doktrin, agama akan 
kehilangan nuansa dan ciri khas yang mewarnainya. Sudah 
barang tentu, banyak jasa ilmu agama ini dalam mengendorkan 
konflik teologis antara penganut agama-agama di Indonesia. 

Terlepas dari jasa tersebut, perlunya perubahan wawasan 
studi ilmu agama yang bercorak positvistik ke humanistik-
hermeneutik agaknya semakin menonjolkan sosoknya. Dalam 
bidang yang paling dekat dengan kulit positivisme sendiri, yakni 
ilmu pengetahuan agama ternyata faktor subjektivitas manusia 
dan kesejarahannya perlu tetap diakui keabsahannya. Bukan 
hanya aspek logikanya yang terpokok, tetapi juga aspek 
subjektivitas-kesejarahan manusianya juga perlu digarisbawahi. 

Thomas Kuhn, sebagai orang yang menekuni sejarah ilmu 
pengetahuan, mengemukakan temuannya bahwa antara satu 
teori ilmu pengetahuan, seperti teori fisika Aristoteles sulit sekali 
untuk dapat dibandingkan dengan teori Newton. Demikian pula, 
sulit untuk dibandingkan teori Newton dengan teori kuantum 
mekanikanya Einsten. Masing-masing punya ciri khas sehingga 
sulit untuk dicari titik temu dari segi objektivitas dan 
keuniversalannya. Bukan segi keuniversalannya dan keobjektifan 
ilmu pengetahuan yang ditekankan di situ, tetapi yang 
ditonjolkan adalah kenyataan bahwa teori ilmu pengetahuan 
yang satu dapat dikoreksi oleh teori ilmu pengetahuan yang 

                                                 
31A. Mukti Ali, dkk., Penelitian Agama di Indonesia (Jakarta: Sinar Harapan, 

1982), 23. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 161 

lain.32 Konsep sentral Kuhn ialah paradigma. Menurutnya, ilmu 
yang sudah matang dikuasai oleh suatu paradigma tunggal. 33 
Paradigma ini membimbing kegiatan ilmiah dalam masa ilmu 
normal, di mana ilmuwan berkesempatan menjabarkan dan 
mengembangkan paradigma secara rinci dan mendalam, karena 
tidak disibukkan dengan hal-hal yang mendasar. Dalam kondisi 
krisis, paradigma mulai diperiksa dan dipertanyakan. Untuk 
mengatasi krisis itu ilmuwan dapat mengembangkan suatu 
paradigma tandingan yang dapat memecahkan masalah dan 
membimbing riset berikutnya. Jika itu terjadi, itulah revolusi 
ilmiah. Dalam revolusi ini terjadi proses peralihan komunitas 
ilmiah dari paradigma lama ke paradigma baru. 

Dengan munculnya Kuhn, ide commensurability menjadi 
kurang relevan. Kita perlu mencari model lain yang lebih tepat 
untuk mendekati suatu persoalan. Jika tidak, kita akan terjebak 
pada paradigma yang kita kira sangat layak, tetapi pada 
kenyataannya meleset sama sekali. Adanya normal science dan 
revolutionary science sangat memberi insipirasi pada generasi 
ilmuwan berikutnya untuk merumuskan kembali paradigma 
metodologi penelitiannya. Ternyata adagium yang dilontarkan 
oleh golongan positivist bahwa “nothing new under the sun” sangat 
bergantung pada faktor subjektivitas, sejarah, dan kreativitas 
manusia dalam menatap tatanan kehidupan masyarakat dan alam 
yang sudah mapan. Harold I. Brown malah menandaskan bahwa 
“any creative act is a rational”.34 

Jalan masuk yang disumbangkan oleh filsafat ilmu kemudian 
diperlebar dan diperkeras oleh Jurgen Habermas, tidak boleh 
dibayangkan adanya kesamaan titian jalan yang mereka lalui. 
Mereka mempunyai cara pendekatan kritis-filosofis yang 
berbeda dalam melihat persoalan aktual manusia. Titik kesamaan 
pandangan mereka hanya terletak pada kesempatan bahwa 
metode pemikiran dan penelitian filsafat yang bersifat 

                                                 
32 Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolution (Chicago: The 

University of Chicago Press, 1976), 134. 
33C. Ver Haak, S.J. dan Hariyono Imam, Filsafat Ilmu Pengetahuan: Telaah 

atas Kerja Ilmu-Ilmu (Jakarta: PT. Gramedia, 1999), 165. 
34Harold I. Brown, Perception, Theory and Commitment, the New of Philosophy 

Science (Chicago: The University of Chicago Press, 1972), 13. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

162 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

positivistik tidaklah tepat untuk mengkaji persoalan manusia 
yang kompleks. 

Kritik Habermas tidak lain adalah kritik terhadap saintisme 
dan positivisme yang sudah berubah menjadi “ideologi”. 
Menurutnya, saintisme dan positivisme sudah menjadi ideologi 
yang tertutup, lantaran ideologi ini berpegang teguh pada hukum 
yang positif-objektif, baik dalam ekonomi, sejarah, dan sosial 
sehingga tidak fleksibel lagi dan tidak kondusif untuk melakukan 
“paradigm shift” dalam menatap realitas struktur sosial yang ada. 
Hukum social, seperti survival for the fittes yang berlaku di banyak 
bidang kehidupan, dianggap memang begitu adanya sehingga 
mempengaruhi struktur kehidupan sosial ekonomi dalam 
masyarakat luas. Hukum tersebut dianggap objektif, universal, 
dan perlu berlaku di mana-mana. Yang mempertanyakan 
validitas dan objektivitas teori malah dituduh tidak ilmiah.  

Keyakinan yang dipegang teguh oleh para ilmuwan hampir 
dari segala cabang ilmu pengetahuan ini paralel saja dengan 
keyakinan para filosof terhadap teori “form’ atau “idea” Plato 
yang objektif, permanen, transenden, perlu, dan universal, yang 
terlepas dari proses kesejarahan manusia. Ini mirip dengan 
transendentalisme Kant yang bersifat “necessary dan universal”, 
atau roh absolut Hegel yang mengacu kepada masyarakat yang  
rasional, atau positivisme Marx yang tidak mengenal fleksibilitas 
hukum sejarah untuk mengubah nasib kaum proletar. Ada 
semacam keyakinan bahwa esensi yang dicari-cari oleh para 
filosof atau hukum-hukum alam dan sosial yang dicari-cari oleh 
para ilmuwan, jika sudah ditemukan, tidak dapat berubah dan 
memang tidak perlu diubah-ubah untuk disesuaikan dengan 
kebutuhan manusia. Jika masih dapat diubah-ubah, hal itu tidak 
objektif lagi, tidak ilmiah, tidak transcendental, dan tidak 
universal. 

Ternyata penonjolan secara tajam tuntutan dan sikap 
objektif, positif, exact, dan lugas tanpa disadari membawa serta 
kecenderungan yang menepikan sikap subjektif, sikap yang 
memihak. Ilmu-ilmu menjadi netral dan kurang peduli dengan 
perkembangan masyarakat modern yang semakin teralienasi dari 
masyarakat sekitar dan lingkungannya. Karena kenetralannya itu, 
mereka merasa risih dan tidak terpanggil untuk melihat 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 163 

bangunan struktur masyarakat yang tidak adil. Hal demikian 
dianggap di luar bidang garap mereka. Dengan begitu, semacam 
ada keputusan antara ilmu sebagai profesi dan tanggung jawab 
sosial dan lingkungan para pencetusnya. 

Pertautan antara metafisika dan etika, antara teori dan praktis 
memang hendak digalakkan kembali oleh para filosof sekarang 
ini. Ilmu pengetahuan yang melaju pesat tanpa keterkaitan moral 
untuk memihak kepada alam lingkungan dan golongan manusia 
yang lemah agaknya memang ada something wrong dalam dasar 
logika, epistemologi, maupun ontologinya. Mekanisme kerja 
yang mempertautkan kembali antara keduanya sedang dicari-cari 
modus operandinya. Metafisika yang cenderung hanya 
berkehidupan kontemplatif, terlepas dari kepedulian sosial dan 
lingkungan alam sekitar agaknya memang tidak banyak 
bermanfaat untuk kehidupan secara utuh dan global atas bumi 
yang semakin sempit ini. 

Masih jarang para filosof yang mengkaji pertautan antara 
metafisika dan etika. Karl Apel Otto dan Emmanuel Levinas, 
untuk menyebut beberapa, juga Soedjatmoko, mencoba 
mendalami dan memecahkan masalah itu. Jika memang ke arah 
sana titik temu keprihatinan yang dicita-citakan pemikiran 
filosofis, hal itu agaknya paralel saja dengan apa yang digarap 
oleh studi ilmu agama, meskipun yang terakhir ini belum lagi 
memunculkan konsep yang menggigit juga dalam hal etika 
pemihaknya.35 

Jika diteliti lebih mendalam, ternyata historisitas kemanusiaan 
yang mengitari pencetus pemikiran studi ilmu agama Islam saat 
awal mula terbentuknya ikut mewarnai bentuk rancang bangun 
keilmuan studi ilmu agama Islam yang berkembang saat ini. 
Dengan kata lain, kondisi sosial, budaya, terlebih-lebih lagi 
politik mewarnai bentuk paradigma studi ilmu agama Islam 
termasuk di dalamnya keilmuan kalam.36 Namun, keikutsertaan 
dan campur tangan historisitas kemanusiaan pada era dan waktu 
tertentu dalam perumusan rancang bangun epistemologi suatu 

                                                 
35 M. Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas atau Historisitas 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996) 92. 
36Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtihad, ter. Anas Mahyudin (Bandung: 

Pustaka, 1984), 38. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

164 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

ilmu, terlebih-lebih lagi dalam hal yang menyangkut paradigma 
ilmu-ilmu agama, sangat dihindari bahkan kadang sangat terasa 
ditutup-tutupi. Jangankan pada ilmu-ilmu agama yang 
menyangkut totalitas kehidupan manusia (ultimate concern), dalam 
ilmu-ilmu kealaman (natural sciences) pun dimensi historisitas 
kemanusiaan dan subjektivitas ilmuwan banyak tidak disukai 
oleh sementara kalangan ilmuwan. Ilmuwan yang yakin akan 
kebenaran berpikir logik-positivistik lebih menekankan sisi 
“objektivitas” ilmu daripada sisi “subjektivitas”-nya; lebih 
menggarisbawahi peran logika dan bukannya proses panjang 
kesejarahan penemuannya.37 

Menurut filsafat ilmu, hampir semua jenis kegiatan ilmu 
pengetahuan, baik natural science, social science,  maupun religious 
science (ilmu agama) selalu mengalami apa yang disebut dengan 
shifting paradigm (pergeseran gugus pemikiran keilmuan). Kegiatan 
ilmu pengetahuan selamanya bersifat historis lantaran dibangun, 
dirancang, dan dirumuskan oleh akal budi manusia yang juga 
bersifat historis, yaitu terikat oleh ruang dan waktu, terpengaruh 
oleh perkembangan pemikiran dan perkembangan kehidupan 
sosial sesuai dengan perubahan zaman. Dalam studi ilmu agama, 
aturannya juga berlaku apa yang diistilahkan oleh Thomas Kuhn 
dengan normal science dan revolutionary science. Perubahan shifting 
paradigm dari wilayah normal science ke wilayah revolutionary science 
akan memperkokoh keberadaan studi ilmu agama Islam yang 
sesuai dengan perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi 
serta perkembangan zaman. 

Dalam ilmu pengetahuan yang sepositif, selogis dan 
seobjektif apa pun, ternyata keterlibatan dan campur tangan 
historisitas kesejarahan manusia sangat mempengaruhi tatanan 
dan rancang bangun epistemologi ilmu pengetahuan. Justru 
karena historisitas yang selalu berubah-ubah, kesalahan, 
ketidaktetapan, dan anomali-anomali yang terdapat dalam 
rumusan ilmu pengetahuan generasi sebelumnya dapat 
dimungkinkan untuk dikoreksi dan dibenahi kembali oleh 

                                                 
37Thomas Skluen, The Essential Tension: Selected Studies in Scientific Tradition 

and Change (Chicago: The University of Chicago Press, 1977), 224. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 165 

generasi ilmuwan yang datang berikutnya untuk mendekati 
kebenaran dan gambaran realitas yang sebenarnya.38 

Pendekatan Fenomenologi dalam Studi ilmu agama Islam 

Gambaran fenomena manusia beragama sebenarnya tidaklah 
semudah dan sesederhana seperti yang biasa dibayangkan oleh 
banyak orang. Ada manfaatnya memang untuk melihat agama 
dalam bentuknya yang tidak sederhana, lantaran berbagai 
persoalan pelik yang terkait dengan fenomena itu sendiri. Untuk 
mengurangi beban kesulitan persoalan studi ilmu agama, 
pendekatan fenomenologi agama adalah sangat penting. 
Fenomenologi sebenarnya lahir sebagai reaksi atas positivisme 
dan saintisme. 39  Pendekatan fenomenologi ini melengkapi 
pendekatan antropologi terhadap fenomena keberagamaan 
manusia. Pendekatan antropologi menyerupai pendekatan dalam 
wilayah applied science, sedangkan pendekatan fenomenologi 
dalam studi ilmu agama menyerupai pendekatan dalam wilayah 
pure science dalam diskursus keilmuan secara umum. Kedua-
duanya, yakni pendekatan fenomenologi dan antropologi 
terhadap studi ilmu agama, seperti halnya hubungan antara pure 
science dan applied science adalah saling mengisi, melengkapi, 
memperkokoh, dan mengkritik kekurangan yang melekat pada 
masing-masing pendekatan tersebut. 

Pendekatan fenomenologi adalah suatu bentuk pendekatan 
keilmuan yang berusaha mencari hakekat atau esensi dari apa 
yang ada di balik segala macam bentuk manifestasi agama dalam 
kehidupan manusia di muka bumi. Dalam perkembangan 
selanjutnya, terjadi perbedaan-perbedaan mengenai 
fenomenologi, khususnya fenomenologi dalam studi ilmu agama 
yang disebut fenomenologi agama, semakin marak. Dalam 
tulisan ini penulis hanya menjelaskan sebagian atau beberapa 
model fenomenologi agama. 

Dasar Epistemologi Fenomenologi. Fenomenologi dalam arti luas 
adalah sebuah aliran dalam sejarah filsafat kontemporer yang 
dasar-dasarnya diletakkan oleh Edmund Husserl. Dalam arti 

                                                 
38Abdullah, Studi…, 91. 
39 K. Bertens dan A.A. Nugroho, Panorama Filsafat Modern (Jakarta: 

Penerbit PT. Gramedia, 1987), 50. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

166 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

sempit, fenomenologi adalah sebuah epistemologi yang pada 
akhirnya kembali kepada sesuatu yang sifatnya idealistis, lebih 
banyak menggunakan intuisi untuk mencapai pengetahuan. 
Fenomenologi lahir sebagai reaksi terhadap materialisme, 
positivisme, rasionalisme, dan saintisme. Fenomenologi ingin 
mengangkat ilmu-ilmu dalam kubu humaniora, seperti sejarah, 
bahasa, sastra, seni, dan agama sebagai suatu ilmu yang dapat 
memenuhi kebutuhan manusia. 

Dalam mempelajari fenomenologi, ada beberapa kata kunci 
yang harus dipahami, yaitu istilah fenomenon, observasi, 
kesadaran, dan substansi. Adapun dasar epistemologi 
fenomenologi adalah: (1) fenomenologi adalah sebuah 
epistemologi (metode berfikir) dengan cara terlebih dahulu 
subjek harus membebaskan diri dari tradisi, prasangka 
subjektivitas atau pengalaman yang mendahului; (2) objek harus 
disaring melalui suatu reduksi (ephoce) dan apa yang direduksikan 
itu disimpan; artinya, tidak mengambil kesimpulan dari apa yang 
direduksikan; (3) objek dipandang secara rohani dengan suatu 
intuisi melalui tiga macam reduksi, yaitu reduksi fenomenon, 
reduksi eideti, dan reduksi transendental.40 

Reduksi fenomenon adalah gejala yang menampakkan pada 
objek dengan penuh kesadaran dan penuh kewaspadaan kita 
awasi dan dalam hal ini hasil pengawasan kita batin, kita tidak 
menyampaikan hal-hal apa pun mengenai hal faktual tadi. 
Misalnya, rumah, secara reduksi fakta ini tidak menyatakan 
mengenai bentuknya, mengenai di mana letaknya, karena kita 
ingin mengetahui dari dalam. Tujuan reduksi fenomenal adalah 
menemukan gejala yang sesungguhnya. Reduksi eiditis berasal 
dari kata eidos (hakekat). Dalam tahapan ini semua yang sifatnya 
accidental (ada 9 jenis, antara lain ruang, waktu, wujud, dan 
kedudukan) yang telah hakiki kita letakkan dalam kurung; 
tujuannya untuk mencari struktur dasar, atau sesuatu yang 
esensial. Reduksi transendental, akhirnya gejala yang merupakan 
data/fakta, dicoba untuk diletakkan sebagai suatu data yang lagi-
lagi tersimpan dalam kurung untuk kemudian direduksi terakhir, 
yaitu transidental. Di sini semua pengetahuan apriori kita 

                                                 
40Hadiwijono, Sari…, 140. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 167 

lepaskan. Di saat ini kita kembali ke diri sendiri, aku empirik 
dilepaskan secara sadar; yang tertinggal adalah kesadaran mono-
kesadaran transidental untuk mencapai (erlebaisse). Di sinilah 
terjadi suatu kondisi ketika subjek mengalami diri sendiri; aku 
transidental merupakan tempat untuk mengkonstitusikan 
pengetahuan. Sesuatu yang dicari adalah sesuatu yang substansif, 
yaitu kesesuaian antara objek yang diamati secara rohani dengan 
sesuatu yang maknawi atau sesuatu yang evident. 

Fenomenologi Model Edmun Husserl. Husserl (1859-1939) 
dipandang sebagai pencipta 41  fenomenologi agama pada 
pandangan yang membiarkan ungkapan-ungkapan pengalaman 
keagamaan berbicara untuk dirinya sendiri daripada memaksanya 
untuk ke dalam suatu bagan yang telah ditetapkan sebelumnya 
untuk menjaga dan melindungi sifat yang sebenarnya. Menurut 
Husserl, ada tiga beban tugas fenomenologi agama: (1) mencari 
hakekat ketuhanan, (2) menjelaskan teori wahyu, dan (3) meneliti 
tingkah laku keagamaan.42 Prinsip utama fenomenologi Husserl 
adalah epoche dan eidetic vitian. Ephoce (pemberian tanda kurung) 
penundaan penilaian di pihak pengamatan terhadap kebenaran, 
nilai, dan eksistensi dari suatu fenomena. Eidetic vitian 
mengungkap fenomena melalui empati dan intuisi. Prinsip ephoce 
dan eidetic vitian selanjutnya dikembangkan oleh banyak sarjana 
seperti Vander Leew dan C.J. Bleker. 

Fenomenologi Model Waardenburgh. Waardenburgh seorang 
fenomenolog Belanda, dalam makalahnya Reflection and the Study 
of Religion membagi aliran fenomenologi agama menjadi lima 
macam (1) pengkalisifikasian terhadap fenomena keagamaan dan 
tradisi keagamaan yang berbeda, (2) pencarian terhadap motif 
atau ide dasar dalam berbagai tradisi keagamaan, (3) 
pendefinisian fenomena keagamaan dalam suatu struktur 
fundamental yang asli, (4) pembahasan dan pengetahuan 
terhadap fenomena keagamaan sesuai dengan struktur dasar 
manusia, dan (5) interpretasi sejarah keagamaan manusia dalam 

                                                 
41Waardenburgh, Reflection on the Study of Religion: Dalam Metodologi Studi 

Agama, ter. Ahmad Norma Permata (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2001), 
379.  

42Ibid., 379-80. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

168 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

perkembangannya berdasarkan waktu. 43  Mencari makna 
fenomena keagamaan, menurut Waardenburgh, dapat melalui 
beberapa cara, seperti keagamaan yang ada dalam dirinya, 
struktur ideal atau konsep tentang agama dan pengalaman 
keagamaan sebagai esensi realitas keagamaan tersebut 
menggambarkan fenomena keagamaan tidak berdasarkan 
rasional ketat dan refleksi filosofis keras. Waardenburgh secara 
kuat menekankan kepada pengalaman keagamaan atau sensivitas 
si pengkaji agama, dan menganggap intuisi langsung si peneliti 
sebagai salah satu bagian metodologis. Intuisi ini harus mampu 
menembus kepada apa yang diyakini sebagai sisi irrasional dari 
pengalaman keagamaan, sebagai dasar terdalam dalam agama itu 
sendiri.44 

Fenomenologi Model H. Biezais. Fenomenologi intuitif Husserl 
maupun Waardenburgh dianggap tidak memadai lagi dalam 
menganalisis fenomena keagamaan. H. Biezais menawarkan 
fenomenologi tipologi dalam makalahnya Typology of Religion and 
the Phenomenological Method. 45  H. Biezais memperkenalkan 
pendekatan fenomenologis bersifat satu sisi dan bersifat abstrak. 
Ia menawarkan tiga tipe fenomenologis tipologis dalam tiga 
bentuk: pertama, tipe yang secara empiris didasarkan kepada 
fakta-fakta yang dikaji dalam sejarah agama, kedua, tipe sebagai 
abstrak, prinsip-prinsip normatif sistematis berdasarkan 
persamaan atau perbedaan dari berbagai sifat fenomena yang 
bersangkutan, ketiga, melalui fenomenologi tipe-tipe dapat 
mengembangkan hubungan antara objek yang dipahami dan 
orang yang memahaminya, antara ruang empiris dan transendental. 
Menurut Hiezair metode fenomenologis tipologis dapat 
menyingkap makna kontekstual. Prinsip ephoce dan eidetic vitian 
yang menghasilkan fenomenologi intuitif dan tipologis dikritik 
oleh W.H. Oxtoby bahwa prinsip tersebut tidak kritis dan tidak 

                                                 
43 Joachim Wach, Ilmu Perbandingan Agama, ter. Djainonnuri (Jakarta: 

Rajawali, 1984), 35. 
44Waardenburgh, Reflection…, 303. 
45Makalah H. Biezais tersebut dibawa oleh L. Honko dalam Science of 

Religion: Studies in Methodology dalam konferensi IAHR di Turki pada tahun 
1973, 143-161. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 169 

objektif. Menurutnya epoche menunda kritis dan eidetic vitian 
menunda objektivitas.46 

Fenomenologi Model C.J. Blekeer. C.J. Blekeer, seorang 
fenomenolog Belanda, dimasukkan dalam fenomenolog modern 
bersama Van Der Leew. Ia mendasarkan teorinya pada epoche  
eidetic vitian Husserl yang bersifat figurative dan menajamkan 
analisisnya dengan teori Van Der Leew, terutama dalam 
penelitian kritis logos. Blekeer merumuskan tujuan fenomenologi 
dalam tiga macam: pertama, theoria yang mengungkap makna 
fenomena keagamaan, kedua, logos fenomena yang menembus ke 
dalam struktur berbagai bentuk kehidupan keagamaan, dan 
ketiga, entlectia dari fenomena yang merupakan jalan di mana 
suatu esensi menampakkan diri dalam dinamika perkembangan 
kehidupan umat manusia.47 

Makalah Blekeer berjudul The Contribution of Phenomenology of 
Religion in the Study in the History of Religion 48  membedakan 
fenomenologi dalam tiga macam: pertama, fenomenologi aliran 
deskriptif yang berurusan dengan sistematisasi fenomena 
keagamaan, kedua, fenomenologis tipologis yang bertujuan 
melakukan pencarian tentang esensi, makna, dan struktur 
fenomena keagamaan. Bleeker sendiri memposisikan dirinya 
pada bagian ketiga, meskipun ia sendiri sebenarnya meyakini 
tipologi. 

Bleeker memulai pembahasan fenomenologi dari 
pembahasan tentang fenomenologi sebagai metode dan 
fenomenologi sebagai disiplin ilmu agama yang independen. 
Fenomenologi sebagai metode berdasarkan prinsip epoche dan 
penundaan penilaian dalam kaitan dengan pertanyaan tentang 
kebenaran fenomena keagamaan dan eidetic vitian yang 
merupakan pencarian esensi. Fenomenologi sebagai ilmu agama 
yang independen dibawa oleh Blekeer ke arah sejarah agama-
agama karena menurutnya, kecil kemungkinan terjadi perbedaan 
pendapat mengenai sifat sejarah agama-agama. Tujuan sejarah 
agama adalah untuk mengkaji perkembangan historis agama-

                                                 
46Waardenburgh, Reflection…, 304. 
47Ibid., 367. 
48 Makalah ini adalah salah satu makalah yang mendapat tanggapan 

secara meluas dalam konferensi IAHR di Roma pada tahun 1969, 35-45. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

170 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

agama masa lalu maupun masa kini, terutama untuk agama-
agama melalui berbagai sumber terutama teks-teks.49 

Blekeer dengan pemaknaan yang berbeda antara 
fenomenologi sebagai sebuah metode dan ilmu agama 
independen membawa sebuah kesulitan ketika membahas 
sejarah sebagai sebuah metode sehingga ia menafikannya. 
Blekeer menganggap sejarah dalam dirinya sendiri hanya 
memainkan peran pembantu. 50  Prinsip epoche dan eidetic vitian 
Blekeer dari Husserl yang dikembangkan melalui teori logos Van 
Der Leew kehilangan makna sejarah. 

Dalam mencari hakekat agama menurut Martin, 
fenomenologi perlu metode pluralisme untuk 
mengkombinasikan berbagai pendekatan ilmu sejarah, bahasa, 
dan ilmu-ilmu sosial agar dapat menyinari fenomena agama 
dalam penelitian. Dalam tahap perkembangan ini, fenomenologi 
memerlukan karakter perbandingan dan ensiklopedik dari 
allgemene religionsgeschichte abad XIX, yang lebih mengupayakan 
perbandingan sederhana melalui sintesis makna-makna umum 
dan lintas sejarah. 

Fenomenologi Model Mariasusai Dhavamony. Kesempatan lowong 
yang ditinggalkan Blekeer segera diisi oleh Mariasusai 
Dhavamony dengan konsep fenomenologi historis yang tertuang 
dalam buku Phenomenology of Religion. 51  Fenomenologi historis 
bersifat empiris dalam arti membandingkan berbagai macam 
agama untuk menarik fakta dan fenomena yang sama. Pendapat 
Martin tentang fenomenologi pluralistik dalam jangkauan 
sosiologi antropologi dan psikologi pada hakekatnya mengambil 
makna Dhavamony. Menurut Dhavamony, meskipun 
fenomenologi agama berbeda dengan ilmu-ilmu lainnya. Seperti 
ilmu sosiologi, antropologi, dan psikologi yang mempelajari 
fenomena keagamaan yang sama, sejarah agama telah 
memperoleh manfaat dari penyelidikan-penyelidikan ilmu 
tersebut. 

                                                 
49Ibid., 366. 
50Ibid., 357. 
51 Buku yang dimaksud adalah karangan Mariasusai Dhavamony, 

Fenomenologi Agama, ter. Driyarkara (Yogyakarta: Kanisius, 1973). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 171 

Dhavamony mendefinisikan fenomenologi historis agama 
adalah sebagai penyelidikan yang sistematis dari sejarah-sejarah 
agama yang bertugas mengkalsifikasikan dan mengelompokkan 
menurut cara tertentu terhadap sebuah data yang tersebar luas 
sehingga didapatkan suatu pandangan yang menyeluruh tentang 
isi agama dan makna religius yang dikandungnya.52 Dalam hal 
metodologi, Dhavamony sependapat dengan Blekeer, bahwa 
fenomenologi agama dipandang sebagai sebuah metode studi 
agama. Metode fenomenologi tidak sekadar semata-mata 
melakukan deskripsi terhadap fenomena yang dikaji, tetapi 
benar-benar memberikan makna yang dalam (inner meaning) dari 
suatu fenomena keagamaan sebagaimana yang dialami dan 
dijalani oleh para pengikutnya. Makna dalam ini juga dikatakan 
sebagai penyusun esensi fenomena tersebut. Esensi dipahami 
sebagai esensi empirik. Dhavamony menyebut fenomenologi 
agama sebagai ilmu empirik. 53  Dengan demikian, Dhavamony 
masih tetap mempertahankan prinsip epoche untuk menyatakan 
keharusan objektivitas, dengan cara membiarkan fakta-fakta 
berbicara mengenai diri mereka sendiri. Menurutnya, epoche tidak 
dapat berurusan dengan dasar-dasar keyakinan keagamaan; 
prinsip eidetic vitian bertujuan untuk menangkap makna data-data 
keagamaan yang merupakan ekspresi dari pengalaman 
keagamaan dan keimanan batiniah. 

Dhavamony merefleksikan fenomena keagamaan mencakup 
empati terhadap pengalaman, pemikiran, emosi, ide-ide dari 
orang lain, dan seterusnya. Empati memperlihatkan pemahaman 
terhadap tingkah laku orang lain berdasarkan pengalaman dan 
tingkah laku diri sendiri. Dengan demikian, pemahaman 
fenomena keagamaan bukanlah tindakan misterius atau mistik, 
juga bukan merupakan wawasan yang didasarkan pada 
kemampuan adikodrati untuk menembus pengalaman-
pengalaman orang lain. Lebih lanjut, Dhavamony menyebutkan 
dalam operasi pemahaman bukan sekadar menggunakan 
informasi tingkah laku sebagai sumber data, melainkan juga ciri-
ciri psikologinya. Semakin besar koordinasi antara pengetahuan 
seseorang mengenai orang lain dan penggunaan kekayaan 

                                                 
52Ibid., 26. 
53Waardenburgh, Reflection…, 361. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

172 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

pengalaman, makin dalam pemahaman kita terhadap orang 
lain.54 

Catatan Akhir 

Dari pembahasan di atas jelas bahwa pembahasan filsafat 
ilmu berkaitan dengan persoalan ontologi, epsitemologi, dan 
aksiologi, yakni berkaitan dengan hakekat objek kajian, 
bagaimana sebuah ilmu diperoleh dan bagaimana hasilnya 
dipergunakan. Hanya saja, apa yang disampaikan para filosof 
Barat dan Yunani tentang persoalan ontologis rupanya belum 
benar-benar menyentuh hakekat apa yang ada (being). Apa yang 
disampaikan aliran monisme, dualisme, maupun pluralisme baru 
pada tahap apa yang bisa dicapai oleh kekuatan rasio, tidak lebih 
dari itu. Ini mungkin dipengaruhi oleh sarana kajian yang lebih 
menggunakan rasio dan indera. Beberapa langkah ke depan 
justru telah dicapai oleh para filosof muslim masa pertengahan. 
Sayangnya, pencapaian mereka rupanya kurang mendapat 
banyak perhatian, baik oleh sarjana muslim sendiri, kecuali di 
kalangan madzhab Syi‟ah, maupun Barat. Mereka telah 
membahas apa yang jauh di luar jangkauan nalar, seperti hakekat 
ketuhanan, hakekat sifat, hakekat waktu, proses perwujudan 
alam dari Tuhan yang Maha Ghaib, sampai pada alam kasat mata 
dan lain-lain, seperti yang dilakukan kaum sufi falsafi, semisal al-
Jillî, Ibn „Arabî, Ibn Sînâ, dan al-Farâbî. 

Berangkat dari tingkat pemahaman ontologis yang tidak 
sama, terlihat epistemologi yang dilakukan juga berbeda. Para 
filosof Yunani dan Barat mengandalkan metode-metode 
rasional, penalaran induksi dan deduksi. Baru pada abad XIX 
dan XX ini, mereka mencoba metode baru, yaitu rasional kritis, 
fenomenologi Husserl, dan intuisi Bergson. Meskipun demikian, 
kita masih patut mempertanyakan apakah metode fenomenologi 
dan intuisi tersebut akan benar-benar mampu mencapai hakekat 
wujud, bahkan yang ghaib, mengingat Barat sampai saat ini 
rupanya masih mengesampingkan olah rohani (dalam pengertian 
Islam); persoalan ghaib adalah bagian rohani, bukan rasio. Para 
filosof muslim, untuk mencapai pengetahuan, sebagaimana 

                                                 
54Dhavamony, Fenomenologi…, 33. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 173 

diuraikan di atas, menempuh jalan intuisi (tidak boleh disamakan 
dengan intuisi Bergson), tanpa mengabaikan metode-metode 
rasional. Dengan demikian, usaha-usaha ilmiah yang dilakukan 
mendapat cahaya dan bimbingan langsung dari Tuhan. 

Dalam masalah aksiologi, rupanya ada kesepahaman antara 
pemikir Barat dan muslim; landasan utama adalah nilai-nilai 
kebaikan dan kemanfaatan manusia dan kemanusiaan. Hanya 
saja, dalam Islam, apa yang dinamakan kebaikan tidak hanya 
berdasarkan nilai-nilai moral an sich sebagaimana Barat, tetapi 
juga pemahaman keagamaan. 

Terlepas dari perbedaan para filosof Barat dengan filosof 
Muslim tentang apa bidang garapan filsafat ilmu di atas, jelas 
bahwa filsafat ilmu memiliki kontribusi terhadap pengembangan 
penelitian/studi ilmu agama Islam. Dalam diskursus filsafat ilmu 
kontemporer, para filosof dan ilmuwan agama secara transparan 
menjelaskan kekurangan dan kelemahan konsepsi yang melekat 
dalam pandangan rasionalisme (sistem berpikir deduksi), 
empirisme (sistem berpikir induksi), logical positivism 
(percampuran antara logika deduksi dan induksi), dan begitu 
seterusnya. Aktivitas keilmuan agama tidak hanya didominasi 
oleh aspek logika keilmuan yang bersifat timeless essences dari 
aktivitas ilmuwan agama itu sendiri. Ilmu pengetahuan agama 
sesungguhnya syarat juga dengan beban muatan historis, 
cultural, dan sosiologis. Studi ilmu agama Islam dapat meniru 
jejak filsafat keilmuan dalam menatap dan menganalisis 
bangunan struktur keilmuan berbasis revolutionary science tanpa 
harus meninggalkan warisan, khazanah intelektual muslim klasik. 

Studi ilmu agama Islam dalam artian kegiatan keilmuan 
sangatlah kaya nuansa sehingga rancang bangun keilmuannya 
dapat dikembangkan, disempurnakan, dan dirumuskan kembali 
sesuai dengan arus dan corak tantangan perubahan zaman yang 
selalu dialami manusia muslim itu sendiri. Dengan 
memanfaatkan filsafat ilmu dan metode keilmuan antropologi 
dalam wilayah studi ilmu agama Islam, manusia muslim akan 
diperkenalkan bagaimana sesungguhnya manusia muslim dalam 
wilayah ajaran (das sollen) dan dalam dataran senyatanya (das sein) 
sehingga memperoleh gambaran yang lebih utuh dan 
fundamental tentang fenomena keberagamaan manusia. 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

174 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Pendekatan fenomenologi yang diilhami oleh cara 
pendekatan filosofis yang dikembangkan Edmund Husserl dan 
filosof lainnya, berupaya untuk memperoleh esensi 
keberagamaan manusia. Pada titik inilah fenomenologi menjadi 
niscaya untuk kajian-kajian agama Islam. Paling tidak hal itu 
dapat digunakan untuk menutupi kekurangan model kajian yang 
cenderung menekankan formalisme agama yang hanya berhenti 
pada aspek-aspek luar (eksoteris). Pendekatan fenomenologi 
lebih juga bersifat value-laden (terikat oleh nilai-nilai keagamaan 
yang dipercayai dan dimiliki oleh para pengikut agama yang ada) 
dan berusaha memperoleh gambaran yang utuh serta struktur 
fundamental dari keberagamaan manusia secara umum 
(universal, transendental, dan inklusif). Dengan demikian, 
pendekatan fenomenologi mensyaratkan adanya empati agar 
tujuannya untuk mendapatkan gambaran yang utuh tentang 
keberagamaan manusia dapat dicapai.● 

 
Daftar Pustaka 

 
A. Khudori Soleh, Pandangan Filosof Muslim terhadap Filsafat Ilmu 

(Makalah, t.t.). 
A. Mukti Ali, dkk., Penelitian Agama di Indonesia (Jakarta: Sinar 

Harapan, 1982). 
Al-Farâbî, “Al-Siyâsah al-Madâniyyah”, dalam Rasâil 

(Haiderabat: Dâr al-Ma‟ârif al-„Utsmînî, 1345 H). 
Al-Ghazâlî, Adab fî al- Dîn (Beirut: al-Maktabah al-Sya‟biyah, t.t.). 
Al-Ghazâlî, Ihyâ’ `Ulûm al-Dîn I (Beirut: Dâr al-Fikr, t.t.). 
Al-Hamadânî, Tahmidât (Teheran: Publications de I‟Universite 

de Teheran, 1962).  
Berling, dkk., Pengantar Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Tiara Wacana, 

1997). 
C. Ver Haak, S.J. dan Hariyono Imam, Filsafat Ilmu Pengetahuan, 

Telaah atas Kerja Ilmu-Ilmu (Jakarta: PT. Gramedia, 1999). 
Fazlur Rahman, Membuka Pintu Ijtihad, ter. Anas Mahyudin 

(Bandung: Pustaka, 1984). 
Franz Magnis Susana, 13 Tokoh Etika Sejak Zaman Yunani sampai 

Abad ke-19 (Yogyakarta: Kanisius, 1997). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 175 

Harold H. Titus, Persoalan-Persoalan Filsafat, ter. H.M. Rasjidi 
(Jakarta:  Bulan Bintang, 1984). 

Harold I. Brown, Perception, Theory and Commitment, the New of 
Philosophy Science (Chicago: The University of Chicago 
Press, 1972). 

Harun Hadiwijono, Sari Sejarah Filsafat Barat II (Yogyakarta: 
Kanisius, 1997). 

Joachim Wach, Ilmu Perbandingan Agama, ter. Djainonnuri 
(Jakarta: Rajawali, 1984). 

Jujun S. Suriasumantri, Filsafat Ilmu: Sebuah Pengantar Populer 
(Jakarta: Sinar Harapan, 2006). 

K. Bertens dan A.A. Nugroho, Panorama Filsafat Modern (Jakarta: 
Penerbit PT. Gramedia, 1987). 

Kenneth T. Gallagher (Hartono Hadi), Epistemologi Filsafat 
Pengetahuan (Yogyakarta: Kanisius, 1987). 

Koento Wibisono Siswomihardjo, Ilmu Pengetahuan Sebuah Sketsa 
Umum Mengenai Kelahiran dan Perkembangannya sebagai 
Pengantar untuk Memahami Filsafat Umum (Makalah disajikan 
pada Internship Filsafat Ilmu Pengetahuan Universitas 
Gadjahmada Yogyakarta bulan Januari 1997). 

Louis O. Kattsoff, Pengantar Filsafat, ter. Soejono Soemargono 
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1996). 

M. Amin Abdullah, Studi Agama, Normativitas atau Historisitas 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 1996). 

Micea Aliade, The Sacred and The Profane: The Nature of Religion, ter. 
Willard R. Trask (Harcourt: Brace & World Inc., t.t.). 

Osman Bakar, Classification of Knowledge in Islam, a Study in Islamic 
Philosophies of Science (Kuala Lumpur: Institute for Policy 
Research, 1992). 

Osman Bakar, Tawhid and Science, Essays on the History and 
Philosophy of Islamic Science (Malaysia: Secretariat for Islamic 
Philosophy and Science, 1991). 

The Liang Gie, Pengantar Filsafat Ilmu (Yogyakarta: Liberty, 
1997). 

Thomas Kuhn, The Structure of Scientific Revolution (Chicago: The 
University of Chicago Press, 1976). 



Mulyadi, Kontribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam: Telaah Pendekatan Fenomenologi 
___________________________________________________________ 

176 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Thomas Skluen, The Essential Tension: Selected Studies in Scientific 
Tradition and Change (Chicago: The University of Chicago 
Press, 1977). 

Ver Haak dan Haryono Imam, Filsafat Ilmu Pengetahuan Telaah 
atas Cara Kerja Ilmu-ilmu (Jakarta: Gramedia, 1997). 

Waardenburgh, Reflection on the Study of Religion: Dalam Metodologi 
Studi Agama, ter. Ahmad Norma Permata (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2001). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Konstribusi Filsafat Ilmu dalam Studi Ilmu Agama Islam Telaah Pendekatan Fenomenologi.pdf

