


 ISI 

 
 
 
TRANSLITERASI 

ARTIKEL 

 

Abdullah Sattar Filsafat Islam:  

Antara  Duplikasi  dan  Kreasi  1-20 

Sholihan Al-Hikmah Al-Muta‘âliyyah:  
Pemikiran Metafisika Eksistensialistik 

Mulla Shadra  21-38 

Suhermanto Ja’far Panenteisme dalam  Pemikiran Barat  

dan Islam  39-62 

Abdul Mukti Ro’uf Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: 
Perspektif Muhammad ‘Abid  

Al-Jâbirî  63-100 

Slamet Muliono R. Hermeneutika Al-Qur’an:  
Antara Pemaknaan Tekstual  

dan Kontekstual  101-120 

Aksin Wijaya Menimbang Kembali Paradigma Filsafat 
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam 

Kontemporer  121-144 

Mulyadi Konstribusi Filsafat Ilmu dalam  
Studi Ilmu Agama Islam: Telaah 

Pendekatan Fenomenologi  145-176 

Ahmad Choirul Rofiq Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan 
Lakatos terhadap Pengembangan  

Ilmu-Ilmu Keislaman  177-196 

Win Usuluddin Elusidasi Filosofis Kebhinekaan 
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme 

Keberagamaan Era Postmodern  197-226 

 

INDEKS 



PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 
 

Arab 
 

Latin 

 

Arab 

 

Latin 

 a = ا

 

 f = ف

 b = ب

 

 q = ق

 t = ت

 

 k = ك

 ts = ث

 

 l = ل

 j = ج

 

 m = م

 h = ح

 

 n = ن

 kh = خ

 

 w = و

 d = د

 

 h = ه

 dz = ذ

 

 ’ = ء

 r = ر

 

 y = ي

 z = ز

 s = س    

 sy = ش    

 
Untuk Madd 
dan Diftong ص = sh 

 dl = ض 

 

 â (a panjang) = آ

 th = ط

 

 î  (i panjang) = إي

 zh = ظ

 

 û (u panjang) = أو

 ‘ = ع

 

 aw = او

 gh = غ

 

 ay = أي

 
 



Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 63 

METODE PEMBACAAN TURÂTS ARAB-ISLAM: 
PERSPEKTIF MUHAMMAD ‘ABID AL-JÂBIRÎ 

Abdul Mukti Ro’uf* 
__________________________________________________ 

Abstract: The way how turâts (a term only found in contemporary Arabic-Islam 
or tradition) is viewed has been a critical problem. This is because queries about it 
imply rise and or fall of a civilization. This thesis has at least been proved by facts 
of history that since the midst 19th century the world of Arabic-Islam thoughts 
have been moving backward compared to that in the Western-modern thoughts. 
This research will analyze Muhammad „Âbid al-Jâbirî‟s thoughts that represented 
contemporary thinkers. Al-Jâbirî was a muslim intellectual born in Feiji 
Southeast-Marocco in 1936. His initial acquaintance with philosophical thoughts 
related to three prominent figures of Karl Marx (1818-1890), Gaston Bachelard 
(1884-1962), and Louis Althusser (1918-1990). He was grown up in a setting 
of Maghribi thoughts (Marocco-Andalusia), which was influenced by traditions of 
French philosophy of Marxian. However, he doubted Marxian approaches in 
Islamic history context. 

Abstrak: Cara bagaimana turâts—sebuah terma yang hanya ditemukan dalam 
tradisi Arab-Islam kontemporer—dipahami telah menjadi suatu problem yang 
amat mendesak. Hal itu karena pengabaian atasnya akan berimplikasi pada 
kebangkitan atau kejatuhan suatu peradaban. Tesis itu setidaknya telah 
dibuktikan oleh kenyataan sejarah bahwa semenjak pertengahan abad XIX 
pemikiran Arab-Islam mengalami kemunduran dibandingkan dengan 
pemikiran-pemikiran Barat moderen. Kajian ini akan menganalisis pemikiran 
Muhammad „Âbid al-Jâbirî‟s yang merepresentasikan para pemikir 
kontemporer. Al-Jâbirî adalah seorang intelektual muslim yang terlahir di Feiji, 
Maroko Tenggara, pada tahun 1936.  Perkenalan awalnya dengan pemikiran 
filosofis berkaitan dengan tiga figur penting, yaitu Karl Marx (1818-1890), 
Gaston Bachelard (1884-1962), and Louis Althusser (1918-1990). Dia 
tumbuh besar dalam latar pemikiran-pemikiran Maghribi (Marocco-Andalusia), 
yang dipengaruhi oleh tradisi filsafat Perancis yang Marxian. Namun demikian, 
dia meragukan pendekatan-pendekatan Marxian dalam konteks sejarah Islam.  

Keywords: Turâts, Tajdid, Era Kodifikasi Baru, Pendekatan 
Strukturalis, Pendekatan Historis, Pendekatan Ideologis. 

                                                 
*Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri 

(STAIN) Pontianak. email: muktirouf@yahoo.com. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

64 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

PEMIKIRAN dan peradaban Arab, semenjak pertengahan abad 
XIX periode yang secara umum disebut Renaissance (nahdlah)1, 
telah didominasi oleh pengakuan akan inferioritas dunia Arab 
dan Islam saat ini, terlebih jika dihadapkan pada dunia Barat 
modern, dan periode keemasan Imperium Arab-Islam Klasik. 
Para pemikir dan intelektual mengalami keterbelahan kesadaran 
(tanâqud al-wijdân), antara keunggulan pemikiran Barat dengan 
superioritasnya dalam bidang ekonomi, keilmuan, teknologi, dan 
militer dengan ketertarikan terhadap kejayaan masa lalu Arab. 
Buktinya, bahwa Arab dan muslim juga pernah mencapai posisi 
tertinggi dalam kebudayaan dan bidang keilmuan di dunia.2 

Dalam konteks ini, pemikir besar muslim, Muhammad Iqbal, 
mengatakan bahwa sejarah modern yang identik dengan 
kebangkitan Barat pada sisi intelektualnya hanyalah suatu 
perkembangan lebih lanjut dari beberapa fase terpenting dalam 
kebudayaan Islam. 3  Bahkan pengandaian tersebut juga 
memberikan penegasan kembali, bahwa Arab masih memegang 
dasar dalam wacana agama, sastra, dan etika sosial yang tinggi.  

Tahun 1967 dianggap sebagai “penggalan” (qâthi‟ah) dari 
keseluruhan wacana Arab modern, karena masa itulah yang 
mengubah cara pandang bangsa Arab terhadap beberapa 
problem sosial-budaya yang dihadapinya.4 Pukulan telak Israel 
membuat mereka bertanya-tanya ada apa dengan sekumpulan 

                                                 
1 Nahdhah adalah sebuah gerakan politik dan kebudayaan yang luas 

mendominasi periode 1850-1914. Bermula dari Suriah dan kemudian 
berkembang di Mesir. Nahdlah mencoba, melalui penerjemahan dan 
vulgarisasi, mengasimilasi keberhasilan-keberhasilan peradaban Eropa yang 
besar, sambil menghidupkan kembali kebudayaan Arab klasik yang 
mendahului abad-abad dekadensi dan dominasi asing. Pendapat ini berasal 
dari A. Laroui yang dikutip dari Ibrahim M. Abu Rabi‟, “The Arab World”, 
dalam Seyyed Hossein Nasr dan Oliver Leaman (ed.), History of Islamic 
Philosophy (London and Ney York: Routledge, 1996), 1085. 

2 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam 
(Kashmir-Bazar, Lahore, 1965), 7. 

3Ibid., 8. 
4 Pasca periode ini selanjutnya disebut dengan masa kontemporer 

(mu‟âshirah) hingga sekarang. Yang dimaksud dengan era kontemporer di sini 
adalah kelanjutan modernitas dan pada saat yang sama adalah modernitas itu 
sendiri. Lihat, Kemal K. Karpat, Political and Social Thought in the Contemporary 
Middle East (New York: Routledge, 1982), 13. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 65 

negara besar yang mempunyai jumlah tentara dan peralatan yang 
cukup memadai dipaksa kalah oleh Israel, sebuah negara kecil 
dengan tidak lebih dari tiga juta penduduknya? Inilah awal mula  
yang dinamakan dengan kritik-diri yang kemudian direfleksikan 
dalam wacana-wacana keilmiahan, baik dalam fora akademis 
maupun literatur-literatur ilmiah lainnya.5 

Salah satu problem pemikiran yang dibangun pasca tahun 
1967-an itu adalah bagaimana memahami ulang tentang tradisi. 
Problem ini sekaligus menjadi tantangan bagi pembangunan 
kembali peradaban Islam secara umum. Beberapa kritik-diri itu 
dapat dirumuskan misalnya dengan beberapa pertanyaan 
filosofis: “bagaimana  bisa hidup sesuai dengan tuntutan teks 
agama di satu pihak, tetapi di pihak lain  juga bisa menempatkan 
diri secara seimbang dengan perkembangan-perkembangan 
kemanusiaan? Bagaimana, di satu pihak,  bisa terus 
menyesuaikan diri dengan perubahan, tetapi, di pihak lain, tetap 
menjadi muslim yang baik? Bagaimana menjadi autentik, 
sekaligus menjadi modern? Bagaimana berubah, tetapi tetap 
berpegang pada asas-asas pokok yang ditetapkan oleh agama? 
Bagaimana menjaga keseimbangan antara al-ashâlah (autentisitas) 
dan al-hadâtsah (modernitas)?” 

Problematika peradaban Arab dan umat Islam ini kemudian 
dianalisis secara beragam oleh banyak pemikir muslim dan 
pembaharu dengan kapasitas, konteks sosial-politik, dan 
kebutuhannya masing-masing. Meskipun secara umum mereka 
sepakat bahwa salah satu penyelesainnya adalah dengan cara 
mendefinisikan ulang tradisi Islam. Namun konteks dan metode 
yang diajukan para pemikir itu memiliki mode intelektualnya 
masing-masing. 

Sekedar menyebut salah satu pemikir muslim, Muhammad 
Iqbal pernah menyatakan bahwa ada tiga faktor utama yang 
membuat pemikiran Islam mengalami dekadensi, yaitu 
konservatisme, mistisisme, dan materialisme. Konservatisme 
agama, sebagaimana konservatisme dalam hal lain adalah sama 
buruknya. Konservatisme yang menekankan ketaatan mutlak 
pada tradisi akan merusak kebebasan kreatif diri dan menutup 

                                                 
5 Luthfi Assyaukanie, “Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab 

Kontemporer”, Paramadina, vol. 1 Edisi Juli-Desember (1998), 61. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

66 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

pintu bagi pendewasaan spiritual. Di sisi lain, mistisisme abad 
pertengahan yang mengajarkan manusia untuk menolak ego dan 
dunia konkret demi penyatuan dengan realitas sejati sebagaimana 
halnya materialisme yang mengagungkan kebendaan telah gagal 
secara pragmatis. Mistisisme telah mengajarkan suatu penolakan 
palsu, memuaskan kebodohan, dan penghambaan spiritual. 
Sedangkan materialisme telah memutuskan dirinya dari 
spiritualitas sehingga melumpuhkan energi intuitif manusia.6 

Analisis Iqbal, dengan semangat intelektualisme pada 
zamannya yang khas, merupakan pemikiran dari sekian banyak 
pemikir dan pembaharu yang mencoba untuk membuat 
diagnosa terhadap problem peradaban umat Islam. Dan setiap 
pemikir tentu saja tidak dapat melepaskan dirinya dari 
pengalaman intelektualnya, sejarah hidupnya, dan tujuan yang 
akan dicapainya. 

Secara umum, dari segi tipologi, sejauh menyangkut 
penyikapan terhadap problem peradaban Arab khusunya dan 
Islam pada umumnya yang secara spesifik membicarakan 
tentang tradisi dan modernitas dari sudut pandang 
kontemporer—mengikuti pemetaan A. Luthfi Assyaukanie—ada 
tiga tipologi:7 pertama, tipologi transformatik. Jenis tipologi ini 
mengajukan proses transformasi masyarakat Arab-Muslim dari 
budaya tradisional-patriarkal kepada masyarakat rasional-ilmiah. 
Mereka menolak cara pandang agama dan kecenderungan mistis 
yang tidak berdasarkan pada nalar praktis, serta menganggap 
agama dan tradisi masa lalu sudah tidak relevan lagi dengan 
tuntutan zaman sekarang; kedua, tipologi reformistik. Jika pada 
tipologi transformatik metode yang ditawarkan adalah 
transformasi sosial yang lebih dekat kepada marxisme, maka 
tipologi reformistik yang diajukan adalah metode reformistik dan 
dekonstruktif. Dua metode ini pada hakikatnya sama, namun 

                                                 
6Iqbal, The Reconstruction …, 19. 
7 Sebagai perbandingan, sejauh menyangkut pembacaan kontemporer 

terhadap tradisi—dengan sebutan yang berbeda tetapi sama secara 
substantif—al-Jâbirî membaginya menjadi tiga kelompok, model pembacaan 
kaum fundamentalis, kaum liberal dan kaum marxis. Lebih detail lihat, al-
Jâbirî, Arab Islamic-philosophy: A Contemporary Critique the Centre for Middle 
Eastern Studies, ter. Moch Nur Ichwan (Yogyakarta: Islamika, 2003), 14-9. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 67 

memiliki cara penyampaian yang berbeda; ketiga, tipologi ideal-
totalistik yang sering dipadankan dengan kelompok 
“fundamentalis”. Kelompok ini sangat commited dengan aspek 
religius budaya Islam. Proyek peradabannya adalah bagaimana 
menghidupkan kembali Islam sebagai agama, budaya dan 
peradaban secara totalistik. Mereka pada umumnya menolak 
unsur-unsur asing yang datang dari Barat.8 

Tiga tipologi pemikiran yang memandang tradisi Islam—
dalam beberapa literatur diungkapkan dengan sebutan yang 
berbeda, misalnya, “tradisionalis”, “modernis”, “neo-modernis”, 
“fundamentalis”, “revivalis” dan lain-lain—adalah bukti bahwa 
dinamika pemikiran Islam terus berlangsung secara dialektis dari 
masa ke masa. Berbagai proyek pemikiran pencerahan terus 
digarap dengan berbagai tantangannya sendiri. 

Pada titik inilah, al-Jâbirî seorang filosof kontemporer 
kelahiran Maroko yang akrab dengan khazanah tradisi Islam 
klasik dan tradisi pos-strukturalisme Perancis memberikan 
alternatif pemikiran atas cara pandang terhadap tradisi dengan 
perangkat paradigmatik yang relatif baru pula, minimal pada 
wacana keagamaan dalam pemikiran Arab kontemporer. 

Al-Jâbirî—mengikuti pemetaan Luthfi—adalah pemikir yang 
mewakili aliran reformistik yang mengusung metode 
dekonstruktif dalam memandang tradisi. Dalam iklim intelektual 
Arab-Islam yang cenderung berorientasi kepada teks, karya-
karya al-Jâbirî memberikan alternatif baru dengan menekankan 
pada pembacaan secara tri-dimensional terhadap masa lalu Arab, 
sebagai sebuah alternatif. Dengan pembacaan seperti itu—
seperti dikutip Walid Harmaneh yang memberikan pengantar 
terhadap karya al-Jâbirî dalam edisi Inggris yang diterjemahkan, 
Kritik Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam (Arab Islamic-
philosophy: A Contemporary Critique)—al-Jâbirî bermaksud 

                                                 
8 Assyaukanie, Tipologi…, 63-5. Bandingkan dengan Charles Cruzman 

(ed.), Liberal Islam: A Sourcbook yang membagi tipologi pemikiran (tradisi) 
Islam menjadi tiga, “Islam adat” (Customary Islam), “Islam revivalis” (Revivalist 
Islam), dan “Islam liberal” (liberal Islam);  lihat dalam Charles Cruzman (ed.), 
Wacana Islam Liberal, Bahrul Ulum (et.al) (Jakarta: Paramadina, 2001), xi-
xxxviii; Mansur Fakih, Jalan Lain: Manifesto Intelektual Organik (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 2002), 248-55. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

68 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

membaca teks secara strukturalis, historis, dan ideologis 
sekaligus. 9 

Mengenal Sosok al-Jâbirî 

Dalam peta pemikiran Islam kontemporer, nama al-Jâbirî 
terdengar cukup akrab tidak saja di negerinya sendiri melainkan 
di dunia Arab dan di dunia Islam pada umumnya. Nama 
lengkapnya Muhammad „Âbid al-Jâbirî. Ia seorang pemikir Arab 
kontemporer (asal Maroko) yang banyak menekuni bidang 
filsafat terutama epistemologi.10 Ia memproyeksikan diri dalam 
proyek pemikiran yang spesifik selain Hassan Hanafi (asal Mesir) 
dan Muhammad Arkoun (asal Aljazair). Ketiganya adalah 
pemikir Arab garda depan yang mendalami pemikiran Islam 
kontemporer terutama pada masalah turâts. Dengan 
kesungguhan, kuantitas, dan kualitas atas beberapa karyanya 
tentang masalah turâts, al-Jâbirî dipandang sebagai pemikir yang 
representatif dalam membangun kembali turâts Arab-Islam.11 

Al-Jâbirî lahir di Figuig, sebelah selatan Maroko, tanggal 27 
Desember 1935. Pendidikannya dari tingkat dasar sampai 
perguruan tinggi lebih banyak ditempuh di tanah kelahirannya di 
Maroko. Dia pernah setahun menempuh pendidkan filsafat di 
Universitas Damaskus, Siria (tahun 1958). Setelah itu dia 
melanjutkan pendidikan diploma Sekolah Tinggi Filsafat 
Fakultas Sastra Universitas Muhammad V di Rabat, (1967) dan 
meraih gelar master dengan tesis tentang “Filsafat Sejarah Ibn 
Khaldun” (Falsafah al- Târikh „inda Ibn Khaldûn). 

Doktor bidang Filsafat, dia raih di Fakultas Sastra Universitas 
Muhammad V, Rabat (1970), dengan disertasi yang masih 

                                                 
9Walid Harmaneh, “Pengantar untuk buku al-Jâbirî”, Kritik Kontemporer 

atas Filsafat Arab-Islam (Yogyakarta: Islamika, 2003), xxiv. 
10 Dalam konteks pemikiran Islam, al-Jâbirî dikenal dengan wacana 

epistemologi bayânî, „irfânî, dan burhânî. Lihat, Lorens Bagus, Kamus Filsafat 
(Jakarta: Gramedia 1996), 212. 

11Dalam pemetaan Luthfi Assyaukanie, al-Jâbirî dipersamakan dengan 
Muhammad Arkoun yaitu reformis yang mengedepankan pendekatan 
dekonstruktif dalam memandang tradisi yang dipengerauhi oleh gerakan 
(post) strukturalis Perancis dan beberapa tokoh postmodernisme lainnya 
seperti Levi-Strauss, Lacan, Barthers, Foucalt, Derrida, dan Gadamer. Lihat, 
Assyaukanie, Tipologi ..., 60. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 69 

membahas seputar pemikiran Ibn Khaldûn, khususnya tentang 
Fanatisme Arab. Disertasinya berbicara tentang “Fanatisme dan 
Negara: Elemen-Elemen Teoritik Khaldunian dalam Sejarah 
Islam” (Al-„Ashabiyyah wa al-Dawlah: Ma‟âlim Nazhariyyah 
Khaldûniyyah fî al-Târikh al- Islâmî). Disertasi tersebut kemudian 
dibukukan tahun 1971. Konon, al-Jâbirî hanya menguasai tiga 
bahasa: Arab, Perancis, dan Inggris.12 

Semasa muda al-Jâbirî adalah pegiat politik  berideologi 
sosialis dan sempat bergabung dalam partai Union Nationale des 
Forces Popularies (UNFP) yang kemudian berubah nama menjadi 
Union Sosialiste des Forces Popularies (USFP). Pada tahun 1975, dia 
sempat menjadi anggota biro politik USFP.  Selain pernah aktif 
di dunia politik, al-Jâbirî lebih dikenal sebagai seorang akademisi 
yang sempat menjabat Pengawas dan Pengarah Pendidikan bagi 
guru-guru Filsafat di tingkat menengah atas, sejak tahun 1965-
1967. Sampai sekarang dia masih menjadi Guru Besar Filsafat 
dan Pemikiran Islam di Fakultas Sastra di Universitas 
Muhammad V, Raba, sejak 1967. Kegiatan intelektualnya di 
bidang filsafat tidak diragukan lagi. Walid Harmaneh13 mencatat 
bahwa sejak tahun 1964 ia terus mengajar filsafat hingga 
sekarang. Pada tahun 1966 bersama Musthafâ al-Omârî dan al-
Sattâtî, ia menerbitkan dua buku teks filsafat dan pemikiran 
Islam. Buku terakhir mempunyai dampak yang besar bagi para 
mahasiswa selama akhir dekade 1960-an dan awal 1970-an. 
Hampir seluruh pengabdian intelektualnya dicurahkan untuk 
kepentingan proyek pencerahan pemikiran Arab-Islam terutama 
dalam masalah epistemologi Arab. 

Konsepsi tentang Turâts 

Turâts adalah segala sesuatu yang dengan sengaja dilahirkan  
dari masa lalu dalam peradaban yang dominan, sehingga 
merupakan masalah yang diwarisi sekaligus masalah penerima 
yang hadir dalam berbagai tingkatan.14 Secara etimologi, turâts 
mempunyai arti sesuatu yang diwariskan. Ibn Manzhur mengutip 

                                                 
12Harmaneh, Pengantar Jabiri …, xvii. 
13Ibid., xviii. 
14Hassan Hanafi, al-Turâts wa al- Tajdîd: Mauqifinâ min al-Turâts (Beirût: 

al-Muâssasah al-Jam‟iyyah li al-Dirâsâh wa al-Nasyr wa al-Tauzi), 18. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

70 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dari Ibn al-„Arabi yang menyatakan bahwa al-turâts, al-wirts, al-
warts, al-irts, al-wirâts dan al-irâts adalah sama dan mempunyai arti 
sama. 15  Dalam al-Munjid, turâts diartikan dengan perpindahan 
harta seseorang setelah ia meninggal; sesuatu yang ditinggalkan 
orang yang telah meninggal dunia untuk diwariskan.16 Al-Râghib 
al-Ashfahânî memberi definisi dengan perpindahan suatu barang 
dari seseorang kepada orang lain tanpa melalui akad dan 
berkaitan dengan akad.17 Hans Wehr menerjemahkan ke dalam 
bahasa Inggris dengan inheritance dan legacy. 18  Sementara itu, 
Tayyib Tazyînî menerjemahkan istilah turâtsiyyah dengan 
tradisionalisme.19 

Dalam al-Qur‟an, kata turâts muncul hanya sekali yaitu pada 
surah al-Fajr (89:19): “Dan kamu memakan harta pusaka dengan cara 
menghimpun (yang halal dan haram)”. Ayat ini dapat dimengerti 
bahwa yang dimaksud dengan turâts adalah harta kekayaan yang 
ditinggalkan oleh seseorang yang meninggal bagi yang masih 
hidup. Sedangkan term mîrâts disebutkan sebanyak dua kali yaitu 
dalam surah al-„Imrân (3:180) dan surah al-Hadîd (57:10) di 
mana bunyi kalimatnya adalah: “Dan kepunyaan Allah-lah segala 
warisan (yang ada) di langit dan di bumi. dan Allah mengetahui apa yang 
kamu kerjakan”.  

Dalam tradisi yurisprudensi juga dikenal istilah warîts. Para 
fuqahâ‟ banyak memberikan ketentuan dalam persoalan 
pembagian harta warisan kepada ahli waris sesuai dengan 
ketetapan dalam al-Qur‟an. Pembahasan ini secara khusus 
dibahas dalam bab farâidl. Sedangkan dalam pengetahuan dan 
disiplin pemikiran keislaman lainnya, seperti sastra, teologi 

                                                 
15Ia juga mengutip dari al-Jawhâri yang menyatakan bahwa term turâts 

adalah ta‟-nya berasal wawu. Jamâl al-Dîn Muhammad Ibn Mukarram Ibn 
Manzhûr, Lisân al-„Arab, Jilid II (Beirut: Dâr al-Shâdir, 1990), 200.   

16Luis Ma‟luf, al-Munjid fî al-Lughah wa al-A‟lâm (Beirût: Dâr al-Masyriq, 
2000), 895. 

17Dalam hal ini, Ashfahânî juga menyatakan bahwa turâts berasal dari 
wurâts. Al-Râghib al-Ashfahânî,  Mu„jam al-Mufradât al-Alfâzh al-Qur‟an 
(Beirût: Dâr al-Fikr, t.t.), 555.     

18 Hans Wehr,  A Dictionary of Modern Written Arabic (Ithaca: Spoken 
Language Service, 1976), 1060. 

19Tayyib Tazyînî dalam Ma‟n Ziyâdah (et.al.), al-Mawsu„ah al-Falsafah al-
„Arabiyah (Kairo: Ma„had al-Anmâ‟ al-„Arabî, 1986), 308.    



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 71 

spekulatif, filsafat tidak ditemukan satupun kata yang 
menjelaskan mengenai turâts yang mengungkapkan secara khusus 
satu pengertian tertentu, apalagi memperoleh perhatian 
memadai.20  

Sedangkan yang dimaksud dengan turâts dalam tulisan ini 
adalah dalam pengertian kontemporer yang menurut al-Jâbirî 
diartikan sebagai: “suatu warisan budaya, pemikiran, agama, 
sastra, seni, filsafat, tasawuf, kalam yang hadir dan menyertai 
kekinian kita yang datang dari masa lalu (dari kita maupun orang 
lain, jauh maupun dekat)”.21 Dalam pengertian ini, wacana turâts 
mengandung arti yang berbeda dengan yang disinggung oleh al-
Qur‟an sebagaimana ayat-ayat yang disebut di atas dan berbeda 
pula dengan bahasa Arab klasik sebagaimana yang dirumuskan 
oleh beberapa kamus. Dalam bahasa Arab klasik, istilah turâts 
penekanannya adalah pada persoalan meninggalnya seorang ayah 
sehingga segala yang dimilikinya diambil alih oleh anak dan 
keturunannya, maka yang ditunjuk oleh turâts dalam kesadaran 
kolektif bangsa Arab adalah mengenai keberadaan ayah dan anak 
sekaligus dalam waktu yang bersamaan.22 Secara lebih spesifik, 
soal kehadiran generasi pendahulu ke zaman generasi 
penggantinya, soal kemunculan masa lalu ke masa kini. Inilah 
konsepsi turâts yang senantiasa hidup dan bersemayam dalam 
kesadaran dan konteks pemikiran dan kebudayaan Arab Islam 
hingga kini. Yaitu kebudayaan yang dilihat sebagai bagian 
esensial dari eksistensi dan kesatuan umat Islam maupun bangsa 
Arab.  

Dalam kerangka ini, turâts tidak dilihat sebagai sisa-sisa atau 
warisan kebudayaan peninggalan masa lalu, namun sebagai 
bagian dari penyempurnaan kesatuan ruang lingkup dan kultur 
yang terdiri atas doktrin agama dan syariat, bahasa, sastra, akal, 
mentalitas, kerinduan, dan harapan. Jadi, turâts adalah sekaligus 

                                                 
20Dari pengertian ini dapat dimengerti bahwa term turâts, mirâts dan 

semua term yang berasal dari derivasi dari kata waratsa, dalam wacana klasik, 
tidak merujuk pada pengertian warisan kebudayaan dan pemikiran, 
sebagaimana yang difahami saat ini. 

21 al-Jâbirî, Al-Turâts wa al-Hadâtsah: Dirâsât wa Munaqasyât (Beirût: 
Markaz Dirâsât al-Wahdah al-„Arabiyah, 1995), 23. 

22Ibid., 24. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

72 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

sebagai kesatuan dalam dimensi kognitif dan dimensi ideologis, 
berdiri sebagai satu kesatuan dalam fondasi akal dan letupan-
letupan emosionalnya dalam keseluruhan  kebudayaan Islam.23 
Dengan demikian, yang dimaksud dengan turâts dapat 
mencakup: pertama,  tradisi maknawi  berupa pemikiran dan 
budaya, kedua, berupa material seperti monumen atau benda-
benda masa lalu, dan ketiga, tradisi kebudayaan nasional, yakni 
kebudayaan yang kita miliki dari masa lalu kita; keempat, 
kemanusiaan yang universal, yakni yang hadir di tengah kita  
namun berasal dari masa lalu orang lain.24  

Pada praktiknya, turâts mempunyai peran ganda dalam 
wacana pemikiran Islam Arab modern dan kontemporer. Pada 
satu sisi, seruan untuk kembali dan berpegang teguh kepada 
tradisi dan orisinalitas yang merupakan bagian dari mekanisme 
kebangkitan untuk maju, yang dikenal dalam proyek revivalisme 
bangsa Arab dan juga dikenal di kalangan bangsa-bangsa lain 
dalam sejarah. Mekanisme semacam ini pada intinya bertitik 
tolak dalam prosesnya menuju sebuah kebangkitan dari asas 
kebersamaan berpijak dalam tradisi dan kembali kepada dasar-
dasar ajaran yang melakukan kritik terhadap masa kini dan masa 
lalu yang agak dekat. Kemudian dari sana dilakukan lompatan 
menuju masa depan yang lebih cerah.  

Namun, di sisi lain seruan tersebut pada dasarnya juga 
merupakan reaksi atas tantangan yang berasal dari luar yang 
ditampilkan oleh Barat dengan segenap kekuatan militer, 
ekonomi maupun sains dan teknologi, yang dianggap 
mengancam keberadaan dan eksistensi kehidupan bangsa Arab 
dan umat Islam secara umum, sehingga keadaan ini pada 
gilirannya menjadikan kebersamaan berpijak pada tradisi dan 
kembali kepada dasar-dasar ajaran untuk melakukan kritik 
terhadap masa kini dan masa lalu, melorot jadi bentuk 
mekanisme pembelaan diri dan apologis. Demikianlah, kondisi-
kondisi objektif yang di satu sisi bisa mendorong laju 
perkembangan wacana kebangkitan, namun di sisi lain, justru 

                                                 
23 al-Jâbirî, Nahnu wa al-Turâts: Qirâat Muâshirah fî Turâtsinâ al-Falsafî 

(Beirût: Markaz Dirasât al-Wahdah al-„Arabiyah, 1995), 2. 
24al-Jâbirî, Al-Turâts …, 24. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 73 

telah membuat mekanisme dan proses kebangkitan tersebut 
beralih menjadi mekanisme apologi dan pembelaan diri.  

Hal ini berimplikasi pada tumbuhnya gairah untuk berpegang 
teguh kepada otentisitas dan orisinalitas serta menghidupkan 
kembali tradisi masa lalu. Semestinya, dalam situasi normal 
sebuah proyek kebangkitan fenomena yang terakhir ini 
diupayakan untuk dilampui dan dikritisi secara cermat dan 
dewasa. Apalagi, proses ini kemudian dalam konteks 
kebangkitan bangsa Arab berpapasan dengan kehendak 
berlindung di bawah keagungan masa lampau, berpegang teguh 
pada identitas diri, seiring dengan menguatnya tekanan yang 
berasal dari luar, maka tidak heran bila kemudian tradisi bukan 
hanya dijadikan sebagai titik tumpu menuju masa depan. Tapi 
juga ada yang lebih penting dari itu, yaitu sebagai proses 
mempertegas kekinian, yakni untuk tetap hidup sambil 
meneguhkan identitas diri. 

Berdasarkan hal tersebut, seseorang bisa melihat munculnya 
fenomena pembengkakan kandungan emosional dan ideologis, 
di samping kandungan berbau serba hebat dan magis, yang 
menyelimuti pengertian tradisi tersebut. Selain itu, tradisi masa 
lalu juga menjadikan dirinya lebih dekat dalam kesadaran kolektif 
Arab-Muslim daripada keberadaan kekiniannya. Akhirnya, tradisi 
tidak lagi disediakan sebagai sebuah objek yang patut dianalisis 
dan dikaji secara objektif tetapi ia sudah berwujud menjadi 
sebuah makhluk yang mengekang diri dan memaksanya untuk 
menyerah terhadapnya baik ditingkat kesadaran maupun 
ketidaksadaran. 

Secara lebih maju, „Âîsyah „Abd al-Rahmân (yang terkenal 
dengan nama samaran Bintu Syâthi—putri pesisir), dalam 
bukunya Turâtsunâ Baina al-Mâdli wa al- Hâdlir mengatakan:  

“Bahwa kita tidak dapat membatasi lingkup turâts Islam pada 
zaman dan wilayah tertentu. Karena turâts Islam mencakup seluruh 
warisan peradaban kuno kita, di sepanjang zaman dan tempat. 
Maka, tentu saja warisan kebudayaan Mesir kuno yang tertulis di 
atas kertas-kertas papirus adalah termasuk turâts Islam pula. 
Demikian pula halnya peninggalan kerajaan Babylonia, Asyur, 
Syam, Yaman, Mesir, Maghrib, dan wilayah-wilayah lainnya. Hal 
itu, menurut „Âîsyah „Abd al-Rahmân karena seluruh penduduk 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

74 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

wilayah tersebut telah memeluk Islam, maka secara otomatis masa 
lampau mereka menjadi milik Islam pula”.25  

Untuk zaman sekarang ini, seperti diakui oleh „Âîsyah „Abd 
al-Rahmân, pemahaman turâts seperti itu memang tampak aneh 
bagi kita. Namun, menurutnya, tidak aneh bagi kaum muslimin 
pada era kejayaan Islam. Pada saat itu, pemahaman tentang 
khazanah intelektual Islam telah demikian luas, sehingga tidak 
terbatas pada warisan klasik yang ditinggalkan oleh era jahiliyah 
dan bangsa Arab. Namun, mencakup semua wilayah yang telah 
terislamkan, sehingga, tercatat dalam sejarah bahwa dalam 
rangka memelihara dan mengembangkan khazanah intelektual 
Islam, tidak saja dilakukan oleh kaum muslimin berdarah Arab, 
namun juga oleh kaum muslimin dari belahan bumi lain. 
Termasuk oleh umat Islam Nusantara (Indonesia), seperti Syekh 
Nawâwî al-Jâwî, al-Palembânî, al-Makassârî, al-Ampenânî, al-
Sumatrânî, dan seterusnya.  

Dalam sejarah, tercatat bahwa banyak ulama-ulama Islam 
terkemuka tidak berasal dari belahan dunia Arab, seperti Imâm 
Bukhârî, Imâm Hanâfî, Imâm Ghazâlî, Imâm al-Nasâ‟î, Ibn 
Rusyd, Ibn Sinâ, Ibn Ginnî, dan ulama-ulama lainnya. Dan 
revitalisasi turâts tidak hanya terbatas pada turâts yang ditemukan 
pada masyarakat Jahiliyyah dan bangsa Arab saja, namun juga 
mencakup semua turâts bangsa-bangsa besar yang telah masuk 
Islam. Di kemudian hari, usaha ini juga mencakup warisan klasik 
bangsa Yunani. Bahkan,  peradaban Yunani pun tidak serta-
merta timbul dari titik kosong, namun peradaban ini bersumber 
dari peradaban Timur yang kemudian mewariskan 
peradabannya. Seperti peradaban Wâdî Nîl, Wâdî al-Wâfidîn, 
India, dan lainnya.26  

Pemahaman turâts seperti ini, menurut „Âîsyah „Abd al-
Rahmân adalah salah satu tanda kesadaran umat Islam akan 
kedudukannya dalam percaturan peradaban saat ini. Dengan itu 
pula, akan mempersiapkan umat Islam untuk menjadi pemimpin 
peradaban dunia ini. Pertanyaan yang timbul kemudian tentunya 

                                                 
25„Âîsyah „Abd al-Rahmân, Turâtsunâ Baina al-Mâdli Wa al-Hâdlir (Kairo: 

t.p., 1991), 43-4. 
26Ibid., 10. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 75 

adalah: bagaimana merevitalisasi seluruh warisan klasik yang 
demikian besar itu? 

Usaha revitalisasi turâts memang menjadi amat erat kaitannya 
dengan usaha rekayasa masa depan Islam. Karena revitalisasi 
turâts —dengan pengertian seperti di atas— berarti rekonstruksi 
seluruh peradaban Islam. Berusaha merevitalisasi turâts berarti 
berusaha untuk mencari jati diri asli umat Islam. Karena dalam 
turâts itulah tersimpan kemegahan, kecemerlangan dan kejayaan 
umat Islam. Di sana pula tersimpan pengalaman-pengalaman 
historis umat ini. Pengalaman historis, selain pengalaman batin 
dan fenomena alam adalah sumber pengetahuan lain yang diakui 
dalam Islam. 27  Manis, getirnya, cerah, dan kelabu umat, serta 
keberhasilan akses terhadap turâts tersebut dilihat oleh sejauh 
mana pengaruh akses tersebut terhadap kejiwaan dan 
intelektualitas umat ini. Terhadap sisi kejiwaan, dalam pengertian 
bahwa dengan telaah ulang atas kejayaan umat Islam yang 
terdapat dalam turâts tersebut akan mengembalikan kebanggaan 
dan harga diri umat ini, dan membebaskan umat dari inferioritas 
dan penyakit rendah diri. Terhadap sisi intelektualitas, dalam arti 
bahwa dengan menelaah ulang turâts umat tersebut akan 
merangsang dan mengembalikan kecemerlangan intelektualitas 
umat dan membebaskan umat ini dari ketergantungan budaya.  

Dalam benturan peradaban sekarang ini, telaah ulang 
terhadap turâts menjadi terkait dengan to be or not to be-nya umat 
ini, baik hidup, mati, jaya, atau binasa. Karena, dalam budaya 
global hanya bangsa dan umat berperadaban kuatlah yang 
mampu mempertahankan identitas dirinya. Bangsa dan umat 
yang kuat tidak akan mampu bertahan di tengah arus budaya jika 
ia tidak menyadari dan terikat kuat dengan warisan budayanya. 
Dengan ikatan tersebut ia menyambung masa lalu, masa kini dan 
masa depannya, dengan satu cita-cita dan semangat 
perjuangannya. Sementara bangsa dan umat yang lemah akan 
hilang ditelan oleh arus budaya global. Arah seperti ini amat jelas 
terungkap dalam kajian Francis Fukuyama, dalam bukunya The 
End of History.28 

                                                 
27Iqbal, The Reconstruction …, 26. 
28Francis Fukuyama, The End of History and The Last Man (New York: 

Avon Books, 1992). 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

76 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Dengan pemikiran seperti itu, ajakan untuk meninggalkan 
sama sekali turâts yang kita miliki dan mengambil secara utuh 
peradaban Barat seperti ditawarkan oleh Thâha Husein dan 
kaum sekuleris lainnya, atau ajakan untuk mencampakkan turâts 
kemudian menggunakan segenap kemampuan intelek kita untuk 
membangun peradaban baru dari titik nol, akan tampak amat 
naif. Lebih bersifat bunuh diri peradaban dibandingkan dengan 
mengembangkannya. Muhammad Imârah mengatakan bahwa 
justru kematangan sebuah peradaban terlihat pada seberapa jauh 
kesadarannya akan akar-akar warisan klasik yang ia miliki. Makin 
dalam kesadaran itu, akan makin dalam pula ketangguhan dan 
kematangan peradabannya. Peradaban Barat sekarang ini, 
misalnya, dibangun di atas warisan peradaban dan karya 
intelektual yang diolah oleh umat Islam. Umat Islam mengambil 
sebagian peradaban itu dari bangsa Yunani. Sementara bangsa 
Yunani mewariskannya dari bangsa Mesir kuno dan bangsa 
India.  

Dengan demikian, peradaban tersebut adalah hasil karya dan 
milik bersama umat manusia. Umat Islam yang telah 
menghidupkan peradaban tersebut dari lubang kegelapannya, 
karenanya ia lebih berhak atas peradaban modern sekarang ini 
dibandingkan dengan bangsa lainnya.29 Tentu saja, jika sekarang 
umat Islam ingin merekostruksi peradabannya dengan banyak 
menyerap dari peradaban Barat yang sedang mapan saat ini, 
maka hal itu sebenarnya adalah suatu usaha untuk mengambil 
kembali miliknya. Dalam buku Nazhrât Jadîdah Ilâ al-Turâts, 
„Imârah mengatakan: “bahwa untuk berinteraksi dengan turâts 
diperlukan konsensus dan kesadaran yang tinggi. Suatu kejelian untuk 
memilah dan memilih mana yang bermanfaat dan mana yang justru 
membawa kemudharatan dari turâts tersebut. Masalah yang timbul 
kemudian adalah mana di antara turâts tersebut yang bermanfaat dan 
mana yang justru dapat merusak. Kemudian, siapa yang berhak untuk 
menilai ini bermanfaat dan itu merusak, karena setiap pemikir akan 
berbeda-beda sudut pandangnya”. 

Di sini, menurut „Imârah, memang dibutuhkan sebuah sikap 
tanggung jawab yang tinggi dalam diri orang yang melakukan 

                                                 
29 Muhammad „Imârah, Nazhrât Jadîdah Ilâ al-Turâts (Kairo: Dâr al-

Qutaybah, 1988), 15. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 77 

revitalisasi turâts. Karena mengungkap sesuatu yang berbahaya, 
berarti ia turut menanggung akan akibatnya. Hal itu seperti turâts 
yang berisi kekafiran, sihir dan sebagainya. 30 Yang mesti 
dilakukan adalah bagaimana mentransformasi nilai-nilai 
ketinggian dari turâts tersebut yang dapat membangun umat ini, 
bukan sebaliknya: mentransformasi masalah dan problema yang 
telah menggrogoti umat pada masa lampau kemudian 
menghidupkannya kembali pada zaman sekarang.  

Dalam revitalisasi turâts yang dilakukan, memang dibutuhkan 
sebuah agenda besar dan dilakukan oleh sebuah kekuatan 
kolektif. Pemilahan antara turâts yang bermanfaat dan tidak 
seperti disebut di atas, misalnya, dapat diukur dan ditimbang dari 
tujuan yang dicanangkan oleh agenda besar itu. Sisi yang 
bermanfaat akan disebarkan kepada masyarakat umum dan sisi 
yang berbahaya hanya akan menjadi bahan kajian para ahli 
dibidangnya, tidak untuk khalayak ramai.31 Usaha kolektif untuk 
menghidupkan kembali turâts tersebut, dalam skala yang lebih 
luas, barangkali bisa menjadi perwujudan suatu bentuk konsep 
“mujaddid” kolektif. Karena, menurut Yûsuf al-Qaradlâwî, jika 
saat ini kita menanti-nanti kemunculan sosok mujaddid yang akan 
datang pada setiap masa seratus tahun, seperti disinyalir dalam 
hadis yang diriwayatkan oleh Abû Dawd dan al-Hâkim, maka 
pemahaman yang lebih membumi terhadap konsep mujaddid itu 
adalah dengan mentransformasikannya menjadi sebuah kekuatan 
kolektif kaum pembaru. Artinya, peran yang akan dijalankan 
oleh sosok mujaddid tersebut, dalam konsep ini akan dijalankan 
oleh sebuah kekuatan organisasi yang mempunyai ciri-ciri dan 
semangat tajdid itu, sehingga, jika sekarang ini umat Islam sibuk 
menunggu dan mencari sosok mujaddid tersebut, maka dalam 
konsep ini, yang akan menjadi kesibukan semua orang adalah 
pertanyaan: Apa yang telah saya sumbangkan terhadap usaha 
reformasi tersebut ? atau apa yang saya bisa lakukan untuk turut 
serta dalam perwujudan cita-cita tersebut ? 

Dari beberapa telaah terhadap turâts, yang menjadi perhatian 
al-Jâbirî bukanlah turâts itu sendiri, tetapi demi modernitas yang 
lahir dari inti kehidupan yang mengungkapkan unsur-unsur 

                                                 
30„Imârah, Nazharât …, 16. 
31Ibid., 23-4. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

78 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

kepribadian. 32  Berkaitan dengan modernitas, menurut al-Jâbirî 
ada dua cara untuk mendapatkannya: pertama, mengkaji 
dimanapun adanya tanpa disibukkan oleh keharusan 
menanamkannya di tanah, dan pada gilirannya sibuk 
mempersiapkan tanah ini. Kedua, memandang modernitas 
sebagai produk historis dan modernitas kontemporer sebagai 
sepenggal fase historis Eropa.33 

Dalam alur pemikiran al-Jâbirî, ia seringkali menyebutkan 
istilah dengan al-„Aql al-„Arabî, yang kemudian dikritik oleh  
Hassan Hanafi sebagai istilah yang sangat jauh dari maksud asli 
dengan konteks turâts. 34  Menurut Hanafi, istilah „aql tidak 
merepresentasikan pada sifat kekelompokan (qawm), namun „aql 
tersebut adalah nalar murni yang ada pada setiap manusia, 
beraktifitas atau sendiri, dengan potensi atau fakta, dengan 
pembawaan atau perolehan, di mana semua itu adalah salah satu 
kekuatan manusia yang memestikan adanya peradaban atau 
turats.  Jadi, turâts yang digagas oleh al-Jâbirî dengan proyek ke 
arabannya, dalam beberapa hal tidak  sepenuhnya disepakati oleh 
para pemikir. Oleh karena itu ada beberapa tokoh yang tidak 
membuat kajian yang sifatnya parsial seperti Arab, Persia, dan 
Eropa. Namun, mereka membuat yang sifatnya universal seperti 
Islam. Misalnya, Arkoun menggunakan istilah „Nalar Islam‟. 35 
Tentu, penggunaan istilah yang berbeda-beda itu mempunyai 
argumentasi dan tujuannnya sendiri.36 

                                                 
32al-Jâbirî, Problem Peradaban: Penelusuran Jejak Kebuyaan Arab, Islam, dan 

Timur (Yogyakarta: Belukar, 2004), 260.  
33Ibid. 
34Hasan Hanafi, Dirâsat Falsafiyah: fî Fikr al-Islâmi al-Ma‟âshir (Beirût: Dâr 

al-Tanwîr, 1995), 48. 
35Istilah „nalar Islam‟ yang digunakan Arkoun, misalnya dijumpai dalam 

karyanya, Pour une Critique de la Raison Islamique (Paris: Maisonneuve-Larose, 
1984), dikutip dari keterangan Ahmad Baso, “Posmodernisme sebagai kritik 
Islam: Kontribusi Metodologis “Kritik Nalar” Muhammad Abid al-Jâbirî”, 
al-Jâbirî, Post-tradisionalisme Islam (Yogyakarta: LKiS, 2000), xviii. 

36Adapun penggunaan istilah “nalar Arab” (naqd al-„Arabî) oleh al-Jâbirî 
seperti dijlelaskannya, lebih karena pilihan strategis yaitu bahwa literatur 
yang diteliti al-Jâbirî adalah literartur Arab yang ditulis oleh orang Arab dan 
dilingkupi oleh tradisi Arab. Kenapa tidak menulis “nalar Islam”? Karena 
menurutnya, jika ditulis “nalar Islam”, ia tidak menguasai semua bahasa yang 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 79 

Metode Pembacaan terhadap Turâts 

Arus utama pemikiran al-Jâbirî adalah pada masalah-masalah 
epistemologi 37 dan metodologi, sehingga sepanjang karir 
intelektualnya banyak dicurahkan untuk kepentingan 
pembangunan kembali turâts Arab-Islam. Karena itu, akal Arab 
(al-„Aql al-Arabî)—tepatnya kritik terhadap akal Arab (Naqd al-
„Aql al-„Arabî)—mendapat perhatian yang  cukup besar.38 Akal 
Arab adalah dokementasi prinsip dan kaidah yang diberikan oleh 
kultur Arab kepada para pengikutnya sebagai landasan 
memperoleh pengetahuan sebagai aturan epistemologi, yaitu 
sebagai kumpulan dan konsep dan prosedur yang menjadi 
struktur bawah sadar dari pengetahuan dalam fase sejarah 
tertentu. Akal Arab dalam kapasitasnya sebagai instrumen 
pemikiran dan pemahaman berupa produk teoritis yang 
karakteristik-karakterisitiknya dibentuk oleh peradaban tertentu, 
dalam hal ini adalah peradaban Arab.39 

Dalam pandangan al-Jâbirî, struktur akal Arab telah 
dibakukan dan disistimatisasikan pada era kodifikasi („ashr al-
tadwîn) pada pertengahan abad kedua Hijriyah. 40  Sebagai 

                                                 
ditulis kalangan Muslim tentang turâts. Misalnya ia tidak menguasai bahasa 
Persia. Lihat keterangan al-Jâbirî dalam, Al-Turâts ..., 320-1. 

37Epistemologi berasal dari kata Yunani episteme dan logos. Episteme berarti 
pengetahuan dan logos berarti ilmu atau teori. Epistemologi dapat diartikan 
menjadi teori tentang pengetahuan. Dalam bahasa Inggris sering disebut 
sebagai theory of knowledge. Lihat, Miska Muhammad Amin, Epistemologi Islam: 
Pengantar Filsafat Pengetahuan Islam (Jakarta: UI Press, 1983), 1. 

38 Untuk menguatkan pendapat ini, al-Jâbirî misalnya menulis secara 
khusus dan serius tentang diskursus epistemologi Arab dalam salah satu 
triloginya, Bunyah al-„Aql al-Ârabî: Dirâsah Tahlîliyyah Naqdiyyah li al-nuzhum al-
ma‟rifah fî al-Tsaqâfah al-Arabaiyyah. Buku ini mengupas secara panjang lebar 
tentang nalar bayânî, irfânî, dan burhânî. Dalam mengulas pemikiran Arab 
kontemporer, Ibrahim M. Abu Rabi‟, ketika membahas pemikiran al-Jâbirî 
membuat sub judul, epistemology and philosophy. Lihat, Ibrahim M. Abû Rabi‟, 
“The Arab world”, dalam Seyyed Hossein Nasr and Oliver Leaman (ed.), 
History of Islamic Philosophy (London and New York: Routledge), 1094. 

39al-Jabirî, Takwîn al-„Aql al-Arabî (Beirût: Markaz Dirâsah al-Wihdah al-
Arabiyyah, 1991), 15. 

40 Pemahaman keagamaan yang umumnya digunakan masyarakat 
kontemporer sebenarnya tidak jauh beranjak dari paradigma yang digunakan 
pada era kodifikasi. Setidaknya masih jarang—untuk tidak mengatakan 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

80 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

konsekuensinya, dunia pemikiran yang dominan pada masa itu 
mempunyai kontribusi besar dalam menentukan orientasi 
pemikiran yang berkembang kemudian. Pada perkembangan 
berikutnya, atau apa yang sering disebut sebagai era kodifikasi 
baru („ashr al-tadwîn al-jadîd), akal Arab dihadapkan pada dua 
tantangan besar, pertama, kesadaran akan tantangan peradaban 
Barat yang membangunkan dari tidur panjang dan 
memposisikannya pada „lingkaran pinggiran‟ dan menjadikan 
Barat sebagai pusat, kedua, reaksi balik yang berusaha menggapai 
legitimasinya pada masa lampau dengan menjadikan masa lalu 
sebagai pusat rotasi. Pengaruh kedua inilah yang menguasai 
secara dominan diskursus pemikiran Arab kontemporer.41 

Bagi al-Jâbirî, tidak ada jalan untuk membangkitkan 
pemikiran Arab baik dalam konteks merespons peradaban Barat 
secara eksternal maupun untuk menghadapi jalan pikiran yang 
mengandalkan masa lalu kecuali dengan mengoreksi secara 
metodologis struktur pemikiran Arab. Untuk kebutuhan itu, al-
Jâbirî mengajukan beberapa pendekatan yang dianggap relevan. 
Metodologi dalam kajian keilmuan merupakan dasar utama 
untuk mengetahui validitas dan akurasi dalam kajian. Karena itu, 
untuk mengangkat pemikiran turâts, bagi al-Jâbirî, pelacakan 
terhadap metodologi yang digunakan menjadi keniscayaan yang 
tidak dapat dihindari. 

Meskipun demikian, menurut al-Jâbirî, tidak semua jenis 
metodologi bisa dikatakan tepat untuk diterapkan dalam suatu 

                                                 
belum ada—upaya  untuk untuk melakukan diskoneksitas paradigmatik. 
Kecenderungan yang mengemuka hanya sekedar “memelihara”, 
“mengagumi” atau paling jauh “melanjutkan”, sehingga sikap terhadap 
tradisi klasik selalu dalam posisi “dipandang” dan bukan “memandang”. 
Muhammad Arkoun mempertegas kenyataan tersebut bahwa upaya mencari 
outentisitas oleh antara lain, Imâm al-Syâfi‟î (204 H) dalam bukunya, al-
Risâlah (buku yang memuat dasar-dasar fiqh), Imâm Asy‟ârî dalam bukunya, 
Maqâlât al-Islâmiyyîn (buku yang menjelaskan teori kasab, Ibn Taymiyah (728 
H) dalam bukunya, al-Siyâsah al-Syar‟iyyah (fiqh politik). Begitu juga yang 
terjadi di kalangan Syi‟ah khususnya Syi‟ah Ismailiyyah, seperti al-Kailânî 
(329 H) dalam bukunya, al-Kâfî, Ibn Babawaih (381 H) dalam bukunya, Man 
lâ Yadlurruhu al-Faqîh, dan al-Nu‟mân (364 H) Da‟âim al-Islâm. Lihat, 
Muhammad Arkoun, al-Fikr al-Ushûl wa Isthihâlât al-Ta‟shîl: Nahw Târikh 
Âkhar li al-Fikr al-Islâmî (Beirut: Dâr al-Sâqî, 1999), 7. 

41al-Jâbirî, Takwîn …, 16. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 81 

objek kajian tertentu. Karena itu, menentukan tujuan dari suatu 
metodologi adalah bagian yang penting. Adapun tujuan dari 
metodologi atas turâts Arab-Islam adalah bagaimana 
mewujudkan secara maksimal sikap yang rasional dan objektif. 
Yang dimaksud dengan „objektivisme‟ (madlu‟iyah) di sini adalah 
menjadikan turâts (tradisi) lebih kontekstual dengan dirinya. Dan 
itu berarti harus ada upaya pemisahan dari dirinya dan konteks 
kekinian. Sedangkan yang dimaksud dengan „rasionalitas‟ 
(ma‟quliyah) adalah menjadikan turâts lebih kontekstual dengan 
kondisi kekinian. 42  Jika dirumuskan lebih lanjut, maka tujuan 
metodologi atas turâts yang dimaksud al-Jâbirî adalah bagaimana 
memperlakukan turâts sebagai sesuatu yang relevan dan 
kontekstual dengan keberadaannya sendiri terutama pada tataran 
problematika teoritisnya, kandungan kognitif, dan juga substansi 
ideologisnya. 

Misi metodolgis yang diajukan al-Jâbirî adalah untuk 
menjawab pertanyaan dasar: “bagaimana kita bisa terbebas dari 
kekangan otoritas tradisi yang membelenggu kita dan bagaimana 
pula kita bisa memperlakukan otoritas kita sendiri terhadapnya? 

Dalam kerangka itu, al-Jâbirî menggunakan tiga metode 
berfikir yaitu, pendekatan strukturalis, analisa sejarah, dan kritik 
ideologi. Ketiganya ada dalam konteks pendekatan „kritik‟.43 Tiga 
metode itu digunakan al-Jâbirî untuk dua tujuan yaitu 
mengungkapkan objektivisme dan kesinambungan (continuity). 
Yang dimaksud oleh al-Jâbirî dengan objektivisme adalah dalam 

                                                 
42al-Jâbirî, al-Turâts …, 47. 
43Dalam konteks pemikiran al-Jâbirî, kata „kritik‟  atau „nalar‟ yang dalam 

beberapa bukunya disitilahkan dengan naqd, ada dalam pengertian: „suatu 
aktivitas yang bersifat historis‟ Kata „kritik‟ di sini mengandung pengertian 
bagian dari kritik „epistemik‟ yang melihat pikiran sebagai satu sistem. 
Artinya, bagaimana memahami pendapat seseorang bukan dengan melihat 
„siapa yang melontarkannya‟ namun apa sistem yang mempersatukan 
pemikirannya sehingga melahirkan pemikiran yang beragam. Pengertian 
„kritik‟ versi al-Jâbirî yang demikian itu dapat dilacak dari pemikiran 
Foucault, Claude Levi-Strauss, dan Altuhsser. Pendepat seperti ini misalnya 
ditemukan dalam tulisan Baso, Posmodernisme …, ix-liv. Sebagai perbandingan 
lihat juga penjelasan John Sotorey ketika membahas tentang “strukturalisme 
dan posstrukturalisme”, John Sotorey, Teori Budaya dan Budaya Pop, ter. Elli 
El Fajri (Yogyakarta: Qalam, 1993), 105-37. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

82 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

dua tataran, pertama, hubungan yang berawal dari sang subjek 
meunuju objek. Maksudnya, objektivisme dalam konteks ini 
adalah pemisahan sebuah objek kajian dari sang subjek, atau 
dengan bahasa lain, antara teks (yang dibaca) dan si pembaca 
teks. kedua, relasi yang berangkat dari objek menuju subjek, dan 
ini digerakkan oleh faktor objektif di atas.44 

Objektivisme dan kesalinghubungan itu mutlak dilakukan 
dengan dua tujuan, pertama, untuk merekonstruksi dalam bentuk 
yang baru dengan pola-pola hubungan yang baru pula, kedua, 
untuk menjadikannya kontekstual dan membumi dengan 
keberadaan kekinian terutama pada tingkat pemahaman rasional 
dan fungsi ideologis-epistemologis yang diembannya. 
Ringkasnya, objektivisme itu hendak mengungkapkan konteks 
epistemologis, sosiologis, dan historis. Di antara tiga metode itu 
antara lain: 

Pertama, pendekatan strukturalis (al-bunyawiyah). 45  Yang 
dimaksud pendekatan strukturalis di sini adalah bagaimana 
mengkaji sistem pemikiran yang diproduksi penulis teks sebagai 
sebuah totalitas, yang diarahkan oleh berbagai kesatuan konstan, 
dan dapat diperkaya dengan beberapa bentuk transformasi, yang 
didukung  oleh pemikiran penulis yang berkutat pada poros yang 
sama. Pemikiran penulis harus difokuskan pada problematika 
utama yang mampu menerima berbagai bentuk transformasi 
sebagai tempat bagi beroperasinya pemikiran penulis, sehingga 
suatu gagasan akan mendapatkan tempat alami dalam 
totalitasnya. Salah satu doktrin umum strukturalisme adalah 

                                                 
44al-Jâbirî, al-Turâts …, 26-7. 
45Strukturalisme sebagai suatu pendekatan filosofis muncul pertama kali 

di Perancis sebagai hasil dari tulisan-tulisan Claude Levi-Staruss. Diantara 
tokoh lain yang bisa disebut di sini sebegai penggerak aliran ini adalah, 
Ferdinand De Saussure sebagai pendiri linguistik struktural, Jacues Lacan 
sebagai pendiri mazhab Freudian Paris, Louis Althusser yang memperluas 
analisis strukturalis ke arah pemikiran Karl Marx, Roland Berthes yang 
menerapkan analisis sturukturalis pada kritik sastra, Michel Foucault yang 
menerapkan strukturalisme pada filsafat, Guenther Schiwy yang mengaitkan 
strukturalisme dengan kekristenan. Dan akhirnya, orang seperti al-Jâbirî yang 
menggunakan strukturalis untuk kepentingan pembahasan turâts Arab-Islam. 
Meskipun ia sendiri lebih berat menggunakan analisa sejarah. Maka, tidak 
diragukan lagi bahwa al-Jâbirî jelas dipengaruhi oleh filsafat Perancis.  



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 83 

menegaskan perlunya untuk menghindari pembacaan makna 
sebelum membaca ungkapannya agar gagasan yang dibaca 
menemukan ruang dan posisinya secara alami. Dan ungkapan 
yang dipahami sebagai bagian dari relasi dan bukan kata-kata 
yang maknanya berdiri sendiri.46 

Analisa struktural atas turâts menurut al-Jâbirî adalah upaya 
untuk merombak dari struktur (teks) yang sudah dianggap baku 
dan tetap menjadi struktur (teks) yang bisa berubah-rubah. Hal 
itu berarti melakukan pembebasan dari segenap otoritas yang 
melekat pada dirinya dan pada gilirannya membuka kesempatan 
bagi otoritas lain. Ia menyamakan analisa struktural dengan 
metode dekonstruksi, yaitu merombak sistem relasi yang baku 
(dan beku) dalam satu struktur tertentu dan menjadikannya 
„bukan struktur‟ melainkan menjadikannya sebagai sesuatu yang 
berubah-rubah dan cair.47 Dalam analisa struktural seperti itu, 
persoalan yang muncul kemudian adalah „siapa yang berkuasa‟,  
teks atau pembaca teks? 

Al-Jâbirî memberikan contoh pendekatan ini dengan 
menganalisa suatu (teks) hadist Nabi yang sudah dikenal luas 
oleh umat Islam tentang masalah bid‟ah: “Kullu mauhdatsah bid‟ah, 
wa kullu bid‟ah dlalâlah, wa kullu dlalâlah fî al-Nâr” (setiap yang 
bersifat baru adalah bid‟ah, dan setiap bid‟ah adalah sesat, dan 
setiap kesesatan masuk neraka). Jika dilihat dari struktur 
bahasanya, teks hadist ini memiliki unit-unit wacana: (1) “Kullu 
mauhdatsah bid‟ah”, (2) “kullu bid‟ah dlalâlah”, (3) “kullu dlalâlah fî 
al-Nâr”. Pada unit yang ketiga terdapat masalah logis yang 
merupakan keindahan dari segi bahasa. Yang dimaksud dengan 

                                                 
46Di bagian lain al-Jâbirî menambah penjelasan dan pembedaan antara 

pendekatan struktural dan komposisional. Pendekatan komposisional seperti 
yang dilakukan oleh para ahli kimia misalnya ketika mereka meneliti air 
terdapat dua partikel yaitu oksigen dan hidrogen yang keduanya berdiri 
sendiri. Hal ini berbeda dengan pendekatan struktural ketika memisahkan 
bagian-bagian dalam satu objek kajian, bagian-bagain itu disalinghubungkan 
hingga membentuk kesatuan pemikiran. Al-Jâbirî, al-Turâts …, 49. 

47Jika diteliti contoh-contoh yang diberikan oleh al-Jâbirî terhadap tiga 
model pendekatan itu, ia selalu menyebutnya sebagai upaya dekonstruksi 
atas tradisi. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

84 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

“kesesatan masuk neraka” adalah orang-orang yang mengerjakan 
kesesatan itu.48 

Menurut al-Jâbirî teks hadist di atas dapat diformulasikan 
dalam bentuk rumusan logika yang urut-urutannya dapat disusun 
sebagai berikut: setiap (a) adalah (b); setiap (b) adalah (c); dan setiap (c) 
adalah (d). Dengan demikian, secara logika bisa dikatakan bahwa: 
setiap (a) adalah (d). Demikianlah kesimpulan yang logis dan pasti 
dari model penelaran seperti itu. Bila model logika seperti itu 
diterapkan langsung terhadap bunyi teks hadist di atas, akan 
didapatkan logika, “Kullu mauhdatsah fî al-Nâr (“setiap hal yang 
baru masuk nereka”). Model penelaran seperti itu tentu saja 
bertentangan dengan akal sehat dan agama karena tidak semua 
yang baru dianggap haram. 

Menurut al-Jâbirî, untuk menemukan keabsahan dari teks 
hadist di atas, harus ditemukan unit wacana yang memiliki arti 
khusus yang menghungkan dengan unit wacana yang lain. Dalam 
hal ini adalah unit wacana tengah, “kullu bid‟ah dlalâlah”. Yaitu, 
bahwa yang dimaksud dengan hadist di atas bukanlah “semua 
hal yang baru”, tetapi hanya jenis mauhdatsah yang dibatasi oleh 
ungkapan “kullu bid‟ah dlalâlah”. Pertanyaannya, sistem nilai apa 
yang membuat “sesuatu yang baru” itu menjadi “sesat”? 

Al-Jâbirî menjelaskan bahwa konteks relasi yang terjalin di 
antara unit-unit wacana dari teks hadist itu hanya yang berkaitan 
dengan masalah bid‟ah dalam agama. Yaitu yang berpretensi 
menambah sesuatu hal yang baru dalam urusan sistem ibadah 
dalam agama. Salah satu contohnya adalah kewajiban berpuasa 
dalam bulan Ramadhan. Bila ada seseorang yang ingin 
menamabah satu atau dua hari (dari waktu yang telah ditetapkan 
oleh agama) maka ia telah melakukan suatu bid‟ah dalam urusan 
agama sehingga dikhawatirkan akan merusak keutuhan sistem 
agama. 49  Karena itu, kalangan fuqaha mendefinisikan makna 
bid‟ah sebagai berikut: “segala hal yang dibuat-buat oleh manusia 
dalam urusan agama dengan niat bid‟ah” 

Dengan memaknai teks hadist secara spesifik pada 
persoalan-persoalan bid‟ah dalam urusan ibadah dalam agama, 
menurut al-Jâbirî telah menempatkan teks hadist itu menjadi 

                                                 
48al-Jâbirî, al-Turâts …, 50. 
49Ibid., 51. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 85 

kontekstual dan relevan pada dirinya. Adapan untuk 
menjadikannya relevan dengan kekinian berkaitan dengan 
persoalan ibtida‟ (inovasi) dan hadatsah (modernitas). Bagi al-
Jâbirî, masalah yang ditentang dalam hadist itu adalah masalah-
masalah baru dan inovatif dalam masalah agama yang diniatkan 
dengan tujuan ibadah. Adapun kreasi dan inovasi manusia 
sendiri yang ditujukan untuk kepentingan dan kemaslahatannya, 
termasuk mendayagunakan alam sehingga bermanfaat bagi 
kehidupan manusia dan kemanusiaan semuanya tidak termasuk 
dalam katagori bid‟ah sesuai dengan yang dipahami dalam hadist 
itu. 

Dengan analisa demikian dapat disimpulkan bahwa hadis di 
atas akan „relevan dengan dirinya‟ karena kandungan maknanya 
terbatas pada ruang lingkup yang berkaitan dengannya, yaitu 
terbatas pada sistem nilai yang dikandungnya. Ia juga menjadi 
„relevan dengan kekinian kita‟ karena relevansi itu berlangsung 
pada tingkat pemahaman dan rasionalitas. 

Kedua, pendekatan historis (al-târikhî). Pendekatan ini berupaya 
mengaitkan pemikiran pengarang dengan historisitas 
kebudayaan, ideologi, politik, dan sosial. Pendekatan ini 
merupakan bentuk keniscayaan. Sebab selain akan mendapatkan 
pemahaman historis terhadap yang dikaji, juga berguna untuk 
menguji validitas model strukturalis yang ditawarkan 
sebelumnya. Kesalinghubungan antara si penulis dengan konteks 
sejarahnya perlu diupayakan karena dua alasan, pertama, 
keharusan memahami historisitas dan geneologi sebuah 
pemikiran yang sedang dikaji, kedua, keharusan menguji seberapa 
jauh validitas konklusi-konklusi pendekatan strukturalis. Yang 
dimaksud dengan „validitas‟ bukanlah „kebenaran logis‟ seperti 
tujuan utama strukturalis melainkan „kemungkinan historis‟50 

Pendekatan historis yang diajukan al-Jâbirî sesungguhnya 
telah menjadi kecenderungan bagi kalangan para pemikir 
posmodernisme. 51  Pendekatan seperti itu misalnya bisa 

                                                 
50Ibid., 32. 
51Menurut Lyotard, posmodernisme adalah era krisis status pengetahuan 

yang terjadi di Barat. Maksudnya adalah era ini menolak klaim-klaim 
modernisme tentang metanarasi yang mengatur dan menjustifikasi praktek 
pluralitas  sehari-hari. Dengan kata lain, posmodernisme adalah pengakuan 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

86 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

ditemukan dalam pemikiran Michel Foucault hingga teori 
kritisnya Jurgen Habermas (lahir 1929 M) yang tergabung dalam 
mazhab Frankfurt.52 Strategi dasar dari teori yang dikembangkan 
Habermas adalah bagaimana menguji dan menilai secara kritis 
pola-pola institusional, ideologi, atau bentuk-bentuk kesadaran 
menurut perspektif kebutuhan dasar manusia, seperti otonomi, 
perkembangan diri dan sebagainya. Melalui tindakan itu, manusia 
berpijak pada nilai-nilai yang dibuatnya sendiri dan 
membebaskan dirinya dari dominasi yang bersifat transendental 
sehingga manusia menjadi pemilik dari kehidupan.53 

Sejalan dengan pendekatan Habermas, Fazlur Rahman juga 
melakukan hal yang sama untuk meneliti tentang bangunan 
epistemologi teologi klasik yaitu dengan menggunakan model 
pendekatan sejarah. Bedanya, menurut Ozdemir, Habermas 
menerapkan kritisisme rasio atas rasio sedangkan Fazlur Rahman 
menggunakan rasio yang sudah dicerahkan wahyu. 54  Dengan 

                                                 
pada adanya multirasionalitas. Artinya, klaim rasionalitas bagi 
posmodernisme tidak bersifat universal maliankan partikular: rasionalitas 
siapa? Atau rasionalitas yang mana? Lihat keterangan Alois A. Nugroho, 
Esai-esai Bentara (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2004), 4.    

52Beberapa tokoh yang ikut mendirikan mazhab Frankfurt adalah, Max 
Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcus, dan Jurgen Habermas. 
Mazhab ini mengembangkan teori kritis, yaitu suatu pendekatan 
emansipatoris yang dicirikan oleh tiga hal, (1) bersifat kritis dan „curiga‟ atas 
spasio-temporal, (2) berpikir secara histories, berpijak pada masyarakat 
dalam prosesnya yang historis, dan (3) tidak memisahkan antara teori dan 
praktik. Lihat, K. Bertens, Filsafat Barat abad XX (Inggris-Jerman) (Jakarta: 
Gramedia, 1981), 179. 

53 Doyle Paul Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern, 2 (Jakarta: 
Gramedia, 1986), 172. 

54Ibrahim Ozdemir, “Tradisi Islam dalam Pandangan Fazlur Rahman”, 
dalam Islamika, no. 2 (Oktober-Desember, 1993), 22. Metodologi Rahman  
bersandar sepenuhnya pada pendekatan historis untuk memperoleh makna 
teks dari analisis latar sosiologis untuk memahami sasaran al-Qur‟an. Seperti 
dikatakan Subhani, karena jarak kita yang jauh dari masa wahyu, sangat sukar 
kita memperoleh gambaran utuh mengenai situasi sosial waktu itu. Dalam 
kalimat Shadr, “terdapat jarak yang sangat jauh antara situasi sosial ketika 
nash-nash itu dilahirkan dengan situasi sosial dewasa ini, ketika nash-nash itu 
dijadikan rujukan.” Lihat, Jalaluddin Rakhmat, Tinjauan Kritis Atas Sejarah 
Fiqh: Dari Fiqh Al-Khulafâ' Al-Râsyidîn Hingga Mazhab Liberalisme, diakses 
dari www. The Jalalcenter.com, diakses tanggal 10 Maret 2008. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 87 

demikian, pendekatan analisa sejarah pada gilirannya sejalan 
dengan beberapa prinsip historisisme 55  yaitu suatu pandangan 
yang menyatakan kebenaran-kebenaran dasar pada suatu 
masyarakat harus diformulasikan kembali untuk menghadapi 
lingkungan yang baru.56 

Dalam studi Fazlur Rahman, ketika ia menggunakan analisis 
sejarah (sebagaimana juga yang dilakukan Hassan Hanafi) 
terhadap model teologi klasik, ia mendapatkan kelemahan 
beberapa aliran kalam pada waktu itu.57 Sebagai contoh dalam 
menyikapi pandangan Mu‟tazilah tentang kekuasaan mutlak 
Tuhan dan kebebasan berfikir manusia. Kekeliruan Mu‟tazilah—
karena kurangnya alat-alat intelektual yang memadai pada waktu 
itu—menurut Rahman adalah ketika kekuasaan mutlak Tuhan 
dihadap-hadapkan secara ekstrim dengan kebebasan berfikir 
manusia atau otoritas wahyu dengan kemampuan akal pikiran 
manusia. Sehingga doktrin yang muncul kemudian adalah 
ketidakmungkinan Tuhan untuk berbuat yang tidak masuk akal 
dan tidak adil. Pada gilirannya, Tuhan dipaksa untuk berbuat 
yang terbaik bagi manusia. Rahman mencatat, Mu‟tazilah tidak 

                                                 
55Dari segi istilah, kata ini berasal dari Jerman, historismus, suatu istilah 

yang menunjukkan penekanan (yang berlebihan) pada sejarah. Istilah ini 
diperkenalkan oleh Mannheim dan Troletsch. Pendekatan ini digunakan 
oleh Vico dan Dilthey (yang utama) dan terkadang pada Hegel, Marx, Croce, 
Collingwood, dan Heidegger. 

56Lihat Birt, The Message of Fazlur Rahman, 1 Cf. Tamara Sonn, “Fazulr 
Rahman‟s Islamic Metodology:, dalam The Muslim World, vol. 81, (no. 3-4, 
1991), 227, dikutip dari Abd A‟la,  Dari Modernism ke Islam Liberal, Jejak 
Fazlur Rahman dalam Wacana Islam Liberal di Indonesia (Jakarta: Paramadina, 
2003), 71. 

57Salah satu kritik Hassan Hanafi terhadap bangunan keilmuan teologi 
klasik adalah kecenderungannya yang teosentris sehingga manafikan aspek 
historisitas manusia. Menueurtnya: “dalam teologi teoseentris, yang menjadi 
premis adalah pemujaan terhadap Tuhan dan shalawat kepada baginda rasul, 
Muhammad SAW. Ini merupakan premis yang murni memuat nilai-nilai 
transenden sebagai sebuah keniscayaan yang tidak boleh diotak-atik. Yang 
menjadi pertanyaan adalah ketika premis itu dijadikan tujuan dan 
kesmipulan. Dimensi kemanusiaan hanya dianggap “permainan”, dan 
“kesenang-senangan”. Karena itu, premis semacam itu akan kehilangan 
esensi, hampa, dan tidak demonstratif. Lihat, Hassan Hanafi, Min al-Aqîdah 
ilâ al-Tsawrah (Kairo: Maktabah Madbouli, 2001), 17. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

88 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

menjadikan pandangan dunia al-Qur‟an secara baik melainkan ia 
telah dengan sengaja mengembangkan Hellenisme. 

Untuk mengaplikasikan pendekatan sejarah, al-Jâbirî 
misalnya memberikan contohnya dalam masalah hukum Islam, 
yaitu tentang ketentuan waris seperti ditegaskan dalan al-Qur‟an 
dalam surat al-Nisâ: “Li al-dzkari mitsl hazhl al-untsyain”58 (bagian 
anak laki-laki adalah seperti bagian dua anak perempuan). Agar 
teks al-Qur‟an itu relevan dengan dirinya, menurut al-Jâbirî 
pertama-tama harus diletakkan dalam konteks sosialnya yang 
lebih spesifik, yaitu konteks masyarakat tempat ayat tersebut 
turun. 59  Dalam kaitannya dengan ayat tersebut, struktur 
masyarakat yang dominan pada waktu itu adalah masyarakat 
tribal atau kesukuan. Pada masyarakat demikian, yang 
mengandalkan teknik pengembalaan, sehingga berlaku adalah 
sistem pemilikan yang bersifat kolektif atau kekeluargaan. 
Artinya, yang punya hak milik adalah kabilah (suku), bukan 
individu-individu dalam kabilah itu. 

Dalam sistem masyarakat tribal, pola perkawinan antara 
individu (baik laki-laki maupun perempuan) dari satu kabilah 
dengan individu dari kabilah yang lain diutamakan mencari yang 
jauh dengan tujuan mewujudkan semaksimal mungkin bentuk-
bentuk kerjasama. Meskipun demikian, pola perkawinan 
semacam itu, pada gilirannya akan menimbulkan masalah 
warisan, terutama ketika sang ayah perempuan tersebut 
meninggal, maka harta warisannya akan menjadi hak suaminya 

                                                 
58Qs. al-Nisâ (4): 176. 
59 Dalam studi Ulûm al-Qurân biasanya disebut sebagai asbâb al-nuzûl 

(sebab-sebab turunnya al-Qur‟an). Untuk kepentingan pengayaan—dan 
bukan tidak mungkin menguatkan—atas  prinsip seperti ini, dalam studi al-
Qur‟an modern dan kontemporer, pemikir Islam Fazlur Rahman banyak 
mengulas tentang metode menafsirkan al-Qur‟an. Dalam kaitannya dengan 
pernyataan al-Jâbirî, pendapat Fazlur Rahman layak disimak. Rahman 
menawarkan dua gerakan ganda dalam menafsirkan al-Qur‟an. Pertama, dari 
situasi sekarang meunju ke masa turunnya al-Qur‟an dan kedua, dari masa 
turunnya al-Qur‟an kembali ke masa kini. Diantara prinsip yang penting itu 
adalah, bagaimana teks al-Qur‟an dipahami arti dan maknanya melalui cara 
mengkaji situasi atau problem historis diamana pernyataan al-Qur‟an turun 
sebagai jawabannya. Lihat, Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: It‟s Scope, 
Method and Alternatives”, dalam International Journal of Middle East Studies, 
vol. I (Cambridge: Cambridge University Press, 1970), 329-31. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 89 

yang berarti sekaligus menjadi hak milik kabilah laki-laki. 
Masalah demikian sering menjadi benih konflik di antara suku-
suku.60 

Dalam prakteknya, ada sebagian kabilah yang memberikan 
porsi warisan perempuan lebih kecil dari laki-laki dan sebagian 
yang lain tidak memberikannya. Menurut al-Jâbirî, pemberian 
hak waris terhadap anak perempuan—dalam konteks masyarakat 
tribal—akan mengundang dan mengancam keseimbangan 
ekonomi terutama bagi orang yang beristeri lebih dari satu. 
Dalam kerangka itu, poligami dapat menjadi sarana yang 
memancing timpangnya proses keseimbangan ekonomi dalam 
masyarakat tribal karena alasan menumpuknya kekayaan harta 
pada kabilah tertentu. Apalagi, masyarakat tribal tidak memiliki 
negara dan perundang-undangan dimana yang berkuasa adalah 
yang memiliki kekuatan. Artinya, pembatasan bahkan 
penghapusan hak perempuan dalam memperoleh jatah warisan 
ayahnya merupakan bagian dari kebijakan yang didesakkan oleh 
lingkungan sosialnya. 

Ketika Islam datang, khususnya pada periode tasyrî‟ di 
Madinah,  membawa transformasi dari masyarakat tanpa negara 
ke masyarakat bernegara. Islam membawa aturan dengan 
menegaskan jatah warisan perempuan yaitu seperdua dari jatah 
laki-laki dan membuat aturan baru yaitu bahwa suami 
berkewajiban memberikan nafkah kepada isterinya. Artinya, 
jatah seperdua bagi anak perempuan, pada saat itu merupakan 
jawaban yang moderat dan adil. Bagaimana menemukan keadilan 
dan persamaan ketika aturan baru Islam itu diterapkan pada 
masyarakat tribal waktu itu? 

Al-Jâbirî memberikan contoh teoritik dengan 
mengumpamakan dua orang laki-laki yang masing-masing 
mempunyai satu anak perempuan dan satu anak laki-laki dengan 
harta warisan masing-masing 150 dinar. Jika mengikuti syari‟at 
Islam, maka dua anak laki-laki akan mendaptkan masing-masing 
100 dinar dan dua anak perumpuan masing-masing 50 dinar. Jika 
diantara mereka terjadi perkawinan silang, maka harta masing-
masing keluarga akan kembali menjadi 150 dinar. Dengan 

                                                 
60al-Jâbirî, al-Turâts …, 54-6. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

90 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

demikian akan terjadi keadilan dan hartanya kembali semula 
sebelum ayahnya masing-masing meninggal.61 

Bila logika kasus itu digeneralisir pada masyarakat tribal 
dapat dikatakan, minimal secara teoritis: bahwa kehilangan yang 
dihadapi suatu kabilah karena kehilangan salah satu putrinya 
dengan putera dari kabilah lain akan tertutupi dengan proses 
perkawinan salah satu putranya dengan kabilah lain. Dengan 
proses perkawinan silang itulah akan terjadi keseimbangan sosial 
dan ekonomi. 

Dari persepektif sejarah yang demikian, dapat dipahami 
bahwa teks agama, dalam hal ini ayat al-Qur‟an, selalu menajdi 
jawaban atas problem sosial dari suatu masyarakat. Al-Jâbirî 
lebih jauh mengatakan bahwa kepentingan kemaslahatan suatau 
masyarakat seperti keseimbangan sosial dan ekonomi dapat 
mengalahkan bunyi teks. Ia mencontohkan kasus yang terjadi di 
wilayah Maghribi (Afrika Utara), tepatnya di pegunungan 
Maghribi,  masalah fuqaha yang mengeluarkan fatwa soal tidak 
diberikannya hak warisan bagi perempuan dimana keadaanya 
mirip dengan masyarakat tribal. Fatwa tersebut secara lahiriah 
jelas bertentangan dengan hukum agama, tetapi yang lebih 
dipentingkan di sini adalah faktor kemaslahatan, yakni kehendak 
untuk menghindari timbulnya kekacauan dan 
ketidakseimbangan.62 

Pendapat al-Jâbirî yang lebih memilih asas maslahat daripada 
bunyi teks ketika keduanya terjadi pertentangan (antara teks dan 
realitas) seperti dalam kasus yang diceritakannya, dapat dipahami 
selain karena telah menjadi kecenderungan pemikiran 
kontemporer, bisa jadi karena pengaruh para pemikir 
sebelumnya terutama yang sering disinggungnya, yaitu Ibn 
Rusyd dan al-Syathîbî. Ibn Rusyd misalnya menyatakan bahwa 
hikmah (kemaslahatan) itu merupakan saudara kandung dari 
syari‟at yang telah ditetapkan Allah. 63  Al-Syathîbî juga 

                                                 
61Ibid., 57. 
62Ibid., 54-6. 
63Lihat, Ibn Rusyd, Fashl al-Maqâl fî Taqrîr fî mâ baina al-Syari‟ah min al-

Ittishâl (Beirut: Dâr al-Ma‟ârif, t.t.), 23. Pendapat yang kurang lebih sama 
dapat ditemukan dalam, Ibn Qayyim al-Jauziyah, Ilm al-Muwaqqîn „an Rabb al-
„Alamîn, Juz III (Beirût: Dâr al-Jil, t.t.), 3.  



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 91 

menyatakan bahwa seorang mujtahid diharuskan untuk 
melengkapi diri dengan pengetahuan yang memadai menyangkut 
tradisi dan kebiasaan masyarakat Arab sebagai masyarakat 
muslim yang menjadi sasaran wahyu.64 

Dalam prinsip “maqâshid al-syarî‟ah”, al-Syathîbî, menyebut 
empat unsur pokok yang menentukan. Pertama, sesungguhnya 
syari‟at agama diberlakukan dalam rangka memelihara dan 
menjaga kepentingan dan kemaslahatan umat manusia. Kedua, 
syari‟at agama diberlakukan untuk dipahami dan dihayati oleh 
umat manusia. Ketiga, adanya unsur taklif, pembebanan hukum-
hukum agama kepada manusia. Pertimbangannya, Allah tidak 
akan membebani seseorang di luar kemampuan dan 
kesanggupannya. Dan keempat, “melepaskan sang mukallaf dari 
belenggu dorongan hawa nafsunya”. Kesemua unsur di atas 
harus melekat pada tujuan dari diberlakukannya syari‟at.65 

 Ketiga, pendekatan ideologis (al-îdîulûjî). Pendekatan ini adalah 
pembaharuan fungsi ideologis (sosio-politik) yang berisi suatu 
pemikiran, dengan jalan mengisi atau diisi, dalam  bidang 
kognitif yang menjadi salah satu bagiannya. Pendekatan ini 
penting, sebab ia adalah satu-satunya jalan untuk membuat suatu 
pemikiran klasik menjadi modern dalam dirinya sendiri, sekaligus 
mengaitkan pemikiran tersebut pada dunianya sendiri. 66 
Sebagaimana hasil evaluasinya Adonis terhadap peradaban Arab 
bahwa peradaban Arab adalah suatu peradaban yang dibangun 
oleh kekuasaan dominan. Relevansi kritik ideologi terhadap 
pembangunan kembali turâts yang diajukan oleh al-Jâbirî dapat 
dipahami salah satunya melalui pendefinisian konsep ideologi 
tersebut dalam aras budaya dan sosial. Dalam hal ini, John 
Storey banyak membantu untuk menjelaskan konsep ideologi. 
Menurutnya, paling tidak ada empat pengertian tentang ideologi 
yang bisa membantu untuk menjelaskan fenomena budaya 
masyarakat. Dalam konteks ini tentu saja dapat membantu untuk 
menjelaskan dan menguatkan metode kritik ideologi terhadap 
warisan masa lalu.  

                                                 
64 al-Syâthibî, al-Muwâfaqât fî Ushûl al-Syarî‟ah (Beirût: Dâr al-Ma‟rifah, 

t.t.), 12. 
65Ibid., 53. 
66A‟la,  Dari Modernism …, 28. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

92 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Pertama, ideologi dapat mengacu pada suatu pelembagaan 
gagasan-gagasan sistematis yang diartikulasikan oleh sekelompok 
masyarakat tertentu. Misalnya, dalam konteks nasional 
Indonesia, disebutkan „ideologi Orde Baru‟, maka sebenarnya 
sedang membahas tentang gagasan-gagasan mendasar yang 
memberi informasi tentang visi dan praktik kelompok Orde 
Baru itu.  

Kedua, definisi ideologi yang menyiratkan adanya 
penopengan, penyimpangan, atau penyembunyian realitas 
tertentu. Di sini ideologi digunakan untuk menunjukkan 
bagaimana teks-teks dan praktik-praktik budaya tertentu 
menghadirkan pelbagai citra tentang realitas yang sudah 
didistorsi atau diselewengkan.  

Ketiga, seperti yang didefinisikan dan dikembangkan oleh 
filosof Marxis Perancis Louis Althusser yang berpengaruh pada 
tahun 1970 dan awal 1980-an. Ia mendefinisikan ideologi sebagai 
cara-cara di mana kebiasaan-kebiasaan tertentu menghasilkan 
akibat-akibat yang mengikat dan melekatkannya pada tatanan-
tatanan sosial. Dalam arti ini, ideologi berfungsi memproduksi 
kondisi-kondisi dan ralasi-relasi sosial yang penting bagi pelbagai 
kondisi ekonomi dan hubungan ekonomi kapitalisme agar bisa 
terus berlangsung. Keempat, definisi yang dikembangkan oleh 
Barthes yang menyatakan bahwa ideologi berfungsi terutama 
pada level konotasi, makna sekunder, makna yang sering tidak 
disadari, yang ditampilkan oleh teks dan praktik.67 

Pendekatan kritik ideologi yang digunakan al-Jâbirî—jika ia 
dipersamakan dengan bebarapa filosof Perancis terutama 
pemikiran seperti Michel Foucault—maka, pendekatan ini 
sedikit banyak memiliki kemiripan dengan metode „arkeologi‟ 
Foucault. Arkeologi dalam pengertian Foucaltian adalah  sarana 
analitis-kritis untuk mebongkar relasi antara kuasa dan 
pengetahuan dalam wacana. Dalam kerangka itu, ada hepotesa 
penting yang diajukan Foucault, pertama, “kebenaran harus 
dipahami sebagai suatu sistem prosedur-prosedur untuk 
mengatur produksi, regulasi, distribusi, sirkulasi, dan operasi 
pernyataan-pernyataan” kedua, “kebenaran selalu terhubung dan 

                                                 
67Storey, Teori …, 12-3. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 93 

ada dalam relasi dengan sistem-sistem kuasa yang menghasilkan 
dan mempertahankannya. 

Edward W. Said pernah menggambarkan dengan baik 
bagaimana hubungan kuasa dan wacana dimainkan oleh Barat 
tentang Timur (orientalisme) yang mengartikulasikan kekuasaan 
Barat. Said mencontohkan pernyataan, “Timur adalah temuan 
orang-orang Eropa”. Inilah salah satu contoh cara bagaimana 
orientalisme menggunakan kalimat dan istilah-istilah untuk 
menggambarkan hubungan antara Eropa dan Timur. Apa yang 
bisa diungkapkan dari sisi kritik ideologi dari teks Orientalis itu?  

Analisa ideologis yang bisa dikemukakan antara lain, pertama, 
orientalisme lahir akibat Perang Salib atau ketika dimualainya 
pergesekan politik dan agama antara Islam dan Kristen; kedua, 
orientalisme lahir dari kebutuhan Barat untuk menolak Islam; 
ketiga, orientalisme dijadikan alat untuk kepentingan penjajahan 
Eropa terhadap negara-negara Arab dan Islam. Sehingga, teks itu 
lahir salah satunya akibat dorongan keadaan sosial politik 
tertentu. 

Ketika kritik ideologi—yang  yang salah satu sumbernya bisa 
dilacak dari hasil pemikiran Foucault dan tentu saja Althusser 
dan Barthes—diterapkan dalam konteks turâts Arab-Islam, 
setidaknya oleh al-Jâbirî, maka salah satu manfaatnya adalah 
terbukanya wacana struktur pemikiran Arab-Islam yang 
didominasi oleh penguasa pada waktu itu.68 

Menurut al-Jâbirî, penedekatan kritik ideologi itu penting 
dilakukan dalam konteks turâts Arab-Islam karena pada saat ini 
(baca: era kontemporer) bangsa Arab tengah melakukan „kritik 
diri‟ (naqd al-dzâtî) terutama setelah kalahnya bangsa Arab yang 
besar dari negara Israel pada tahun 1967.69 Al-Jâbirî memberikan 
contoh dalam persoalan aqidah dengan mengangkat doktrin al-
Ushûl al-Khamsah aliran Mu‟tazilah sebagai objek analisa. Kelima 
doktrin Mu‟tazilah itu adalah, taûhid, „adl (keadilan), manzilah 
baina manziltain (satu tempat diantara dua tempat), al-Wa‟d wa al-

                                                 
68 Dengan pendekatan ideologis ini, al-Jâbirî hendak menemukan apa 

„yang tersembunyi‟ di balik teks-teks yang dilahirkan dan diwacanakan 
terutama pada era kodifikasi. Misalnya, ia menemukan motif sosisl-politik 
dari doktrin-doktrin aliran kalam pada masa Dinasti Umayyah. 

69al-Jâbirî, al-Turâts …, 56. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

94 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Waîd (janji dan ancaman), dan amar am‟rûf nahi munkar. 70Jika 
dipandang selintas, doktrin ini adalah murni sebagai prinsip-
prinsip doktrin agama. Padahal, ia menyimpan muatan-muatan 
sosial politik di dalamnya. 

Kelima prinsip Mu‟tazilah itu, pada zaman itu, sedang 
berhadapan dengan pandangan lawan-lawan polemiknya (baca: 
ahl al-Sunnah) dan karenanya mengandung unsur politik terutama 
pada masalah kekuasaan dan kepemimpinan. Memang, secara 
teologis, kedua aliran ini berbeda pendapat secara tajam. 
Mu‟tazilah memiliki prinsip dan pandangan tentang kebebasan 
manusia meskipun harus mengesampingkan kehendak Tuhan. 
Sementara ahl al-Sunnah sebaliknya, menjadikan kehendak Tuhan 
sebagai sesuatu yang mutlak, meskipun harus mengesampingkan 
kebebasan dan tanggung jawab manusia. 

Menurut al-Jâbirî, akar-akar munculnya perdebatan teologis 
itu adalah adanya konflik yang berlangsung antara kalangan 
penguasa dinasti Umayyah beserta pendukungnya dengan para 
penentangnya dari kalangan generasi awal qadariyah yang 
mengangkat doktrin kebebasan kehendak manusia. 71  Jadi, 
dimensi politik yang dapat diungkapkan dari masalah teologis 
seperti yang tergambar dalam al-Ushûl al-Khamsah adalah adanya 
persoalan kekuasaan dan kepemimpinan dinasti Umayyah yang 
dianggap korup dan jabari dengan gerakan oposisi Mu‟tazilah. 
Kalangan Umayyah mentransendenkan masalah politik hingga 
menjadikannya masalah qadla dan qadar sebagai persoalan takdir, 
sehingga, respon yang muncul kemudian adalah politisasi ajaran-
ajaran agama (ta‟yîs  al-muta‟âlî) seperti yang tercermin pada 
Mu‟tazilah, Khawarij, Syi‟ah dan segenap kaum oposisi 
Umayyah. 72  Menurut al-Jâbirî, penggunaan ayat-ayat al-Qur‟an 
tentang predestinasi (ketidakbebasan) manusia oleh kalangan 

                                                 
70Dalam pembahasan ini, sengaja tidak dijelaskan secara detail dalam 

persepektif teologis dan aliran-alirannya. Untuk penelusuran lebih jauh 
tentang kelima doktrin Mu‟tazilah ini, silahkan baca diantaranya, „Abd al-
Jabbâr Ibn Ahmad, Syarh al-Ushûl al-Khamsah (Kairo: Maktab Wahbah, 
1965), 196; Muhammad Abû Zahrah, Târikh al-Madzâhib al-Islâmiyyah, Jilid I 
(Beirut: Dâr al-Fikr al-„Arabî, t.t.), 40; Harun Nasution, Teologi Islam (Jakarta: 
UI Press, 1988), 38. 

71al-Jâbirî, al-Turâts …, 58-9. 
72Ibid. 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 95 

Umayyah dan sebaliknya, tentang kebebasan oleh kelompok 
oposisi pada waktu itu lebih bersifat politik. 

Ketiga pendekatan yang ditawarkan al-Jâbirî di atas adalah 
prinsip-prinsip dan kerangka dasar yang merupakan kepentingan 
era kontemporer dalam membaca turâts masa lalu untuk 
kepentingan masa depan untuk mendapatkan objektivisme dan 
rasionalitas. Karena itu, mengenal secara baik turâts masa lalu, 
terutama model-model nalar Arab-Islam, adalah bagian penting 
dalam „proyek kritik Nalar Arab‟. 

Catatan Akhir 

Menelaah aspek-aspek pemikiran al-Jâbirî yang berkaitan 
tentang revitalisasi turâts sebagaimana terutang dalam kajian ini 
dapat ditarik benang merahnya bahwa kritik Jabiri terhadap turats 
Arab-Islam adalah kritik epsitemologis dan metodologis. Turâts 
dalam penegrtian al-Jâbirî adalah suatu warisan budaya, 
pemikiran, agama, sastra, seni, filsafat, tasawuf, kalam yang hadir 
dan menyertai kekinian kita yang datang dari masa lalu (dari kita 
maupun orang lain, jauh maupun dekat). 

Bangsa Arab-Islam dan juga bangsa-bangsa lain yang 
menerima transmisi budaya Arab telah mewarisinya berabad-
abad terutama sejak era kodifikasi sekitar abad ke dua hijriyah 
hingga datangnya era moderen dan kontemporer. Dalam rentang 
perjalanan itu, al-Jâbirî menemukan fakta bahwa pemikiran Arab 
telah lama didominasi oleh model pemikiran tertentu tepatnya 
nalar bayânî yaitu suatu metode berfikir Arab yang menjadikan 
teks (nash) baik langsung atau tidak langsung sebagai ukuran 
untuk menentukan kebenaran.  

Salah satu implikasi dari dominasi model nalar bayânî adalah 
bahwa turâts Arab-Islam tidak dapat beradaptasi secara baik 
dengan berbagai tantangan baru seperti modernitas. Dalam 
kerangka ini, al-Jâbirî memberikan jalan keluar berupa 
pembongkaran pemikiran terhadap turâts melalui alat 
epsitemologi yang condong kepada model nalar burhânî melalui 
tiga pendekatan yaitu, pendekatan strukturalis, pendekatan 
sejarah, dan pendekatan ideologi. 

Pendekatan struktural atas turâts menurut al-Jâbirî adalah 
upaya untuk merombak dari struktur (teks) yang sudah dianggap 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

96 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

baku dan tetap menjadi struktur (teks) yang bisa berubah-rubah. 
Hal itu berarti melakukan pembebasan dari segenap otoritas 
yang melekat pada dirinya dan pada gilirannya membuka 
kesempatan bagi otoritas lain. Ia menyamakan analisa struktural 
dengan metode dekonstruksi, yaitu merombak sistem relasi yang 
baku (dan beku) dalam satu struktur tertentu dan menjadikannya 
„bukan struktur‟ melainkan menjadikannya sebagai sesuatu yang 
berubah-rubah dan cair. 

Pendekatan sejarah berupaya mengaitkan pemikiran 
pengarang dengan historisitas kebudayaan, ideologi, politik, dan 
sosial. Pendekatan ini merupakan bentuk keniscayaan. Sebab 
selain akan mendapatkan pemahaman historis terhadap yang 
dikaji, juga berguna untuk menguji validitas model strukturalis 
yang ditawarkan sebelumnya. Kesalinghubungan antara si 
penulis dengan konteks sejarahnya perlu diupayakan karena dua 
alasan, pertama, keharusan memahami historisitas dan geneologi 
sebuah pemikiran yang sedang dikaji, kedua, keharusan menguji 
seberapa jauh validitas konklusi-konklusi pendekatan 
strukturalis. Yang dimaksud dengan „validitas‟ bukanlah 
„kebenaran logis‟ seperti tujuan utama strukturalis melainkan 
„kemungkinan historis‟ 

Sedangkan pendekatan ideologi adalah pembaharuan fungsi 
ideologis (sosio-politik) yang berisi suatu pemikiran, dengan 
jalan mengisi atau diisi, dalam  bidang kognitif yang menjadi 
salah satu bagiannya. Pendekatan ini penting, sebab ia adalah 
satu-satunya jalan untuk membuat suatu pemikiran klasik 
menjadi modern dalam dirinya sendiri, sekaligus mengaitkan 
pemikiran tersebut pada dunianya sendiri. Menurut 
keyakinannya, terobosan metodologis yang ia tawarkan berbeda 
dengan pendekatan fundamentalis-tradisionalis yang 
mengandalkan masa lalu sebagi alat untuk mengukur masa kini 
dan masa depan, juga berbeda dengan pendekatan golongan 
Marxis dan golongan Liberalis yang mengandalkan metode dan 
pemikiran Barat sebagai alat ukur dalam membaca turâts-Arab-
Islam. 

Konstruksi pemikiran al-Jâbirî—sebagai orang yang menjadi 
bagian dari wilayah itu—adalah kelanjutan dari pendahulunya, 
yaitu pemikiran yang berbasis pada „rasionalisme Andalusia‟ yang 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 97 

pernah dikembangan mulai dari Ibn Hazm, Ibn Rusyd, al-
Syâthibî, dan Ibn Khaldûn. Penilaian ini tidak hanya karena 
alasan geografis, melainkan secara intelektualpun bisa dipahami 
dengan melihat pemikiran-pemikiran yang dkembangkannya. 
Jika diteliti, apresiasi al-Jâbirî terhadap metodologi yang berbasis 
rasionalisme—sebagaimana para pendahulunya—sangat besar 
terutama ketika mengkaji masalah-masalah turâts Arab-Islam. 

Apakah yang membedakan al-Jâbirî dengan para pemikir 
yang mendahuluinya ratusan tahun itu? Secara metodologis, 
prinsip-prinsip dasarnya tidak berbeda yaitu berpegang pada 
basis rasionalisme yang, jika dirunut ke belakang akan sampai 
pada pendirian Aristotelian, yaitu prinsip-prinsip silogisme 
(burhân). Pada Ibn Rusyd misalnya, yang menjadi tantangan 
pemikirannya antara lain, adanya kesalahpahaman para filosof 
muslim seperti Ibn Sînâ dan al-Farâbî yang mencampuradukan 
antara pandangan Aristotels dengan Neo-Platonisme. Demikian 
pula ketika al-Ghâzalî menyerang filsafat. Pada masa al-Jâbirî, 
selain karena fakta intelektual atas pengaruh pemikiran lama, 
dunia pemikiran Arab-Islam mengahadapi tantangan baru yaitu 
hadirnya peradaban Modern yang banyak membawa implikasi 
baik secara intelektual maupun sosisl-politik yang itu tidak 
ditemukan pada masa lalu. Al-Jâbirî menyerukan bahwa modal 
intelektual berupa „penalaran rasional‟ tidak saja penting untuk 
„kritik diri‟ terhadap turâts, tetapi juga untuk dapat memahami 
modernitas yang sesungghnya, basis-basis epistemologinya 
diimpor dari wilayah Islam Barat. 

Sebagai pemikiran yang telah dilempar ke ruang publik, 
pemikiran al-Jâbirî adalah produk sejarah yang 
memungkinkannya untuk berubah, bergeser, bahkan berganti. 
Maka pemikiran al-Jâbirî hendaknya diapresiasi sebagai ijtihad 
intelektual dan bukan harga mati. Wa al-Lâh a„lam bi al-shawâb.● 

 
Daftar Pustaka 

 
„Abd al-Jabbâr Ibn Ahmad, Syarh al-Ushûl al-Khamsah (Kairo: 

Maktab Wahbah, 1965).  
„Âîsyah „Abd al-Rahmân, Turâtsunâ Baina al-Mâdli Wa al-Hâdlir 

(Kairo, 1991). 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

98 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Abd A‟la,  Dari Modernism ke Islam Liberal: Jejak Fazlur Rahman 
dalam Wacana Islam Liberal di Indonesia (Jakarta: Paramadina, 
2003). 

Al-Jâbirî, Post-tradisionalisme Islam (Yogyakarta: LKiS, 2000). 
Alois A. Nugroho, Esai-esai Bentara (Jakarta: Penerbit Buku 

Kompas, 2004). 
Al-Râghib al-Ashfahânî,  Mu„jam al-Mufradât al-Alfâzh al-Qur‟an 

(Beirût: Dâr al-Fikr, t.t.). 
Al-Syâthibî, al-Muwâfaqât fî Ushûl al-Syarî‟ah (Beirût: Dâr al-

Ma‟rifah, t.t.). 
Doyle Paul Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern, 2 (Jakarta: 

Gramedia, 1986). 
Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: It‟s Scope, Method and 

Alternatives”, dalam International Journal of Middle East 
Studies, vol. I (Cambridge: Cambridge University Press, 
1970). 

Francis Fukuyama, The End of History and The Last Man (New 
York: Avon Books, 1992). 

Hans Wehr,  A Dictionary of Modern Written Arabic (Ithaca: 
Spoken Language Service, 1976). 

Harun Nasution, Teologi Islam (Jakarta: UI Press, 1988). 
Hasan Hanafi, Dirâsat Falsafiyah: fî Fikr al-Islâmi al-Ma‟âshir 

(Beirût: Dâr al-Tanwîr, 1995). 
___________, Hassan Hanafi, al-Turâts wa al- Tajdîd: Mauqifina 

min al-Turâts (Beirût: al-Mu‟assasah al-Jam‟iyyah li al-
Dirâsâh wa al-Nasyr wa al-Tauzi). 

___________, Min al-Aqîdah ilâ al-Tsawrah (Kairo: Maktabah 
Madbouli, 2001). 

Ibn Qayyim al-Jauziyah, Ilm al-Muwaqqîn „an Rabb al-„Alamîn, Juz 
III (Beirût: Dâr al-Jil, t.t.). 

Ibn Rusyd, Fashl al-Maqâl fî Taqrîr fî mâ baina al-Syari‟ah min al-
Ittishâl (Beirut: Dâr al-Ma‟ârif, t.t.). 

Ibrahim M. Abû Rabi‟, “The Arab world” dalam, Seyyed 
Hossein Nasr and Oliver Leaman (ed.), History of Islamic 
Philosophy (London and New York: Routledge). 

Ibrahim Ozdemir, “Tradisi Islam dalam Pandangan Fazlur 
Rahman”, dalam Islamika, no. 2 (Oktober-Desember, 
1993).  



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 99 

Jalaluddin Rakhmat, Tinjauan Kritis Atas Sejarah Fiqh: Dari Fiqh 
Al-Khulafâ' Al-Râsyidîn Hingga Mazhab Liberalisme, diakses 
dari www. The Jalalcenter.com, diakses tanggal 10 Maret 
2008. 

Jamâl al-Dîn Muhammad Ibn Mukarram Ibn Manzhûr, Lisân al-
„Arab (Beirt: Dâr al-Shâdir, 1990). 

John Sotorey, Teori Budaya dan Budaya Pop, ter. Elli El Fajri 
(Yogyakarta: Qalam, 1993). 

K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX (Inggris-Jerman) (Jakarta: 
Gramedia, 1981). 

Kemal K. Karpat, Political and Social Thought in the Contemporary 
Middle East (New York: Routledge, 1982). 

Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia 1996). 
Luis Ma‟luf, al-Munjid fî al-Lughah wa al-A‟lâm (Beirût: Dâr al-

Masyriq, 2000). 
Luthfi Assyaukanie, “Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab 

Kontemporer”, Paramadina, vol. 1 Edisi Juli-Desember 
(1998). 

Mansur Fakih, Jalan Lain: Manifesto Intelektual Organik 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002). 

Miska Muhammad Amin, Epistemologi Islam: Pengantar Filsafat 
Pengetahuan Islam (Jakarta: UI Press, 1983). 

Muhammad „Imârah, Nazhrât Jadîdah Ilâ al-Turâts (Kairo: Dar al-
Qutaybah, 1988). 

Muhammad Abîd al-Jâbirî, Al-Turâts wa al-Hadâtsah: Dirâsât wa 
Munaqasyât  (Beirût: Markaz Dirasât al-Wahdah al-
„Arabiyah, 1995). 

___________, Arab Islamic-philosophy: a Contemporary Critique the 
Centre for Middle Eastern Studies, ter. Moch Nur Ichwan 
(Yogyakarta, Islamika, 2003). 

___________, Nahnu wa al-Turâts: Qirâat Muâshirah fî Turâtsina 
al-Falsafî (Beirût: Markaz Dirasât al-Wahdah al-„Arabiyah, 
1995). 

___________, Problem Peradaban: Penelusuran Jejak Kebuyaan Arab, 
Islam dan Timur (Yogyakarta: Belukar, 2004). 

___________, Takwîn al-„Aql al-Arabî (Beirût: Markaz Dirâsah 
al-Wihdah al-Arabiyyah, 1991). 



Abdul Mukti Ro‟uf, Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam: Perspektif Muhammad „Abid Al-Jâbirî 
___________________________________________________________ 

100 Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 

Muhammad Abû Zahrah, Târikh al-Madzahib al-Islâmiyyah, Jilid I 
(Beirut: Dâr al-Fikr al-„Arabî, t.t.). 

Muhammad Arkoun, al-Fikr al-Ushûl wa Isthihâlât al-Ta‟shîl: Nahw 
Târîkh Âkhar li al-Fikr al-Islâmî (Beirut: Dâr al-Sâqî, 1999). 

Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religious Thought in Islam 
(Kashmir-Bazar, Lahore 1965). 

Tayyib Tazyînî dalam Ma‟n Ziyâdah (et.al.), al-Mawsu„ah al-
Falsafah al-„Arabiyah (Kairo: Ma„had al-Anmâ‟ al-„Arabî, 
1986). 

Walid Harmaneh, Pengantar untuk buku al-Jâbirî, Kritik 
Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam (Yogyakarta, Islamika, 
2003). 


	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam Perspektif Muhammad ‚Abid Al-Jâbirî.pdf

