ISSN 1411-3457

(JLUMUNG

Jumal Studi Keislaman
Volume XIV- Nomor 1+ Juni 2010

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM




TRANSLITERASI
ARTIKEL

Abdullah Sattar

Sholihan

Suhermanto Ja’far

Abdul Mukti Ro’uf

Slamet Muliono R.

Aksin Wijaya

Mulyadi

Ahmad Choirul Rofiq

Win Usuluddin

INDEKS

ISI

Filsafat Islam:

Antara Duplikasi dan Kreasi ® 1-20
Al-Hikmah Al-Muta‘aliyyah:

Pemikiran Metafisika Eksistensialistik
Mulla Shadra e 21-38

Panenteisme dalam Pemikiran Barat
dan Islam e 39-62

Metode Pembacaan Turats Arab-Islam:
Perspektif Muhammad ‘Abid

Al-Jabiri e 63-100

Hermeneutika Al-Qur’an:

Antara Pemaknaan Tekstual

dan Kontekstual @ 101-120
Menimbang Kembali Paradigma Filsafat
Islam dalam Bangunan Keilmuan Islam
Kontemporer e 121-144

Konstribusi Filsafat Ilmu dalam

Studi Ilmu Agama Islam: Telaah
Pendekatan Fenomenologi e 145-176
Signifikansi Teori Popper, Kuhn, dan
Lakatos terhadap Pengembangan
IImu-Ilmu Keislaman e 177-196
Elusidasi Filosofis Kebhinekaan
Keagamaan: Refleksi atas Pluralisme
Keberagamaan Era Postmodern ® 197-226



Arab

(=

(oA BENQ|

oo b b GG G 6

PEDOMAN TRANSLITERASI

Latin

= sy
= sh
= d
= th
= zh

Arab Latin

« = f

S = q

4 = k

Jd = 1

A& = m

0 = n

s = 0w

> = h

. = ;

¢ = y

Untuk Madd

dan Diftong

I = 4(apanjang)
¢! = 1 (ipanjang)
sl = 1 (upanjang)
o = aw
gl = ay



METODE PEMBACAAN TURATS ARAB-ISLAM:
PERSPEKTIF MUHAMMAD ‘ABID AL-JABIRI

Abdul Mukti Ro’uf*

Abstract: The way how turdts (a term only found in contemporary Arabic-Islkam
or tradition) is viewed has been a critical problem. This is because queries abont it
imply rise and or fall of a civilization. This thesis has at least been proved by facts
of history that since the midst 19" century the world of Arabic-Islam thoughts
have been moving backward compared to that in the Western-modern thoughts.
This research will analyze Mubammad ‘Abid al-Jabir?’s thoughts that represented
contemporary  thinkers. Al-Jabiri was a muslim intellectnal born in Feiji
Southeast-Marocco in 1936. His initial acquaintance with philosophical thoughts
related to three prominent figures of Karl Marx (1818-1890), Gaston Bachelard
(1884-1962), and Louis Althusser (1918-1990). He was grown up in a setting
of Maghribi thoughts (Marocco-Andalusia), which was influenced by traditions of
French philosophy of Marxian. However, he doubted Marxian approaches in
Islamic history context.

Abstrak: Cara bagaimana turits—sebualh terma yang hanya ditemukan dalam
tradisi Arab-Islam kontemporer—dipahami telah menjadi suatu problem yang
amat mendesak. Hal itn karena pengabaian atasnya akan berimplikasi pada
kebangkitan atau  kejatuban  suatn  peradaban. Tesis itu  setidaknya telab
dibuktikan oleh kenyataan sejarah babwa semenjak pertengahan abad XIX
pemikiran  Arab-Islam — mengalami — kemunduran — dibandingkan  dengan
pemikiran-pemikiran Barat moderen. Kajian ini akan menganalisis pemikiran
Mubammad ~‘Abid ~ al-Jabir’s  yang  merepresentasikan  para  pemikir
kontemporer. Al-Jabiri adalah seorang intelektual muslim yang terlabir di Feii,
Maroko Tenggara, pada tabun 1936. Perkenalan awalnya dengan pemikiran
filosofis berkaitan dengan tiga figur penting, yaitu Karl Marx (1818-1890),
Gaston Bachelard (1884-1962), and Louis Althusser (1918-1990). Dia
tumbub besar dalam latar pemikiran-pemikiran Maghribi (Marocco-Andalusia),
yang dipengarubi oleh tradisi filsafat Perancis yang Marxian. Namun demikian,
dia meragukan pendekatan-pendekatan Marxian dalam konteks sejarah Islam.

Keywords: Turits, Tajdid, Era Kodifikasi Baru, Pendekatan
Strukturalis, Pendekatan Historis, Pendekatan Ideologis.

“Penulis adalah dosen pada Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri
(STAIN) Pontianak. email: muktirouf@yahoo.com.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 63



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

PEMIKIRAN dan peradaban Arab, semenjak pertengahan abad
XIX periode yang secara umum disebut Renaissance (nabdlab)!,
telah didominasi oleh pengakuan akan inferioritas dunia Arab
dan Islam saat ini, terlebih jika dihadapkan pada dunia Barat
modern, dan periode keemasan Imperium Arab-Islam Klasik.
Para pemikir dan intelektual mengalami keterbelahan kesadaran
(tandqud al-wijdan), antara keunggulan pemikiran Barat dengan
superioritasnya dalam bidang ekonomi, keilmuan, teknologi, dan
militer dengan ketertarikan terhadap kejayaan masa lalu Arab.
Buktinya, bahwa Arab dan muslim juga pernah mencapai posisi
tertinggi dalam kebudayaan dan bidang keilmuan di dunia.?
Dalam konteks ini, pemikir besar muslim, Muhammad Iqgbal,
mengatakan bahwa sejarah modern yang identik dengan
kebangkitan Barat pada sisi intelektualnya hanyalah suatu
perkembangan lebih lanjut dari beberapa fase terpenting dalam
kebudayaan Islam. > Bahkan pengandaian tersebut juga
memberikan penegasan kembali, bahwa Arab masih memegang
dasar dalam wacana agama, sastra, dan etika sosial yang tinggi.
Tahun 1967 dianggap sebagai “penggalan” (gdthi'ah) dari
keseluruhan wacana Arab modern, karena masa itulah yang
mengubah cara pandang bangsa Arab terhadap beberapa
problem sosial-budaya yang dihadapinya.* Pukulan telak Israel

membuat mereka bertanya-tanya ada apa dengan sekumpulan

! Nahdhah adalah sebuah gerakan politik dan kebudayaan yang luas
mendominasi periode 1850-1914. Bermula dari Suriah dan kemudian
berkembang di Mesir. Nabdlah mencoba, melalui penerjemahan dan
vulgarisasi, mengasimilasi keberhasilan-keberhasilan peradaban Eropa yang
besar, sambil menghidupkan kembali kebudayaan Arab klasik yang
mendahului abad-abad dekadensi dan dominasi asing. Pendapat ini berasal
dari A. Laroui yang dikutip dari Ibrahim M. Abu Rabi’, “The Arab World”,
dalam Seyyed Hossein Nasr dan Oliver Leaman (ed.), History of Islamic
Philosophy (London and Ney York: Routledge, 1996), 1085.

2 Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Islam
(Kashmir-Bazar, Lahore, 1965), 7.

3bid., 8.

4Pasca periode ini selanjutnya disebut dengan masa kontemporer
(mu’ashirab) hingga sekarang. Yang dimaksud dengan era kontemporer di sini
adalah kelanjutan modernitas dan pada saat yang sama adalah modernitas itu
sendiri. Lihat, Kemal K. Karpat, Po/itical and Social Thonght in the Contemporary
Middle East New York: Routledge, 1982), 13.

64 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

negara besar yang mempunyai jumlah tentara dan peralatan yang
cukup memadai dipaksa kalah oleh Israel, sebuah negara kecil
dengan tidak lebih dari tiga juta penduduknya? Inilah awal mula
yang dinamakan dengan kritik-diri yang kemudian direfleksikan
dalam wacana-wacana keilmiahan, baik dalam fora akademis
maupun literatur-literatur ilmiah lainnya.>

Salah satu problem pemikiran yang dibangun pasca tahun
1967-an itu adalah bagaimana memahami ulang tentang tradisi.
Problem ini sekaligus menjadi tantangan bagi pembangunan
kembali peradaban Islam secara umum. Beberapa kritik-diri itu
dapat dirumuskan misalnya dengan beberapa pertanyaan
filosofis: “bagaimana bisa hidup sesuai dengan tuntutan teks
agama di satu pihak, tetapi di pihak lain juga bisa menempatkan
diri secara seimbang dengan perkembangan-perkembangan
kemanusiaan? Bagaimana, di satu pihak, bisa terus
menyesuaikan diri dengan perubahan, tetapi, di pihak lain, tetap
menjadi muslim yang baik? Bagaimana menjadi autentik,
sekaligus menjadi modern? Bagaimana berubah, tetapi tetap
berpegang pada asas-asas pokok yang ditetapkan oleh agama?
Bagaimana menjaga keseimbangan antara a/-ashilah (autentisitas)
dan al-haditsah (modernitas)?”

Problematika peradaban Arab dan umat Islam ini kemudian
dianalisis secara beragam oleh banyak pemikir muslim dan
pembaharu dengan kapasitas, konteks sosial-politik, dan
kebutuhannya masing-masing. Meskipun secara umum mereka
sepakat bahwa salah satu penyelesainnya adalah dengan cara
mendefinisikan ulang tradisi Islam. Namun konteks dan metode
yang diajukan para pemikir itu memiliki mode intelektualnya
masing-masing.

Sekedar menyebut salah satu pemikir muslim, Muhammad
Igbal pernah menyatakan bahwa ada tiga faktor utama yang
membuat pemikiran Islam mengalami dekadensi, yaitu
konservatisme, mistisisme, dan materialisme. Konservatisme
agama, sebagaimana konservatisme dalam hal lain adalah sama
buruknya. Konservatisme yang menekankan ketaatan mutlak
pada tradisi akan merusak kebebasan kreatif diri dan menutup

> Luthfi Assyaukanie, “Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab
Kontemporer”, Paramadina, vol. 1 Edisi Juli-Desember (1998), 61.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 65



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

pintu bagi pendewasaan spiritual. Di sisi lain, mistisisme abad
pertengahan yang mengajarkan manusia untuk menolak ego dan
dunia konkret demi penyatuan dengan realitas sejati sebagaimana
halnya materialisme yang mengagungkan kebendaan telah gagal
secara pragmatis. Mistisisme telah mengajarkan suatu penolakan
palsu, memuaskan kebodohan, dan penghambaan spiritual.
Sedangkan materialisme telah memutuskan dirinya dari
spiritualitas sehingga melumpuhkan energi intuitif manusia.®

Analisis Igbal, dengan semangat intelektualisme pada
zamannya yang khas, merupakan pemikiran dari sekian banyak
pemikir dan pembaharu yang mencoba untuk membuat
diagnosa terhadap problem peradaban umat Islam. Dan setiap
pemikir tentu saja tidak dapat melepaskan dirinya dari
pengalaman intelektualnya, sejarah hidupnya, dan tujuan yang
akan dicapainya.

Secara umum, dari segi tipologi, sejauh menyangkut
penyikapan terhadap problem peradaban Arab khusunya dan
Islam pada umumnya yang secara spesifik membicarakan
tentang  tradisi dan modernitas dari  sudut pandang
kontemporer—mengikuti pemetaan A. Luthfi Assyaukanie—ada
tiga tipologi:” pertama, tipologi transformatik. Jenis tipologi ini
mengajukan proses transformasi masyarakat Arab-Muslim dari
budaya tradisional-patriarkal kepada masyarakat rasional-ilmiah.
Mereka menolak cara pandang agama dan kecenderungan mistis
yang tidak berdasarkan pada nalar praktis, serta menganggap
agama dan tradisi masa lalu sudah tidak relevan lagi dengan
tuntutan zaman sekarang; kedua, tipologi reformistik. Jika pada
tipologi transformatik metode yang ditawarkan adalah
transformasi sosial yang lebih dekat kepada marxisme, maka
tipologi reformistik yang diajukan adalah metode reformistik dan
dekonstruktif. Dua metode ini pada hakikatnya sama, namun

Igbal, The Reconstruction ..., 19.

7Sebagai perbandingan, sejauh menyangkut pembacaan kontemporer
tethadap tradisi—dengan sebutan yang berbeda tetapi sama secara
substantif—al-Jabiri membaginya menjadi tiga kelompok, model pembacaan
kaum fundamentalis, kaum liberal dan kaum marxis. Lebih detail lihat, al-
Jabitl, Arab Islamic-philosophy: A Contemporary Critique the Centre for Middle
Eastern Studies, ter. Moch Nur Ichwan (Yogyakarta: Islamika, 2003), 14-9.

66 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

memiliki cara penyampaian yang berbeda; e#iga, tipologi ideal-
totalistik ~ yang  sering  dipadankan dengan  kelompok
“fundamentalis”. Kelompok ini sangat commited dengan aspek
religius budaya Islam. Proyek peradabannya adalah bagaimana
menghidupkan kembali Islam sebagai agama, budaya dan
peradaban secara totalistik. Mereka pada umumnya menolak
unsur-unsur asing yang datang dari Barat.®

Tiga tipologi pemikiran yang memandang tradisi Islam—
dalam beberapa literatur diungkapkan dengan sebutan yang
berbeda, misalnya, “tradisionalis”, “modernis”, “neo-modernis”,
“fundamentalis”, “revivalis” dan lain-lain—adalah bukti bahwa
dinamika pemikiran Islam terus berlangsung secara dialektis dari
masa ke masa. Berbagai proyek pemikiran pencerahan terus
digarap dengan berbagai tantangannya sendiri.

Pada titik inilah, al-Jabiri seorang filosof kontemporer
kelahiran Maroko yang akrab dengan khazanah tradisi Islam
klasik dan tradisi pos-strukturalisme Perancis memberikan
alternatif pemikiran atas cara pandang terhadap tradisi dengan
perangkat paradigmatik yang relatif baru pula, minimal pada
wacana keagamaan dalam pemikiran Arab kontemporer.

Al-Jabifi—mengikuti pemetaan Luthfi—adalah pemikir yang
mewakili aliran  reformistik  yang mengusung metode
dekonstruktif dalam memandang tradisi. Dalam iklim intelektual
Arab-Islam yang cenderung berorientasi kepada teks, karya-
karya al-Jabirl memberikan alternatif baru dengan menekankan
pada pembacaan secara tri-dimensional terhadap masa lalu Arab,
sebagai sebuah alternatif. Dengan pembacaan seperti itu—
seperti dikutip Walid Harmaneh yang memberikan pengantar
terthadap karya al-Jabirl dalam edisi Inggris yang diterjemahkan,
Kritik Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam (Arab Islanzic-
philosophy: A Contemporary — Critigne)—al-]abiri  bermaksud

8 Assyaukanie, Tjpologi..., 63-5. Bandingkan dengan Charles Cruzman
(ed.), Liberal Islam: A Sourchook yang membagi tipologi pemikiran (tradisi)
Islam menjadi tiga, “Islam adat” (Customary Islam), “Islam revivalis” (Revivalist
Islam), dan “Islam liberal” (/iberal Islam); lihat dalam Charles Cruzman (ed.),
Wacana Islam 1iberal, Bahrul Ulum (et.al) (Jakarta: Paramadina, 2001), xi-
xxxvili; Mansur Fakih, Jalan Lain: Manifesto Intelektnal Organik (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2002), 248-55.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 67



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

membaca teks secara strukturalis, historis, dan ideologis

sekaligus. ?
Mengenal Sosok al-Jabiri

Dalam peta pemikiran Islam kontemporer, nama al-Jabiri
terdengar cukup akrab tidak saja di negerinya sendiri melainkan
di dunia Arab dan di dunia Islam pada umumnya. Nama
lengkapnya Muhammad ‘Abid al-Jabiri. Ia seorang pemikir Arab
kontemporer (asal Maroko) yang banyak menekuni bidang
filsafat terutama epistemologi.!” Ia memproyeksikan diri dalam
proyek pemikiran yang spesifik selain Hassan Hanafi (asal Mesir)
dan Muhammad Arkoun (asal Aljazair). Ketiganya adalah
pemikir Arab garda depan yang mendalami pemikiran Islam
kontemporer  terutama pada masalah  zrdts. Dengan
kesungguhan, kuantitas, dan kualitas atas beberapa karyanya
tentang masalah zurits, al-Jabirl dipandang sebagai pemikir yang
representatif dalam membangun kembali #urits Arab-Islam.!!

Al-Jabiri lahir di Figuig, sebelah selatan Maroko, tanggal 27
Desember 1935. Pendidikannya dari tingkat dasar sampai
perguruan tinggi lebih banyak ditempuh di tanah kelahirannya di
Maroko. Dia pernah setahun menempuh pendidkan filsafat di
Universitas Damaskus, Siria (tahun 1958). Setelah itu dia
melanjutkan  pendidikan diploma Sekolah Tinggi Filsafat
Fakultas Sastra Universitas Muhammad V di Rabat, (1967) dan
meraih gelar master dengan tesis tentang “Filsafat Sejarah Ibn
Khaldun” (Falsafah al- Tarikh ‘inda Ibn Khaldin).

Doktor bidang Filsafat, dia raih di Fakultas Sastra Universitas
Muhammad V, Rabat (1970), dengan disertasi yang masih

"Walid Harmaneh, “Pengantar untuk buku al-Jabiri”, Kritik Kontemporer
atas Filsafat Arab-Islam (Y ogyakarta: Islamika, 2003), xxiv.

10Dalam konteks pemikiran Islam, al-Jabiri dikenal dengan wacana
epistemologi bayani, ‘irfini, dan burbani. Lihat, Lorens Bagus, Kamus Filsafat
(Jakarta: Gramedia 1996), 212.

Dalam pemetaan Luthfi Assyaukanie, al-Jabiri dipersamakan dengan
Muhammad Arkoun yaitu reformis yang mengedepankan pendekatan
dekonstruktif dalam memandang tradisi yang dipengerauhi oleh gerakan
(post) strukturalis Perancis dan beberapa tokoh postmodernisme lainnya
seperti Levi-Strauss, Lacan, Barthers, Foucalt, Derrida, dan Gadamer. Lihat,
Assyaukanie, Tjpologi ..., 60.

68 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

membahas seputar pemikiran Ibn Khaldan, khususnya tentang
Fanatisme Arab. Disertasinya berbicara tentang “Fanatisme dan
Negara: Elemen-Elemen Teoritik Khaldunian dalam Sejarah
Islam”  (AK-‘Ashabiyyah  wa  al-Dawlah:  Ma'alim  Nazhariyyah
Khaldiniyyah fi al-Tarikh al- Isiami). Disertasi tersebut kemudian
dibukukan tahun 1971. Konon, al-Jabiri hanya menguasai tiga
bahasa: Arab, Perancis, dan Inggris.!2

Semasa muda al-Jabiri adalah pegiat politik  berideologi
sosialis dan sempat bergabung dalam partai Unzon Nationale des
Forces Popularies (UNFP) yang kemudian berubah nama menjadi
Union Sosialiste des Forces Popularies (USFP). Pada tahun 1975, dia
sempat menjadi anggota biro politik USFP. Selain pernah aktif
di dunia politik, al-Jabiri lebih dikenal sebagai seorang akademisi
yang sempat menjabat Pengawas dan Pengarah Pendidikan bagi
guru-guru Filsafat di tingkat menengah atas, sejak tahun 1965-
1967. Sampai sekarang dia masih menjadi Guru Besar Filsafat
dan Pemikiran Islam di Fakultas Sastra di Universitas
Muhammad V, Raba, sejak 1967. Kegiatan intelektualnya di
bidang filsafat tidak diragukan lagi. Walid Harmaneh!? mencatat
bahwa sejak tahun 1964 ia terus mengajar filsafat hingga
sekarang. Pada tahun 1966 bersama Musthafa al-Omari dan al-
Sattati, ia menerbitkan dua buku teks filsafat dan pemikiran
Islam. Buku terakhir mempunyai dampak yang besar bagi para
mahasiswa selama akhir dekade 1960-an dan awal 1970-an.
Hampir seluruh pengabdian intelektualnya dicurahkan untuk
kepentingan proyek pencerahan pemikiran Arab-Islam terutama
dalam masalah epistemologi Arab.

Konsepsi tentang Turits

Turits adalah segala sesuatu yang dengan sengaja dilahirkan
dari masa lalu dalam peradaban yang dominan, sehingga
merupakan masalah yang diwarisi sekaligus masalah penerima
yang hadir dalam berbagai tingkatan.!'# Secara etimologi, furits
mempunyai arti sesuatu yang diwariskan. Ibn Manzhur mengutip

12Harmaneh, Pengantar Jabiri .. ., xvil.

3] bid., xviil.

WHassan Hanafi, alTurits wa al- Tajdid: Mangifing min al-Turdts (Beirtt:
al-Muassasah al-Jam’iyyah li al-Dirasah wa al-Nasyr wa al-Tauzi), 18.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 69



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

dari Ibn al-‘Arabi yang menyatakan bahwa a/-turdts, al-wirts, al-
warts, al-irts, al-wirats dan al-irats adalah sama dan mempunyai arti
sama. !> Dalam al-Munjid, #urits diartikan dengan perpindahan
harta seseorang setelah ia meninggal; sesuatu yang ditinggalkan
orang yang telah meninggal dunia untuk diwariskan.1¢ Al-Raghib
al-Ashfahani memberi definisi dengan perpindahan suatu barang
dari seseorang kepada orang lain tanpa melalui akad dan
berkaitan dengan akad.!” Hans Wehr menerjemahkan ke dalam
bahasa Inggris dengan #nberitance dan legacy. '® Sementara itu,
Tayyib Tazyini menerjemahkan istilah  furdtsiypah  dengan
tradisionalisme.!”

Dalam al-Qur’an, kata zurdts muncul hanya sekali yaitu pada
surah al-Fajr (89:19): “Dan kamn memakan harta pusaka dengan cara
menghimpun (yang halal dan haram)’. Ayat ini dapat dimengerti
bahwa yang dimaksud dengan #urits adalah harta kekayaan yang
ditinggalkan oleh seseorang yang meninggal bagi yang masih
hidup. Sedangkan term irats disebutkan sebanyak dua kali yaitu
dalam surah al-‘Imran (3:180) dan surah al-Hadid (57:10) di
mana bunyi kalimatnya adalah: “Dan kepunyaan Allah-lah segala
warisan (yang ada) di langit dan di bumi. dan Allah mengetabui apa yang
kamn kerjakan’”.

Dalam tradisi yurisprudensi juga dikenal istilah warits. Para
fuqaha’ banyak memberikan ketentuan dalam persoalan
pembagian harta warisan kepada ahli waris sesuai dengan
ketetapan dalam al-Qur’an. Pembahasan ini secara khusus
dibahas dalam bab fariidl. Sedangkan dalam pengetahuan dan
disiplin pemikiran keislaman lainnya, seperti sastra, teologi

15]a juga mengutip dari al-Jawhari yang menyatakan bahwa term #urits
adalah fz-nya berasal waws. Jamal al-Din Muhammad Ibn Mukarram Ibn
Manzhr, Lisin al-‘Arab, Jilid II (Beirut: Dar al-Shadir, 1990), 200.

16 uis Ma'luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam (BeirGt: Dar al-Masyriq,
2000), 895.

"Dalam hal ini, Ashfahani juga menyatakan bahwa #rits berasal dari
wurdts. Al-Raghib al-Ashfahani,  Mujam al-Mufradit al-Alfazh al-Qur'an
(Beirtt: Dar al-Fikr, t.t.), 555.

8Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic (Ithaca: Spoken
Language Service, 1976), 1060.

Tayyib Tazyini dalam Ma’n Ziyadah (et.al.)), a/-Mawsu‘ah al-Falsafah al-
Arabiyah (Kairo: Ma‘had al-Anma’ al-‘Arabi, 1986), 308.

70 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

spekulatif, filsafat tidak ditemukan satupun kata yang
menjelaskan mengenai #urits yang mengungkapkan secara khusus
satu pengertian tertentu, apalagi memperoleh perhatian
memadai.?’

Sedangkan yang dimaksud dengan #urifs dalam tulisan ini
adalah dalam pengertian kontemporer yang menurut al-Jabiri
diartikan sebagai: “suatu warisan budaya, pemikiran, agama,
sastra, seni, filsafat, tasawuf, kalam yang hadir dan menyertai
kekinian kita yang datang dari masa lalu (dari kita maupun orang
lain, jauh maupun dekat)”.?! Dalam pengertian ini, wacana zurats
mengandung arti yang berbeda dengan yang disinggung oleh al-
Qur’an sebagaimana ayat-ayat yang disebut di atas dan berbeda
pula dengan bahasa Arab klasik sebagaimana yang dirumuskan
oleh beberapa kamus. Dalam bahasa Arab klasik, istilah zurats
penekanannya adalah pada persoalan meninggalnya seorang ayah
sehingga segala yang dimilikinya diambil alih oleh anak dan
keturunannya, maka yang ditunjuk oleh ##rits dalam kesadaran
kolektif bangsa Arab adalah mengenai keberadaan ayah dan anak
sekaligus dalam waktu yang bersamaan.?? Secara lebih spesifik,
soal kehadiran generasi pendahulu ke zaman generasi
penggantinya, soal kemunculan masa lalu ke masa kini. Inilah
konsepsi furits yang senantiasa hidup dan bersemayam dalam
kesadaran dan konteks pemikiran dan kebudayaan Arab Islam
hingga kini. Yaitu kebudayaan yang dilihat sebagai bagian
esensial dari eksistensi dan kesatuan umat Islam maupun bangsa
Arab.

Dalam kerangka ini, #urits tidak dilihat sebagai sisa-sisa atau
warisan kebudayaan peninggalan masa lalu, namun sebagai
bagian dari penyempurnaan kesatuan ruang lingkup dan kultur
yang terdiri atas doktrin agama dan syariat, bahasa, sastra, akal,
mentalitas, kerinduan, dan harapan. Jadi, #urits adalah sekaligus

20Dari pengertian ini dapat dimengerti bahwa term furits, mirits dan
semua term yang berasal dari derivasi dari kata waratsa, dalam wacana klasik,
tidak merujuk pada pengertian warisan kebudayaan dan pemikiran,
sebagaimana yang difahami saat ini.

2 al-Jabitl, AFTwurits wa al-Haddtsah: Dirdsat wa Munagasyat (Beirat:
Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1995), 23.

2]bid., 24.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 71



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

sebagai kesatuan dalam dimensi kognitif dan dimensi ideologis,
berdiri sebagai satu kesatuan dalam fondasi akal dan letupan-
letupan emosionalnya dalam keseluruhan kebudayaan Islam.??
Dengan demikian, yang dimaksud dengan swrits dapat
mencakup: pertama, tradisi maknawi berupa pemikiran dan
budaya, kedua, berupa material seperti monumen atau benda-
benda masa lalu, dan ke#zga, tradisi kebudayaan nasional, yakni
kebudayaan yang kita miliki dari masa lalu kita; Akeempat,
kemanusiaan yang universal, yakni yang hadir di tengah kita
namun berasal dari masa lalu orang lain.>*

Pada praktiknya, z#rdts mempunyai peran ganda dalam
wacana pemikiran Islam Arab modern dan kontemporer. Pada
satu sisi, seruan untuk kembali dan berpegang teguh kepada
tradisi dan orisinalitas yang merupakan bagian dari mekanisme
kebangkitan untuk maju, yang dikenal dalam proyek revivalisme
bangsa Arab dan juga dikenal di kalangan bangsa-bangsa lain
dalam sejarah. Mekanisme semacam ini pada intinya bertitik
tolak dalam prosesnya menuju sebuah kebangkitan dari asas
kebersamaan berpijak dalam tradisi dan kembali kepada dasar-
dasar ajaran yang melakukan kritik terhadap masa kini dan masa
lalu yang agak dekat. Kemudian dari sana dilakukan lompatan
menuju masa depan yang lebih cerah.

Namun, di sisi lain seruan tersebut pada dasarnya juga
merupakan reaksi atas tantangan yang berasal dari luar yang
ditampilkan oleh Barat dengan segenap kekuatan militer,
eckonomi maupun sains dan teknologi, yang dianggap
mengancam keberadaan dan eksistensi kehidupan bangsa Arab
dan umat Islam secara umum, sehingga keadaan ini pada
gilirannya menjadikan kebersamaan berpijak pada tradisi dan
kembali kepada dasar-dasar ajaran untuk melakukan kritik
terthadap masa kini dan masa lalu, melorot jadi bentuk
mekanisme pembelaan diri dan apologis. Demikianlah, kondisi-
kondisi objektif yang di satu sisi bisa mendorong laju
perkembangan wacana kebangkitan, namun di sisi lain, justru

2 al-Jabitl, Nabnu wa al-Turits: Qirdat Mudshirah fi Turétsind al-Falsafi
(Beirtt: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1995), 2.
24al-Jabirl, AFTurits ..., 24.

72 Ulnmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

telah membuat mekanisme dan proses kebangkitan tersebut
beralih menjadi mekanisme apologi dan pembelaan diri.

Hal ini berimplikasi pada tumbuhnya gairah untuk berpegang
teguh kepada otentisitas dan orisinalitas serta menghidupkan
kembali tradisi masa lalu. Semestinya, dalam situasi normal
sebuah proyek kebangkitan fenomena yang terakhir ini
diupayakan untuk dilampui dan dikritisi secara cermat dan
dewasa. Apalagi, proses ini kemudian dalam konteks
kebangkitan bangsa Arab berpapasan dengan kehendak
berlindung di bawah keagungan masa lampau, berpegang teguh
pada identitas diri, seiring dengan menguatnya tekanan yang
berasal dari luar, maka tidak heran bila kemudian tradisi bukan
hanya dijadikan sebagai tittk tumpu menuju masa depan. Tapi
juga ada yang lebih penting dari itu, yaitu sebagai proses
mempertegas kekinian, yakni untuk tetap hidup sambil
meneguhkan identitas diri.

Berdasarkan hal tersebut, seseorang bisa melihat munculnya
fenomena pembengkakan kandungan emosional dan ideologis,
di samping kandungan berbau serba hebat dan magis, yang
menyelimuti pengertian tradisi tersebut. Selain itu, tradisi masa
lalu juga menjadikan dirinya lebih dekat dalam kesadaran kolektif
Arab-Muslim daripada keberadaan kekiniannya. Akhirnya, tradisi
tidak lagi disediakan sebagai sebuah objek yang patut dianalisis
dan dikaji secara objektif tetapi ia sudah berwujud menjadi
sebuah makhluk yang mengekang diri dan memaksanya untuk
menyerah terhadapnya baik ditingkat kesadaran maupun
ketidaksadaran.

Secara lebih maju, ‘Aisyah ‘Abd al-Rahman (yang terkenal
dengan nama samaran Bintu Syathi—putri pesisir), dalam
bukunya Turitsuni Baina al-Madli wa al- Hadlir mengatakan:

“Bahwa kita tidak dapat membatasi lingkup turits Islam pada
zaman dan wilayah tertentu. Karena turits Islam mencakup selurub
warisan peradaban kuno kita, di sepanjang Zaman dan tempat.
Maka, tentu saja warisan kebudayaan Mesir kuno yang tertulis di
atas kertas-kertas papirns adalah termasuk  turdts Islam  pula.
Demikian pula halnya peninggalan kerajaan Babylonia, Asyur,
Syam, Yaman, Mesir, Maghrib, dan wilayah-wilayah lainnya. Hal
itu, menurut ‘Aisyah ‘Abd al-Rabmin karena selurnh penduduk

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 73



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

wilayah tersebut telah memeluk Islam, maka secara otomatis masa
lampan mereka menjadi milik Islam pula” >

Untuk zaman sekarang ini, seperti diakui oleh ‘Aisyah ‘Abd
al-Rahman, pemahaman #urits seperti itu memang tampak aneh
bagi kita. Namun, menurutnya, tidak aneh bagi kaum muslimin
pada era kejayaan Islam. Pada saat itu, pemahaman tentang
khazanah intelektual Islam telah demikian luas, sehingga tidak
terbatas pada warisan klasik yang ditinggalkan oleh era jahiliyah
dan bangsa Arab. Namun, mencakup semua wilayah yang telah
terislamkan, sehingga, tercatat dalam sejarah bahwa dalam
rangka memelihara dan mengembangkan khazanah intelektual
Islam, tidak saja dilakukan oleh kaum muslimin berdarah Arab,
namun juga oleh kaum muslimin dari belahan bumi lain.
Termasuk oleh umat Islam Nusantara (Indonesia), seperti Syekh
Nawawi al-Jawi, al-Palembani, al-Makassari, al-Ampenani, al-
Sumatrani, dan seterusnya.

Dalam sejarah, tercatat bahwa banyak ulama-ulama Islam
terkemuka tidak berasal dari belahan dunia Arab, seperti Imam
Bukhari, Imam Hanafi, Imam Ghazali, Imam al-Nasa’i, Ibn
Rusyd, Ibn Sina, Ibn Ginni, dan ulama-ulama lainnya. Dan
revitalisasi furits tidak hanya terbatas pada f#rits yang ditemukan
pada masyarakat Jahiliyyah dan bangsa Arab saja, namun juga
mencakup semua #urits bangsa-bangsa besar yang telah masuk
Islam. Di kemudian hari, usaha ini juga mencakup warisan klasik
bangsa Yunani. Bahkan, peradaban Yunani pun tidak serta-
merta timbul dari titik kosong, namun peradaban ini bersumber
dari  peradaban  Timur yang kemudian mewariskan
peradabannya. Seperti peradaban Wadi Nil, Wadi al-Wafidin,
India, dan lainnya.2

Pemahaman #urits seperti ini, menurut ‘Alsyah ‘Abd al-
Rahman adalah salah satu tanda kesadaran umat Islam akan
kedudukannya dalam percaturan peradaban saat ini. Dengan itu
pula, akan mempersiapkan umat Islam untuk menjadi pemimpin
peradaban dunia ini. Pertanyaan yang timbul kemudian tentunya

25‘Aisyah ‘Abd al-Rahman, Turdtsuné Baina al-Madli Wa al-Hadlir (Kairo:
t.p., 1991), 43-4.
20]bid., 10.

74 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

adalah: bagaimana merevitalisasi seluruh warisan klasik yang
demikian besar itu?

Usaha revitalisasi ##rits memang menjadi amat erat kaitannya
dengan usaha rekayasa masa depan Islam. Karena revitalisasi
turats —dengan pengertian seperti di atas— berarti rekonstruksi
seluruh peradaban Islam. Berusaha merevitalisasi zurits berarti
berusaha untuk mencari jati diri asli umat Islam. Karena dalam
turats itulah tersimpan kemegahan, kecemerlangan dan kejayaan
umat Islam. Di sana pula tersimpan pengalaman-pengalaman
historis umat ini. Pengalaman historis, selain pengalaman batin
dan fenomena alam adalah sumber pengetahuan lain yang diakui
dalam Islam.?’” Manis, getirnya, cerah, dan kelabu umat, serta
keberhasilan akses terhadap #urits tersebut dilihat oleh sejauh
mana pengaruh akses tersebut terhadap kejiwaan dan
intelektualitas umat ini. Terhadap sisi kejiwaan, dalam pengertian
bahwa dengan telaah ulang atas kejayaan umat Islam yang
terdapat dalam zurits tersebut akan mengembalikan kebanggaan
dan harga diri umat ini, dan membebaskan umat dari inferioritas
dan penyakit rendah diri. Terhadap sisi intelektualitas, dalam arti
bahwa dengan menelaah wulang #writs umat tersebut akan
merangsang dan mengembalikan kecemerlangan intelektualitas
umat dan membebaskan umat ini dari ketergantungan budaya.

Dalam benturan peradaban sekarang ini, telaah ulang
terthadap #urits menjadi terkait dengan 70 be or not to be-nya umat
ini, baik hidup, mati, jaya, atau binasa. Karena, dalam budaya
global hanya bangsa dan umat berperadaban kuatlah yang
mampu mempertahankan identitas dirinya. Bangsa dan umat
yang kuat tidak akan mampu bertahan di tengah arus budaya jika
ia tidak menyadari dan terikat kuat dengan warisan budayanya.
Dengan ikatan tersebut ia menyambung masa lalu, masa kini dan
masa depannya, dengan satu cita-cita dan semangat
perjuangannya. Sementara bangsa dan umat yang lemah akan
hilang ditelan oleh arus budaya global. Arah seperti ini amat jelas
terungkap dalam kajian Francis Fukuyama, dalam bukunya The
End of History.?

2T1gbal, The Reconstruction ..., 26.
28Francis Fukuyama, The End of History and The Last Man (New York:
Avon Books, 1992).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 75



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Dengan pemikiran seperti itu, ajakan untuk meninggalkan
sama sekali #urifs yang kita miliki dan mengambil secara utuh
peradaban Barat seperti ditawarkan oleh Thaha Husein dan
kaum sekuleris lainnya, atau ajakan untuk mencampakkan zurits
kemudian menggunakan segenap kemampuan intelek kita untuk
membangun peradaban baru dari titik nol, akan tampak amat
naif. Lebih bersifat bunuh diri peradaban dibandingkan dengan
mengembangkannya. Muhammad Imarah mengatakan bahwa
justru kematangan sebuah peradaban terlihat pada seberapa jauh
kesadarannya akan akar-akar warisan klasik yang ia miliki. Makin
dalam kesadaran itu, akan makin dalam pula ketangguhan dan
kematangan peradabannya. Peradaban Barat sekarang ini,
misalnya, dibangun di atas warisan peradaban dan karya
intelektual yang diolah oleh umat Islam. Umat Islam mengambil
sebagian peradaban itu dari bangsa Yunani. Sementara bangsa
Yunani mewariskannya dari bangsa Mesir kuno dan bangsa
India.

Dengan demikian, peradaban tersebut adalah hasil karya dan
milik bersama umat manusia. Umat Islam yang telah
menghidupkan peradaban tersebut dari lubang kegelapannya,
karenanya ia lebih berhak atas peradaban modern sekarang ini
dibandingkan dengan bangsa lainnya.?” Tentu saja, jika sekarang
umat Islam ingin merekostruksi peradabannya dengan banyak
menyerap dari peradaban Barat yang sedang mapan saat ini,
maka hal itu sebenarnya adalah suatu usaha untuk mengambil
kembali miliknya. Dalam buku Naghrit Jadidah 1la al-Turats,
‘Imarah mengatakan: “babwa untuk berinteraksi dengan  turdts
diperlukan konsensus dan kesadaran yang tinggi. Suatn kejelian untuk
memilah dan memilib mana yang bermanfaat dan mana yang justru
membawa  kemudharatan dari turits tersebut. Masalah yang timbul
kemudian adalah mana di antara turits tersebut yang bermanfaat dan
mana yang justru dapat merusak. Kemudian, siapa yang berbak untuk
menilai ini bermanfaat dan itu merusak, karena setiap pemikir akan
berbeda-beda sudut pandangnya”.

Di sini, menurut ‘Imarah, memang dibutuhkan sebuah sikap
tangeung jawab yang tinggi dalam diri orang yang melakukan

2 Muhammad ‘Imarah, Naghrit Jadidah 1la al-Turits (Kairo: Dar al-
Qutaybah, 1988), 15.

76 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

revitalisasi zurats. Karena mengungkap sesuatu yang berbahaya,
berarti ia turut menanggung akan akibatnya. Hal itu seperti furats
yang berisi kekafiran, sihir dan sebagainya. 3 Yang mesti
dilakukan adalah  bagaimana mentransformasi nilai-nilai
ketinggian dari #urits tersebut yang dapat membangun umat ini,
bukan sebaliknya: mentransformasi masalah dan problema yang
telah menggrogoti umat pada masa lampau kemudian
menghidupkannya kembali pada zaman sekarang.

Dalam revitalisasi #urits yang dilakukan, memang dibutuhkan
sebuah agenda besar dan dilakukan oleh sebuah kekuatan
kolektif. Pemilahan antara furifs yang bermanfaat dan tidak
seperti disebut di atas, misalnya, dapat diukur dan ditimbang dari
tujuan yang dicanangkan oleh agenda besar itu. Sisi yang
bermanfaat akan disebarkan kepada masyarakat umum dan sisi
yang berbahaya hanya akan menjadi bahan kajian para ahli
dibidangnya, tidak untuk khalayak ramai.3! Usaha kolektif untuk
menghidupkan kembali #urifs tersebut, dalam skala yang lebih
luas, barangkali bisa menjadi perwujudan suatu bentuk konsep
“mujaddid’ kolektif. Karena, menurut Yuasuf al-Qaradlawi, jika
saat ini kita menanti-nanti kemunculan sosok m#jaddid yang akan
datang pada setiap masa seratus tahun, seperti disinyalir dalam
hadis yang diriwayatkan oleh AbG Dawd dan al-Hakim, maka
pemahaman yang lebih membumi terhadap konsep mujaddid itu
adalah dengan mentransformasikannya menjadi sebuah kekuatan
kolektif kaum pembaru. Artinya, peran yang akan dijalankan
oleh sosok mujaddid tersebut, dalam konsep ini akan dijalankan
oleh sebuah kekuatan organisasi yang mempunyai ciri-ciri dan
semangat Zajdid itu, sehingga, jika sekarang ini umat Islam sibuk
menunggu dan mencari sosok mujaddid tersebut, maka dalam
konsep ini, yang akan menjadi kesibukan semua orang adalah
pertanyaan: Apa yang telah saya sumbangkan terhadap usaha
reformasi tersebut ? atau apa yang saya bisa lakukan untuk turut
serta dalam perwujudan cita-cita tersebut ?

Dari beberapa telaah terhadap #urits, yang menjadi perhatian
al-Jabiri bukanlah #urats itu sendiri, tetapi demi modernitas yang
lahir dari inti kehidupan yang mengungkapkan unsur-unsur

30‘Imarah, Nagharit ..., 16.
Sbid., 23-4.

Ulnmuna, N olume XIV Nomor 1 Juni 2010 77



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

kepribadian.3? Berkaitan dengan modernitas, menurut al-Jabiri
ada dua cara untuk mendapatkannya: perfama, mengkaji
dimanapun adanya tanpa disibukkan oleh keharusan
menanamkannya di tanah, dan pada gilirannya sibuk
mempersiapkan tanah ini. Kedna, memandang modernitas
sebagai produk historis dan modernitas kontemporer sebagai
sepenggal fase historis Eropa.33

Dalam alur pemikiran al-Jabiri, ia seringkali menyebutkan
istilah dengan al-‘Agl al-‘Arabi, yang kemudian dikritik oleh
Hassan Hanafi sebagai istilah yang sangat jauh dari maksud asli
dengan konteks zurats. 3 Menurut Hanafi, istilah ‘ag/ tidak
merepresentasikan pada sifat kekelompokan (gawm), namun ‘ag/
tersebut adalah nalar murni yang ada pada setiap manusia,
beraktifitas atau sendiri, dengan potensi atau fakta, dengan
pembawaan atau perolehan, di mana semua itu adalah salah satu
kekuatan manusia yang memestikan adanya peradaban atau
turats. Jadi, surdts yang digagas oleh al-Jabiri dengan proyek ke
arabannya, dalam beberapa hal tidak sepenuhnya disepakati oleh
para pemikir. Oleh karena itu ada beberapa tokoh yang tidak
membuat kajian yang sifatnya parsial seperti Arab, Persia, dan
Eropa. Namun, mereka membuat yang sifatnya universal seperti
Islam. Misalnya, Arkoun menggunakan istilah ‘Nalar Islam’. 3
Tentu, penggunaan istilah yang berbeda-beda itu mempunyai
argumentasi dan tujuannnya sendiri.3°

2al-Jabird, Problem Peradaban: Penelusuran Jejak Kebuyaan Arab, Islam, dan
Timur (Yogyakarta: Belukar, 2004), 260.

3]bid.

3Hasan Hanafi, Dirdsat Falsafiyab: fi Fikr al-Islimi al-Ma’ashir (Beirat: Dar
al-Tanwir, 1995), 48.

¥]stilah ‘nalar Islam’ yang digunakan Arkoun, misalnya dijumpai dalam
karyanya, Pour une Critigue de la Raison Islamique (Paris: Maisonneuve-Larose,
1984), dikutip dari keterangan Ahmad Baso, “Posmodernisme sebagai kritik
Islam: Kontribusi Metodologis “Kritik Nalar” Muhammad Abid al-Jabiri”,
al-Jabitd, Post-tradisionalisme Islam (Y ogyakarta: LKIS, 2000), xvii.

36Adapun penggunaan istilah “nalar Arab” (wagd al-‘Arabi) oleh al-]abiri
seperti dijlelaskannya, lebih karena pilihan strategis yaitu bahwa literatur
yang diteliti al-Jabiri adalah literartur Arab yang ditulis oleh orang Arab dan
dilingkupi oleh tradisi Arab. Kenapa tidak menulis “nalar Islam”? Karena
menurutnya, jika ditulis “nalar Islam”, ia tidak menguasai semua bahasa yang

78 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Metode Pembacaan terhadap Turats

Arus utama pemikiran al-Jabiri adalah pada masalah-masalah
epistemologi 37 dan metodologi, sehingga sepanjang karir
intelektualnya ~ banyak  dicurahkan  untuk  kepentingan
pembangunan kembali ##rits Arab-Islam. Karena itu, akal Arab
(al-‘Aql al-Arabi)—tepatnya kritik terhadap akal Arab (Nagd al-
‘Agl al-‘Arabl)—mendapat perhatian yang cukup besar.38 Akal
Arab adalah dokementasi prinsip dan kaidah yang diberikan oleh
kultur Arab kepada para pengikutnya sebagai landasan
memperoleh pengetahuan sebagai aturan epistemologi, yaitu
sebagai kumpulan dan konsep dan prosedur yang menjadi
struktur bawah sadar dari pengetahuan dalam fase sejarah
tertentu. Akal Arab dalam kapasitasnya sebagai instrumen
pemikiran dan pemahaman berupa produk teoritis yang
karakteristik-karakterisitiknya dibentuk oleh peradaban tertentu,
dalam hal ini adalah peradaban Arab.?

Dalam pandangan al-Jabiri, struktur akal Arab telah
dibakukan dan disistimatisasikan pada era kodifikasi (‘ashr al-
tadwin) pada pertengahan abad kedua Hijriyah. ¥ Sebagai

ditulis kalangan Muslim tentang #urdts. Misalnya ia tidak menguasai bahasa
Persia. Lihat keterangan al-Jabiri dalam, A~ Turdts ..., 320-1.

37Epistemologi berasal dari kata Yunani epistenze dan logos. Episteme berarti
pengetahuan dan /ogos berarti ilmu atau teori. Epistemologi dapat diartikan
menjadi teori tentang pengetahuan. Dalam bahasa Inggris sering disebut
sebagai theory of knowledge. Lihat, Miska Muhammad Amin, Epistemologi Isiam:
Pengantar Filsafat Pengetabuan Isiam (Jakarta: Ul Press, 1983), 1.

3 Untuk menguatkan pendapat ini, al-Jabirl misalnya menulis secara
khusus dan serius tentang diskursus epistemologi Arab dalam salah satu
triloginya, Bunyah al-‘Agl al-Arabi: Dirésah Tahliliyyah Nagdiyyah li al-nuzhbum al-
ma’rifab fi al-Tsaqdfah al-Arabaiyyah. Buku ini mengupas secara panjang lebar
tentang nalar bayani, irfani, dan burbani. Dalam mengulas pemikiran Arab
kontemporer, Ibrahim M. Abu Rabi’, ketika membahas pemikiran al-Jabiti
membuat sub judul, epistemology and philosophy. Lihat, Ibrahim M. AbG Rabf’,
“The Arab world”, dalam Seyyed Hossein Nasr and Oliver Leaman (ed.),
History of Islamic Philosophy (London and New York: Routledge), 1094.

Mal-Jabitl, Takwin al-‘Aql al-Arabi Beirtt: Markaz Dirasah al-Wihdah al-
Arabiyyah, 1991), 15.

4 Pemahaman keagamaan yang umumnya digunakan masyarakat
kontemporer sebenarnya tidak jauh beranjak dari paradigma yang digunakan
pada era kodifikasi. Setidaknya masih jarang—untuk tidak mengatakan

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 79



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

konsekuensinya, dunia pemikiran yang dominan pada masa itu
mempunyai kontribusi besar dalam menentukan orientasi
pemikiran yang berkembang kemudian. Pada perkembangan
berikutnya, atau apa yang sering disebut sebagai era kodifikasi
baru (‘ashr al-tadwin al-jadid), akal Arab dihadapkan pada dua
tantangan besar, pertama, kesadaran akan tantangan peradaban
Barat yang membangunkan dari tidur panjang dan
memposisikannya pada ‘lingkaran pinggiran’ dan menjadikan
Barat sebagai pusat, kedua, reaksi balik yang berusaha menggapai
legitimasinya pada masa lampau dengan menjadikan masa lalu
sebagai pusat rotasi. Pengaruh kedua inilah yang menguasai
secara dominan diskursus pemikiran Arab kontemporer.*!

Bagi al-Jabiri, tidak ada jalan untuk membangkitkan
pemikiran Arab baik dalam konteks merespons peradaban Barat
secara cksternal maupun untuk menghadapi jalan pikiran yang
mengandalkan masa lalu kecuali dengan mengoreksi secara
metodologis struktur pemikiran Arab. Untuk kebutuhan itu, al-
Jabiri mengajukan beberapa pendekatan yang dianggap relevan.
Metodologi dalam kajian keilmuan merupakan dasar utama
untuk mengetahui validitas dan akurasi dalam kajian. Karena itu,
untuk mengangkat pemikiran zurits, bagi al-Jabirl, pelacakan
terhadap metodologi yang digunakan menjadi keniscayaan yang
tidak dapat dihindari.

Meskipun demikian, menurut al-Jabiri, tidak semua jenis
metodologi bisa dikatakan tepat untuk diterapkan dalam suatu

belum ada—upaya untuk untuk melakukan diskoneksitas paradigmatik.
Kecenderungan  yang mengemuka hanya sekedar “memelihara”,
“mengagumi” atau paling jauh “melanjutkan”, sehingga sikap terhadap
tradisi klasik selalu dalam posisi “dipandang” dan bukan “memandang”.
Muhammad Arkoun mempertegas kenyataan tersebut bahwa upaya mencari
outentisitas oleh antara lain, Imam al-Syafil (204 H) dalam bukunya, a/
Risdlah (buku yang memuat dasar-dasar figh), Imam Asy’arl dalam bukunya,
Magalit al-Islamiyyin (buku yang menjelaskan teori kasab, Ibn Taymiyah (728
H) dalam bukunya, al-Siydsah al-Syariyyah (figh politik). Begitu juga yang
terjadi di kalangan Syi’ah khususnya Syi’ah Ismailiyyah, seperti al-Kailani
(329 H) dalam bukunya, a/-Kdf7, Ibn Babawaih (381 H) dalam bukunya, Man
la Yadlurrubn al-Fagih, dan al-Nu'man (364 H) Da'dgim al-Islim. Lihat,
Muhammad Arkoun, a~Fikr al-Ushil wa Isthihdldt al-Ta’shil: Nabw Térikh
Akbar li al-Fikr al-Islami (Beirut: Dar al-Saqi, 1999), 7.
4al-Jabird, Takwin ..., 10.

80 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

objek kajian tertentu. Karena itu, menentukan tujuan dari suatu
metodologi adalah bagian yang penting. Adapun tujuan dari
metodologi  atas  furdts  Arab-Islam  adalah  bagaimana
mewujudkan secara maksimal sikap yang rasional dan objektif.
Yang dimaksud dengan ‘objektivisme’ (madlu’iyah) di sini adalah
menjadikan zurits (tradisi) lebih kontekstual dengan dirinya. Dan
itu berarti harus ada upaya pemisahan dari dirinya dan konteks
kekinian. Sedangkan yang dimaksud dengan ‘rasionalitas’
(ma’quliyah) adalah menjadikan zurits lebih kontekstual dengan
kondisi kekinian.#? Jika dirumuskan lebih lanjut, maka tujuan
metodologi atas #urits yang dimaksud al-Jabiri adalah bagaimana
memperlakukan furits  sebagai sesuatu yang relevan dan
kontekstual dengan keberadaannya sendiri terutama pada tataran
problematika teoritisnya, kandungan kognitif, dan juga substansi
ideologisnya.

Misi metodolgis yang diajukan al-Jabiri adalah untuk
menjawab pertanyaan dasar: “bagaimana kita bisa terbebas dari
kekangan otoritas tradisi yang membelenggu kita dan bagaimana
pula kita bisa memperlakukan otoritas kita sendiri terhadapnya?

Dalam kerangka itu, al-Jabirl menggunakan tiga metode
berfikir yaitu, pendekatan strukturalis, analisa sejarah, dan kritik
ideologi. Ketiganya ada dalam konteks pendekatan ‘kritik’.4* Tiga
metode itu digunakan al-Jabiri untuk dua tujuan yaitu
mengungkapkan objektivisme dan kesinambungan (continuity).
Yang dimaksud oleh al-Jabirl dengan objektivisme adalah dalam

“2al-Jabirl, al-Turdts ..., 47.

#Dalam konteks pemikiran al-Jabiri, kata ‘kritik’ atau ‘nalar’ yang dalam
beberapa bukunya disitilahkan dengan nagd, ada dalam pengertian: ‘suatu
aktivitas yang bersifat historis’ Kata ‘kritik” di sini mengandung pengertian
bagian dari kritik ‘epistemik’ yang melihat pikiran sebagai satu sistem.
Artinya, bagaimana memahami pendapat seseorang bukan dengan melihat
‘siapa yang melontarkannya’ namun apa sistem yang mempersatukan
pemikirannya sehingga melahirkan pemikiran yang beragam. Pengertian
‘kritik’ versi al-Jabirl yang demikian itu dapat dilacak dari pemikiran
Foucault, Claude Levi-Strauss, dan Altuhsser. Pendepat seperti ini misalnya
ditemukan dalam tulisan Baso, Posmodernisme ..., ix-liv. Sebagai perbandingan
lihat juga penjelasan John Sotorey ketika membahas tentang “strukturalisme
dan posstrukturalisme”, John Sotorey, Teori Budaya dan Budaya Pop, ter. Elli
El Fajri (Yogyakarta: Qalam, 1993), 105-37.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 81



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

dua tataran, pertama, hubungan yang berawal dari sang subjek
meunuju objek. Maksudnya, objektivisme dalam konteks ini
adalah pemisahan sebuah objek kajian dari sang subjek, atau
dengan bahasa lain, antara teks (yang dibaca) dan si pembaca
teks. kedua, relasi yang berangkat dari objek menuju subjek, dan
ini digerakkan oleh faktor objektif di atas.**

Objektivisme dan kesalinghubungan itu mutlak dilakukan
dengan dua tujuan, pertama, untuk merekonstruksi dalam bentuk
yang baru dengan pola-pola hubungan yang baru pula, kedua,
untuk menjadikannya kontekstual dan membumi dengan
keberadaan kekinian terutama pada tingkat pemahaman rasional
dan  fungsi  ideologis-epistemologis  yang  diembannya.
Ringkasnya, objektivisme itu hendak mengungkapkan konteks
epistemologis, sosiologis, dan historis. Di antara tiga metode itu
antara lain:

Pertama,  pendekatan  strukturalis  (al-bunyawiyah). *> Yang
dimaksud pendekatan strukturalis di sini adalah bagaimana
mengkaji sistem pemikiran yang diproduksi penulis teks sebagai
sebuah totalitas, yang diarahkan oleh berbagai kesatuan konstan,
dan dapat diperkaya dengan beberapa bentuk transformasi, yang
didukung oleh pemikiran penulis yang berkutat pada poros yang
sama. Pemikiran penulis harus difokuskan pada problematika
utama yang mampu menerima berbagai bentuk transformasi
sebagai tempat bagi beroperasinya pemikiran penulis, sehingga
suatu gagasan akan mendapatkan tempat alami dalam
totalitasnya. Salah satu doktrin umum strukturalisme adalah

Hal-Jabird, a/-Turits ..., 26-7.

#Strukturalisme sebagai suatu pendekatan filosofis muncul pertama kali
di Perancis sebagai hasil dari tulisan-tulisan Claude Levi-Staruss. Diantara
tokoh lain yang bisa disebut di sini sebegai penggerak aliran ini adalah,
Ferdinand De Saussure sebagai pendiri linguistik struktural, Jacues Lacan
sebagai pendiri mazhab Freudian Paris, Louis Althusser yang memperluas
analisis strukturalis ke arah pemikiran Karl Marx, Roland Berthes yang
menerapkan analisis sturukturalis pada kritik sastra, Michel Foucault yang
menerapkan strukturalisme pada filsafat, Guenther Schiwy yang mengaitkan
strukturalisme dengan kekristenan. Dan akhirnya, orang seperti al-Jabiri yang
menggunakan strukturalis untuk kepentingan pembahasan #urits Arab-Islam.
Meskipun ia sendiri lebih berat menggunakan analisa sejarah. Maka, tidak
diragukan lagi bahwa al-Jabiri jelas dipengaruhi oleh filsafat Perancis.

82 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

menegaskan perlunya untuk menghindari pembacaan makna
sebelum membaca ungkapannya agar gagasan yang dibaca
menemukan ruang dan posisinya secara alami. Dan ungkapan
yang dipahami sebagai bagian dari relasi dan bukan kata-kata
yang maknanya berdiri sendiri.*0

Analisa struktural atas zurits menurut al-Jabiri adalah upaya
untuk merombak dari struktur (teks) yang sudah dianggap baku
dan tetap menjadi struktur (teks) yang bisa berubah-rubah. Hal
itu berarti melakukan pembebasan dari segenap otoritas yang
melekat pada dirinya dan pada gilirannya membuka kesempatan
bagi otoritas lain. Ia menyamakan analisa struktural dengan
metode dekonstruksi, yaitu merombak sistem relasi yang baku
(dan beku) dalam satu struktur tertentu dan menjadikannya
‘bukan struktur’ melainkan menjadikannya sebagai sesuatu yang
berubah-rubah dan cair.#’” Dalam analisa struktural seperti itu,
persoalan yang muncul kemudian adalah ‘siapa yang berkuasa’,
teks atau pembaca teks?

Al-Jabirl memberikan contoh pendekatan ini dengan
menganalisa suatu (teks) hadist Nabi yang sudah dikenal luas
oleh umat Islam tentang masalah bid’ah: “Ku/lu manbdatsah bid'ab,
wa kulln bid'ah dlaldlah, wa kullu dlalilab fi al-Nar” (setiap yang
bersifat baru adalah bid’ah, dan setiap bid'ah adalah sesat, dan
setiap kesesatan masuk neraka). Jika dilihat dari struktur
bahasanya, teks hadist ini memiliki unit-unit wacana: (1) “Ku/lu
manhdatsah bid'ah”, (2) “kullu bid'ah dlaldlah”, (3) “kulln dlaldlab fi
al-Nar’. Pada unit yang ketiga terdapat masalah logis yang
merupakan keindahan dari segi bahasa. Yang dimaksud dengan

4Di bagian lain al-Jabiri menambah penjelasan dan pembedaan antara
pendekatan struktural dan komposisional. Pendekatan komposisional seperti
yang dilakukan oleh para ahli kimia misalnya ketika mereka meneliti air
terdapat dua partikel yaitu oksigen dan hidrogen yang keduanya berditi
sendiri. Hal ini berbeda dengan pendekatan struktural ketika memisahkan
bagian-bagian dalam satu objek kajian, bagian-bagain itu disalinghubungkan
hingga membentuk kesatuan pemikiran. Al-Jabirl, a/Turits ..., 49.

47Jika diteliti contoh-contoh yang diberikan oleh al-Jabiri terhadap tiga
model pendekatan itu, ia selalu menyebutnya sebagai upaya dekonstruksi
atas tradisi.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 83



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

“kesesatan masuk neraka” adalah orang-orang yang mengerjakan
kesesatan itu.8

Menurut al-Jabiri teks hadist di atas dapat diformulasikan
dalam bentuk rumusan logika yang urut-urutannya dapat disusun
sebagai berikut: setiap (a) adalah (b); setiap (b) adalah (c); dan setiap (c)
adalah (d). Dengan demikian, secara logika bisa dikatakan bahwa:
setiap (a) adalah (d). Demikianlah kesimpulan yang logis dan pasti
dari model penelaran seperti itu. Bila model logika seperti itu
diterapkan langsung terhadap bunyi teks hadist di atas, akan
didapatkan logika, “Ku/lu manbdatsab fi al-Nar (“setiap hal yang
baru masuk nereka”). Model penelaran seperti itu tentu saja
bertentangan dengan akal sehat dan agama karena tidak semua
yang baru dianggap haram.

Menurut al-Jabiri, untuk menemukan keabsahan dari teks
hadist di atas, harus ditemukan unit wacana yang memiliki arti
khusus yang menghungkan dengan unit wacana yang lain. Dalam
hal ini adalah unit wacana tengah, “u/lu bid'ah dlalilah”. Yaitu,
bahwa yang dimaksud dengan hadist di atas bukanlah “semua
hal yang baru”, tetapi hanya jenis maubdatsah yang dibatasi oleh
ungkapan “kullu bid’ah dlalilah”. Pertanyaannya, sistem nilai apa
yang membuat “sesuatu yang baru” itu menjadi “sesat’?

Al-Jabiri menjelaskan bahwa konteks relasi yang terjalin di
antara unit-unit wacana dari teks hadist itu hanya yang berkaitan
dengan masalah bid’ah dalam agama. Yaitu yang berpretensi
menambah sesuatu hal yang baru dalam urusan sistem ibadah
dalam agama. Salah satu contohnya adalah kewajiban berpuasa
dalam bulan Ramadhan. Bila ada seseorang yang ingin
menamabah satu atau dua hari (dari waktu yang telah ditetapkan
oleh agama) maka ia telah melakukan suatu bid’ah dalam urusan
agama schingga dikhawatirkan akan merusak keutuhan sistem
agama. % Karena itu, kalangan fuqaha mendefinisikan makna
bid'ah sebagai berikut: “segala hal yang dibuat-buat oleh manusia
dalam urusan agama dengan niat bid’ah”

Dengan memaknai teks hadist secara spesifik pada
persoalan-persoalan bid’ah dalam urusan ibadah dalam agama,
menurut al-Jabiri telah menempatkan teks hadist itu menjadi

4al-Jabirl, a/-Turdts ..., 50.
OIbid., 51.

84 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

kontekstual dan relevan pada dirinya. Adapan untuk
menjadikannya relevan dengan kekinian berkaitan dengan
persoalan #btida’ (inovasi) dan jadatsah (modernitas). Bagi al-
Jabiri, masalah yang ditentang dalam hadist itu adalah masalah-
masalah baru dan inovatif dalam masalah agama yang diniatkan
dengan tujuan ibadah. Adapun kreasi dan inovasi manusia
sendiri yang ditujukan untuk kepentingan dan kemaslahatannya,
termasuk mendayagunakan alam schingga bermanfaat bagi
kehidupan manusia dan kemanusiaan semuanya tidak termasuk
dalam katagori bid’ah sesuai dengan yang dipahami dalam hadist
1tu.

Dengan analisa demikian dapat disimpulkan bahwa hadis di
atas akan ‘relevan dengan dirinya’ karena kandungan maknanya
terbatas pada ruang lingkup yang berkaitan dengannya, yaitu
terbatas pada sistem nilai yang dikandungnya. Ia juga menjadi
‘relevan dengan kekinian kita’ karena relevansi itu berlangsung
pada tingkat pemahaman dan rasionalitas.

Kedna, pendekatan bhistoris (al-tarikhi). Pendekatan ini berupaya
mengaitkan ~ pemikiran  pengarang  dengan  historisitas
kebudayaan, ideologi, politik, dan sosial. Pendekatan ini
merupakan bentuk keniscayaan. Sebab selain akan mendapatkan
pemahaman historis terhadap yang dikaji, juga berguna untuk
menguji  validitas model strukturalis yang ditawarkan
sebelumnya. Kesalinghubungan antara si penulis dengan konteks
sejarahnya perlu diupayakan karena dua alasan, pertama,
keharusan memahami historisitas dan geneologi sebuah
pemikiran yang sedang dikaji, kedua, keharusan menguji seberapa
jauh validitas konklusi-konklusi pendekatan strukturalis. Yang
dimaksud dengan ‘validitas’ bukanlah ‘kebenaran logis’ seperti
tujuan utama strukturalis melainkan ‘kemungkinan historis’°

Pendekatan historis yang diajukan al-Jabirl sesungguhnya
telah menjadi kecenderungan bagi kalangan para pemikir
posmodernisme. 5! Pendekatan seperti itu misalnya bisa

1bid., 32.

>Menurut Lyotard, posmodernisme adalah era krisis status pengetahuan
vang terjadi di Barat. Maksudnya adalah era ini menolak klaim-klaim
modernisme tentang metanarasi yang mengatur dan menjustifikasi praktek
pluralitas sehari-hari. Dengan kata lain, posmodernisme adalah pengakuan

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 85



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

ditemukan dalam pemikiran Michel Foucault hingga teori
kritisnya Jurgen Habermas (lahir 1929 M) yang tergabung dalam
mazhab Frankfurt.52 Strategi dasar dari teori yang dikembangkan
Habermas adalah bagaimana menguji dan menilai secara kritis
pola-pola institusional, ideologi, atau bentuk-bentuk kesadaran
menurut perspektif kebutuhan dasar manusia, seperti otonomi,
perkembangan diri dan sebagainya. Melalui tindakan itu, manusia
berpijak pada nilai-nilai  yang dibuatnya sendiri dan
membebaskan dirinya dari dominasi yang bersifat transendental
sehingga manusia menjadi pemilik dari kehidupan.>’

Sejalan dengan pendekatan Habermas, Fazlur Rahman juga
melakukan hal yang sama untuk meneliti tentang bangunan
epistemologi teologi klasik yaitu dengan menggunakan model
pendekatan sejarah. Bedanya, menurut Ozdemir, Habermas
menerapkan kritisisme rasio atas rasio sedangkan Fazlur Rahman
menggunakan rasio yang sudah dicerahkan wahyu.>* Dengan

pada adanya multirasionalitas.  Artinya, klaim rasionalitas  bagi
posmodernisme tidak bersifat universal maliankan partikular: rasionalitas
siapa? Atau rasionalitas yang mana? Lihat keterangan Alois A. Nugroho,
Esai-esai Bentara (Jakarta: Penerbit Buku Kompas, 2004), 4.

>2Beberapa tokoh yang ikut mendirikan mazhab Frankfurt adalah, Max
Horkheimer, Theodor W. Adorno, Herbert Marcus, dan Jurgen Habermas.
Mazhab ini mengembangkan teori kritis, yaitu suatu pendekatan
emansipatoris yang dicirikan oleh tiga hal, (1) bersifat kritis dan ‘curiga’ atas
spasio-temporal, (2) berpikir secara histories, berpijak pada masyarakat
dalam prosesnya yang historis, dan (3) tidak memisahkan antara teori dan
praktik. Lihat, K. Bertens, Filsafat Barat abad XX (Inggris-Jerman) (Jakarta:
Gramedia, 1981), 179.

» Doyle Paul Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern, 2 (Jakarta:
Gramedia, 19806), 172.

>Ibrahim Ozdemir, “Tradisi Islam dalam Pandangan Fazlur Rahman”,
dalam Islamika, no. 2 (Oktober-Desember, 1993), 22. Metodologi Rahman
bersandar sepenuhnya pada pendekatan historis untuk memperoleh makna
teks dari analisis latar sosiologis untuk memahami sasaran al-Qur’an. Seperti
dikatakan Subhani, karena jarak kita yang jauh dari masa wahyu, sangat sukar
kita memperoleh gambaran utuh mengenai situasi sosial waktu itu. Dalam
kalimat Shadr, “terdapat jarak yang sangat jauh antara situasi sosial ketika
nash-nash itu dilahirkan dengan situasi sosial dewasa ini, ketika nash-nash itu
dijadikan rujukan.” Lihat, Jalaluddin Rakhmat, Tinjanan Kritis Atas Sejarab
Figh: Dari Figh Al-Khulafd' Al-Résyidin Hingga Mazhab Liberalisme, diakses
dari www. The Jalalcenter.com, diakses tanggal 10 Maret 2008.

86 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

demikian, pendekatan analisa sejarah pada gilirannya sejalan
dengan beberapa prinsip historisisme yaitu suatu pandangan
yang menyatakan kebenaran-kebenaran dasar pada suatu
masyarakat harus diformulasikan kembali untuk menghadapi
lingkungan yang baru.>¢

Dalam studi Fazlur Rahman, ketika ia menggunakan analisis
sejarah (sebagaimana juga yang dilakukan Hassan Hanafi)
terthadap model teologi klasik, ia mendapatkan kelemahan
beberapa aliran kalam pada waktu itu.>” Sebagai contoh dalam
menyikapi pandangan Mu’tazilah tentang kekuasaan mutlak
Tuhan dan kebebasan berfikir manusia. Kekeliruan Mu’tazilah—
karena kurangnya alat-alat intelektual yang memadai pada waktu
itu—menurut Rahman adalah ketika kekuasaan mutlak Tuhan
dihadap-hadapkan secara ekstrim dengan kebebasan berfikir
manusia atau otoritas wahyu dengan kemampuan akal pikiran
manusia. Sehingga doktrin yang muncul kemudian adalah
ketidakmungkinan Tuhan untuk berbuat yang tidak masuk akal
dan tidak adil. Pada gilirannya, Tuhan dipaksa untuk berbuat
yang terbaik bagi manusia. Rahman mencatat, Mu’tazilah tidak

Dari segi istilah, kata ini berasal dati Jerman, bistorismus, suatu istilah
yang menunjukkan penckanan (yang betlebihan) pada sejarah. Istilah ini
diperkenalkan oleh Mannheim dan Troletsch. Pendekatan ini digunakan
oleh Vico dan Dilthey (yang utama) dan terkadang pada Hegel, Marx, Croce,
Collingwood, dan Heidegger.

50Lihat Birt, The Message of Fagiur Rabman, 1 Cf. Tamara Sonn, “Fazulr
Rahman’s Islamic Metodology:, dalam The Muslim World, vol. 81, (no. 3-4,
1991), 227, dikutip dari Abd A’la, Dari Modernism ke Islam Liberal, Jejak
Fazlur Rabman dalam Wacana Isiam Liberal di Indonesia (Jakarta: Paramadina,
2003), 71.

>'Salah satu kritik Hassan Hanafi terhadap bangunan keilmuan teologi
klasik adalah kecenderungannya yang teosentris sehingga manafikan aspek
historisitas manusia. Menueurtnya: “dalam teologi teoseentris, yang menjadi
premis adalah pemujaan terhadap Tuhan dan shalawat kepada baginda rasul,
Muhammad SAW. Ini merupakan premis yang murni memuat nilai-nilai
transenden sebagai sebuah keniscayaan yang tidak boleh diotak-atik. Yang
menjadi pertanyaan adalah ketika premis itu dijadikan tujuan dan
kesmipulan. Dimensi kemanusiaan hanya dianggap “permainan”, dan
“kesenang-senangan”. Karena itu, premis semacam itu akan kehilangan
esensi, hampa, dan tidak demonstratif. Lihat, Hassan Hanafi, Min al-Aqidab
i al-Tsawrah (Kairo: Maktabah Madbouli, 2001), 17.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 87



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

menjadikan pandangan dunia al-Qur’an secara baik melainkan ia
telah dengan sengaja mengembangkan Hellenisme.

Untuk mengaplikasikan  pendekatan  sejarah, al-Jabirl
misalnya memberikan contohnya dalam masalah hukum Islam,
yaitu tentang ketentuan waris seperti ditegaskan dalan al-Qur’an
dalam surat al-Nisa: “L: al-dzkari mitsl hazh! al-untsyain”>® (bagian
anak laki-laki adalah seperti bagian dua anak perempuan). Agar
teks al-Qur’an itu relevan dengan dirinya, menurut al-Jabiri
pertama-tama harus diletakkan dalam konteks sosialnya yang
lebih spesifik, yaitu konteks masyarakat tempat ayat tersebut
turun. > Dalam kaitannya dengan ayat tersebut, struktur
masyarakat yang dominan pada waktu itu adalah masyarakat
tribal atau kesukuan. Pada masyarakat demikian, yang
mengandalkan teknik pengembalaan, sehingga berlaku adalah
sistem pemilikan yang bersifat kolektif atau kekeluargaan.
Artinya, yang punya hak milik adalah kabilah (suku), bukan
individu-individu dalam kabilah itu.

Dalam sistem masyarakat tribal, pola perkawinan antara
individu (baik laki-laki maupun perempuan) dari satu kabilah
dengan individu dari kabilah yang lain diutamakan mencari yang
jauh dengan tujuan mewujudkan semaksimal mungkin bentuk-
bentuk kerjasama. Meskipun demikian, pola perkawinan
semacam itu, pada gilirannya akan menimbulkan masalah
warisan, terutama kettka sang ayah perempuan tersebut
meninggal, maka harta warisannya akan menjadi hak suaminya

58Q)s. al-Nisa (4): 176.

¥ Dalam studi Ulim al-Qurin biasanya disebut sebagai asbib al-nuzil
(sebab-sebab turunnya al-Qur’an). Untuk kepentingan pengayaan—dan
bukan tidak mungkin menguatkan—atas prinsip seperti ini, dalam studi al-
Qur’an modern dan kontemporer, pemikir Islam Fazlur Rahman banyak
mengulas tentang metode menafsirkan al-Qur’an. Dalam kaitannya dengan
pernyataan al-Jabirl, pendapat Fazlur Rahman layak disimak. Rahman
menawarkan dua gerakan ganda dalam menafsirkan al-Qur’an. Pertama, dari
situasi sekarang meunju ke masa turunnya al-Qur’an dan kedua, dari masa
turunnya al-Qur’an kembali ke masa kini. Diantara prinsip yang penting itu
adalah, bagaimana teks al-Qur’an dipahami arti dan maknanya melalui cara
mengkaji situasi atau problem historis diamana pernyataan al-Qur’an turun
sebagai jawabannya. Lihat, Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: It’s Scope,
Method and Alternatives”, dalam International Journal of Middle East Studies,
vol. I (Cambridge: Cambridge University Press, 1970), 329-31.

88 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

yang berarti sekaligus menjadi hak milik kabilah laki-laki.
Masalah demikian sering menjadi benih konflik di antara suku-
suku.60

Dalam prakteknya, ada sebagian kabilah yang memberikan
porsi warisan perempuan lebih kecil dari laki-laki dan sebagian
yang lain tidak memberikannya. Menurut al-Jabiri, pemberian
hak waris terhadap anak perempuan—dalam konteks masyarakat
tribal—akan mengundang dan mengancam keseimbangan
ckonomi terutama bagi orang yang beristeri lebih dari satu.
Dalam kerangka itu, poligami dapat menjadi sarana yang
memancing timpangnya proses keseimbangan ekonomi dalam
masyarakat tribal karena alasan menumpuknya kekayaan harta
pada kabilah tertentu. Apalagi, masyarakat tribal tidak memiliki
negara dan perundang-undangan dimana yang berkuasa adalah
yang memiliki kekuatan. Artinya, pembatasan bahkan
penghapusan hak perempuan dalam memperoleh jatah warisan
ayahnya merupakan bagian dari kebijakan yang didesakkan oleh
lingkungan sosialnya.

Ketika Islam datang, khususnya pada periode zasyri’ di
Madinah, membawa transformasi dari masyarakat tanpa negara
ke masyarakat bernegara. Islam membawa aturan dengan
menegaskan jatah warisan perempuan yaitu seperdua dari jatah
laki-laki dan membuat aturan baru yaitu bahwa suami
berkewajiban memberikan nafkah kepada isterinya. Artinya,
jatah seperdua bagi anak perempuan, pada saat itu merupakan
jawaban yang moderat dan adil. Bagaimana menemukan keadilan
dan persamaan ketika aturan baru Islam itu diterapkan pada
masyarakat tribal waktu itu?

Al-Jabiri memberikan contoh teoritik dengan
mengumpamakan dua orang laki-laki yang masing-masing
mempunyai satu anak perempuan dan satu anak laki-laki dengan
harta warisan masing-masing 150 dinar. Jika mengikuti syari’at
Islam, maka dua anak laki-laki akan mendaptkan masing-masing
100 dinar dan dua anak perumpuan masing-masing 50 dinar. Jika
diantara mereka terjadi perkawinan silang, maka harta masing-
masing keluarga akan kembali menjadi 150 dinar. Dengan

00al-Jabirl, al-Turits ..., 54-0.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 89



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

demikian akan terjadi keadilan dan hartanya kembali semula
sebelum ayahnya masing-masing meninggal.®!

Bila logika kasus itu digeneralisitr pada masyarakat tribal
dapat dikatakan, minimal secara teoritis: bahwa kehilangan yang
dihadapi suatu kabilah karena kehilangan salah satu putrinya
dengan putera dari kabilah lain akan tertutupi dengan proses
perkawinan salah satu putranya dengan kabilah lain. Dengan
proses perkawinan silang itulah akan terjadi keseimbangan sosial
dan ekonomi.

Dari persepektif sejarah yang demikian, dapat dipahami
bahwa teks agama, dalam hal ini ayat al-Qur’an, selalu menajdi
jawaban atas problem sosial dari suatu masyarakat. Al-Jabiri
lebih jauh mengatakan bahwa kepentingan kemaslahatan suatau
masyarakat seperti keseimbangan sosial dan ekonomi dapat
mengalahkan bunyi teks. Ia mencontohkan kasus yang terjadi di
wilayah Maghribi (Afrika Utara), tepatnya di pegunungan
Maghribi, masalah fuqaha yang mengeluarkan fatwa soal tidak
diberikannya hak warisan bagi perempuan dimana keadaanya
mirip dengan masyarakat tribal. Fatwa tersebut secara lahiriah
jelas bertentangan dengan hukum agama, tetapi yang lebih
dipentingkan di sini adalah faktor kemaslahatan, yakni kehendak
untuk menghindari timbulnya kekacauan dan
ketidakseimbangan.¢?

Pendapat al-Jabiri yang lebih memilih asas maslahat daripada
bunyi teks ketika keduanya terjadi pertentangan (antara teks dan
realitas) seperti dalam kasus yang diceritakannya, dapat dipahami
selain  karena telah menjadi kecenderungan pemikiran
kontemporer, bisa jadi karena pengaruh para pemikir
sebelumnya terutama yang sering disinggungnya, yaitu Ibn
Rusyd dan al-Syathibi. Ibn Rusyd misalnya menyatakan bahwa
hikmah (kemaslahatan) itu merupakan saudara kandung dari
syari’at yang telah ditetapkan Allah. ¢ Al-Syathibi juga

1 1bid., 57.

2] bid., 54-6.

03Lihat, Ibn Rusyd, Fash! al-Magal fi Tagrir fi mé baina al-Syari'ah min al-
Ittishdl (Beirut: Dar al-Ma’arif, t.t.), 23. Pendapat yang kurang lebih sama
dapat ditemukan dalam, Ibn Qayyim al-Jauziyah, I/m al-Muwagqin ‘an Rabb al-
Alamin, Jnz II Beirat: Dar al-Jil, t.t.), 3.

90 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

menyatakan bahwa seorang mujtahid diharuskan untuk
melengkapi diri dengan pengetahuan yang memadai menyangkut
tradisi dan kebiasaan masyarakat Arab sebagai masyarakat
muslim yang menjadi sasaran wahyu.

Dalam prinsip “maqdshid al-syari’ah”, al-Syathibi, menyebut
empat unsur pokok yang menentukan. Pertama, sesungguhnya
syari’at agama diberlakukan dalam rangka memelihara dan
menjaga kepentingan dan kemaslahatan umat manusia. Kedwa,
syari’at agama diberlakukan untuk dipahami dan dihayati oleh
umat manusia. Ke#jga, adanya unsur zak/if, pembebanan hukum-
hukum agama kepada manusia. Pertimbangannya, Allah tidak
akan membebani seseorang di luar kemampuan dan
kesanggupannya. Dan keempat, “melepaskan sang mukallaf dari
belenggu dorongan hawa nafsunya”. Kesemua unsur di atas
harus melekat pada tujuan dari diberlakukannya syari’at.®

Ketiga, pendekatan ideologis (al-idinliiji). Pendekatan ini adalah
pembaharuan fungsi ideologis (sosio-politik) yang berisi suatu
pemikiran, dengan jalan mengisi atau diisi, dalam  bidang
kognitif yang menjadi salah satu bagiannya. Pendekatan ini
penting, sebab ia adalah satu-satunya jalan untuk membuat suatu
pemikiran klasik menjadi modern dalam dirinya sendiri, sekaligus
mengaitkan pemikiran tersebut pada dunianya sendiri. ©°
Sebagaimana hasil evaluasinya Adonis terhadap peradaban Arab
bahwa peradaban Arab adalah suatu peradaban yang dibangun
oleh kekuasaan dominan. Relevansi kritik ideologi terhadap
pembangunan kembali #urits yang diajukan oleh al-Jabiri dapat
dipahami salah satunya melalui pendefinisian konsep ideologi
tersebut dalam aras budaya dan sosial. Dalam hal ini, John
Storey banyak membantu untuk menjelaskan konsep ideologi.
Menurutnya, paling tidak ada empat pengertian tentang ideologi
yang bisa membantu untuk menjelaskan fenomena budaya
masyarakat. Dalam konteks ini tentu saja dapat membantu untuk
menjelaskan dan menguatkan metode kritik ideologi terhadap
warisan masa lalu.

04al-Syathibi, al-Muwdfaqat fi Ushil al-Syari’ah (Beirat: Dar al-Ma’rifah,
t.t), 12.

51bid., 53.

SA’la, Dari Modernism ..., 28.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 91



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Pertama, ideologi dapat mengacu pada suatu pelembagaan
gagasan-gagasan sistematis yang diartikulasikan oleh sekelompok
masyarakat tertentu. Misalnya, dalam konteks nasional
Indonesia, disebutkan ‘ideologi Orde Baru’, maka sebenarnya
sedang membahas tentang gagasan-gagasan mendasar yang
memberi informasi tentang visi dan praktik kelompok Orde
Baru itu.

Kedna, definisi ideologi yang menyiratkan adanya
penopengan, penyimpangan, atau penyembunyian realitas
tertentu. Di sini ideologi digunakan untuk menunjukkan
bagaimana teks-teks dan praktik-praktik budaya tertentu
menghadirkan pelbagai citra tentang realitas yang sudah
didistorsi atau diselewengkan.

Ketiga, seperti yang didefinisikan dan dikembangkan oleh
filosof Marxis Perancis Louis Althusser yang berpengaruh pada
tahun 1970 dan awal 1980-an. Ia mendefinisikan ideologi sebagai
cara-cara di mana kebiasaan-kebiasaan tertentu menghasilkan
akibat-akibat yang mengikat dan melekatkannya pada tatanan-
tatanan sosial. Dalam arti ini, ideologi berfungsi memproduksi
kondisi-kondisi dan ralasi-relasi sosial yang penting bagi pelbagai
kondisi ekonomi dan hubungan ekonomi kapitalisme agar bisa
terus berlangsung. Keempat, definisi yang dikembangkan oleh
Barthes yang menyatakan bahwa ideologi berfungsi terutama
pada level konotasi, makna sekunder, makna yang sering tidak
disadari, yang ditampilkan oleh teks dan praktik.o”

Pendekatan kritik ideologi yang digunakan al-Jabiri—jika ia
dipersamakan dengan bebarapa filosof Perancis terutama
pemikiran seperti Michel Foucault—maka, pendekatan ini
sedikit banyak memiliki kemiripan dengan metode ‘arkeologi’
Foucault. Arkeologi dalam pengertian Foucaltian adalah sarana
analitis-kritis untuk mebongkar relasi antara kuasa dan
pengetahuan dalam wacana. Dalam kerangka itu, ada hepotesa
penting yang diajukan Foucault, pertama, “kebenaran harus
dipahami sebagai suatu sistem prosedur-prosedur untuk
mengatur produksi, regulasi, distribusi, sirkulasi, dan operasi
pernyataan-pernyataan” kedua, “kebenaran selalu terhubung dan

¢7Storey, Teori ..., 12-3.

92 Ulnpna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

ada dalam relasi dengan sistem-sistem kuasa yang menghasilkan
dan mempertahankannya.

Edward W. Said pernah menggambarkan dengan baik
bagaimana hubungan kuasa dan wacana dimainkan oleh Barat
tentang Timur (orientalisme) yang mengartikulasikan kekuasaan
Barat. Said mencontohkan pernyataan, “Timur adalah temuan
orang-orang Eropa”. Inilah salah satu contoh cara bagaimana
orientalisme menggunakan kalimat dan istilah-istilah untuk
menggambarkan hubungan antara Eropa dan Timur. Apa yang
bisa diungkapkan dari sisi kritik ideologi dari teks Orientalis itu?

Analisa ideologis yang bisa dikemukakan antara lain, pertama,
orientalisme lahir akibat Perang Salib atau ketika dimualainya
pergesekan politik dan agama antara Islam dan Kristen; kedua,
orientalisme lahir dari kebutuhan Barat untuk menolak Islam;
ketiga, orientalisme dijadikan alat untuk kepentingan penjajahan
Eropa terhadap negara-negara Arab dan Islam. Sehingga, teks itu
lahir salah satunya akibat dorongan keadaan sosial politik
tertentu.

Ketika kritik ideologi—yang yang salah satu sumbernya bisa
dilacak dari hasil pemikiran Foucault dan tentu saja Althusser
dan Barthes—diterapkan dalam konteks ##rits Arab-Islam,
setidaknya oleh al-Jabirl, maka salah satu manfaatnya adalah
tetbukanya wacana struktur pemikiran Arab-Islam yang
didominasi oleh penguasa pada waktu itu.%8

Menurut al-Jabirl, penedekatan kritik ideologi itu penting
dilakukan dalam konteks #urits Arab-Islam karena pada saat ini
(baca: era kontemporer) bangsa Arab tengah melakukan ‘kritik
diti’ (naqd al-d%iti) terutama setelah kalahnya bangsa Arab yang
besar dari negara Israel pada tahun 1967.99 Al-Jabiri memberikan
contoh dalam persoalan aqidah dengan mengangkat doktrin a/-
Ushiil al-Khamsah aliran Mu’tazilah sebagai objek analisa. Kelima
doktrin Mu’tazilah itu adalah, zaibid, ‘adl (keadilan), manzilah
baina manziltain (satu tempat diantara dua tempat), a/-Wa'd wa al-

% Dengan pendekatan ideologis ini, al-Jabirl hendak menemukan apa
‘yang tersembunyi’ di balik teks-teks yang dilahirkan dan diwacanakan
terutama pada era kodifikasi. Misalnya, ia menemukan motif sosisl-politik
dari doktrin-doktrin aliran kalam pada masa Dinasti Umayyah.

9al-Jabirl, al-Turdts ..., 56.

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 93



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Waid (janji dan ancaman), dan amar an’rif nahi munkar. 7°Jika
dipandang selintas, doktrin ini adalah murni sebagai prinsip-
prinsip doktrin agama. Padahal, ia menyimpan muatan-muatan
sosial politik di dalamnya.

Kelima prinsip Mu’tazilah itu, pada zaman itu, sedang
berhadapan dengan pandangan lawan-lawan polemiknya (baca:
abl al-Sunnah) dan karenanya mengandung unsur politik terutama
pada masalah kekuasaan dan kepemimpinan. Memang, secara
teologis, kedua aliran ini berbeda pendapat secara tajam.
Mu’tazilah memiliki prinsip dan pandangan tentang kebebasan
manusia meskipun harus mengesampingkan kehendak Tuhan.
Sementara ah/ al-Sunnab sebaliknya, menjadikan kehendak Tuhan
sebagai sesuatu yang mutlak, meskipun harus mengesampingkan
kebebasan dan tanggung jawab manusia.

Menurut al-Jabiri, akar-akar munculnya perdebatan teologis
itu adalah adanya konflik yang berlangsung antara kalangan
penguasa dinasti Umayyah beserta pendukungnya dengan para
penentangnya dari kalangan generasi awal qadariyah yang
mengangkat doktrin kebebasan kehendak manusia. 71 Jadi,
dimensi politik yang dapat diungkapkan dari masalah teologis
seperti yang tergambar dalam a/-Ushil al-Khamsah adalah adanya
persoalan kekuasaan dan kepemimpinan dinasti Umayyah yang
dianggap korup dan jabari dengan gerakan oposisi Mu’tazilah.
Kalangan Umayyah mentransendenkan masalah polititk hingga
menjadikannya masalah gadla dan gadar sebagai persoalan takdir,
sehingga, respon yang muncul kemudian adalah politisasi ajaran-
ajaran agama (fa’yis  al-muta’dli) seperti yang tercermin pada
Mu’tazilah, Khawarij, Sy’ah dan segenap kaum oposisi
Umayyah.” Menurut al-Jabiri, penggunaan ayat-ayat al-Qur’an
tentang predestinasi (ketidakbebasan) manusia oleh kalangan

Dalam pembahasan ini, sengaja tidak dijelaskan secara detail dalam
persepektif teologis dan aliran-alirannya. Untuk penelusuran lebih jauh
tentang kelima doktrin Mu’tazilah ini, silahkan baca diantaranya, ‘Abd al-
Jabbar Ibn Ahmad, Syarh al-Ushil al-Khamsah (Kairo: Maktab Wahbah,
1965), 196; Muhammad Abt Zahrah, Téarikh al-Madzihib al-Islamiyyab, Jilid 1
(Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.t.), 40; Harun Nasution, Teologi Is/am (Jakarta:
UI Press, 1988), 38.

Mal-Jabirl, al-Turits ..., 58-9.

2] bid.

94 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Umayyah dan sebaliknya, tentang kebebasan oleh kelompok
oposisi pada waktu itu lebih bersifat politik.

Ketiga pendekatan yang ditawarkan al-Jabiri di atas adalah
prinsip-prinsip dan kerangka dasar yang merupakan kepentingan
era kontemporer dalam membaca #writs masa lalu untuk
kepentingan masa depan untuk mendapatkan objektivisme dan
rasionalitas. Karena itu, mengenal secara baik #rits masa lalu,
terutama model-model nalar Arab-Islam, adalah bagian penting
dalam ‘proyek kritik Nalar Arab’.

Catatan Akhir

Menelaah aspek-aspek pemikiran al-Jabiri yang berkaitan
tentang revitalisasi furits sebagaimana terutang dalam kajian ini
dapat ditarik benang merahnya bahwa kritik Jabiri terhadap #urats
Arab-Islam adalah kritik epsitemologis dan metodologis. Turits
dalam penegrtian al-Jabirl adalah suatu warisan budaya,
pemikiran, agama, sastra, seni, filsafat, tasawuf, kalam yang hadir
dan menyertai kekinian kita yang datang dari masa lalu (dari kita
maupun orang lain, jauh maupun dekat).

Bangsa Arab-Islam dan juga bangsa-bangsa lain yang
menerima transmisi budaya Arab telah mewarisinya berabad-
abad terutama sejak era kodifikasi sekitar abad ke dua hijriyah
hingga datangnya era moderen dan kontemporer. Dalam rentang
perjalanan itu, al-Jabirl menemukan fakta bahwa pemikiran Arab
telah lama didominasi oleh model pemikiran tertentu tepatnya
nalar bayani yaitu suatu metode berfikir Arab yang menjadikan
teks (nash) baik langsung atau tidak langsung sebagai ukuran
untuk menentukan kebenaran.

Salah satu implikasi dari dominasi model nalar bayini adalah
bahwa furdts Arab-Islam tidak dapat beradaptasi secara baik
dengan berbagai tantangan baru seperti modernitas. Dalam
kerangka ini, al-Jabiti memberikan jalan keluar berupa
pembongkaran  pemikiran terhadap farits  melalui  alat
epsitemologi yang condong kepada model nalar burhini melalui
tiga pendekatan vyaitu, pendekatan strukturalis, pendekatan
sejarah, dan pendekatan ideologi.

Pendekatan struktural atas #wrdts menurut al-Jabiri adalah
upaya untuk merombak dari struktur (teks) yang sudah dianggap

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 95



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

baku dan tetap menjadi struktur (teks) yang bisa berubah-rubah.
Hal itu berarti melakukan pembebasan dari segenap otoritas
yang melekat pada dirinya dan pada gilirannya membuka
kesempatan bagi otoritas lain. Ia menyamakan analisa struktural
dengan metode dekonstruksi, yaitu merombak sistem relasi yang
baku (dan beku) dalam satu struktur tertentu dan menjadikannya
‘bukan struktur’ melainkan menjadikannya sebagai sesuatu yang
berubah-rubah dan cair.

Pendekatan  sejarah  berupaya mengaitkan pemikiran
pengarang dengan historisitas kebudayaan, ideologi, politik, dan
sosial. Pendekatan ini merupakan bentuk keniscayaan. Sebab
selain akan mendapatkan pemahaman historis terhadap yang
dikaji, juga berguna untuk menguji validitas model strukturalis
yang ditawarkan sebelumnya. Kesalinghubungan antara si
penulis dengan konteks sejarahnya perlu diupayakan karena dua
alasan, perfama, keharusan memahami historisitas dan geneologi
sebuah pemikiran yang sedang dikaji, &edua, keharusan menguji
seberapa  jauh  wvaliditas  konklusi-konklusi ~ pendekatan
strukturalis. Yang dimaksud dengan ‘validitas” bukanlah
‘kebenaran logis’ seperti tujuan utama strukturalis melainkan
‘kemungkinan historis’

Sedangkan pendekatan ideologi adalah pembaharuan fungsi
ideologis (sosio-politik) yang berisi suatu pemikiran, dengan
jalan mengisi atau diisi, dalam bidang kognitif yang menjadi
salah satu bagiannya. Pendekatan ini penting, sebab ia adalah
satu-satunya jalan untuk membuat suatu pemikiran klasik
menjadi modern dalam dirinya sendiri, sekaligus mengaitkan
pemikiran  tersebut pada  dunianya sendiri. Menurut
keyakinannya, terobosan metodologis yang ia tawarkan berbeda
dengan pendekatan fundamentalis-tradisionalis yang
mengandalkan masa lalu sebagi alat untuk mengukur masa kini
dan masa depan, juga berbeda dengan pendekatan golongan
Marxis dan golongan Liberalis yang mengandalkan metode dan
pemikiran Barat sebagai alat ukur dalam membaca #urats-Arab-
Islam.

Konstruksi pemikiran al-Jabiri—sebagai orang yang menjadi
bagian dari wilayah itu—adalah kelanjutan dari pendahulunya,
yaitu pemikiran yang berbasis pada ‘rasionalisme Andalusia’ yang

96 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

pernah dikembangan mulai dari Ibn Hazm, Ibn Rusyd, al-
Syathibi, dan Ibn Khaldin. Penilaian ini tidak hanya karena
alasan geografis, melainkan secara intelektualpun bisa dipahami
dengan melihat pemikiran-pemikiran yang dkembangkannya.
Jika diteliti, apresiasi al-Jabiri terhadap metodologi yang berbasis
rasionalisme—sebagaimana para pendahulunya—sangat besar
terutama ketika mengkaji masalah-masalah zurits Arab-Islam.

Apakah yang membedakan al-Jabiri dengan para pemikir
yang mendahuluinya ratusan tahun itu? Secara metodologis,
prinsip-prinsip dasarnya tidak berbeda yaitu berpegang pada
basis rasionalisme yang, jika dirunut ke belakang akan sampai
pada pendirian Aristotelian, yaitu prinsip-prinsip silogisme
(burban). Pada Ibn Rusyd misalnya, yang menjadi tantangan
pemikirannya antara lain, adanya kesalahpahaman para filosof
muslim seperti Ibn Sina dan al-Farabi yang mencampuradukan
antara pandangan Aristotels dengan Neo-Platonisme. Demikian
pula ketika al-Ghazali menyerang filsafat. Pada masa al-Jabiri,
selain karena fakta intelektual atas pengaruh pemikiran lama,
dunia pemikiran Arab-Islam mengahadapi tantangan baru yaitu
hadirnya peradaban Modern yang banyak membawa implikasi
baik secara intelektual maupun sosisl-politik yang itu tidak
ditemukan pada masa lalu. Al-Jabiri menyerukan bahwa modal
intelektual berupa ‘penalaran rasional’ tidak saja penting untuk
‘kritik dirt” terhadap surits, tetapi juga untuk dapat memahami
modernitas yang sesungghnya, basis-basis epistemologinya
diimpor dari wilayah Islam Barat.

Sebagai pemikiran yang telah dilempar ke ruang publik,
pemikiran  al-Jabiti =~ adalah  produk  sejarah  yang
memungkinkannya untuk berubah, bergeser, bahkan berganti.
Maka pemikiran al-Jabiri hendaknya diapresiasi sebagai ijtihad
intelektual dan bukan harga mati. Wa al-Lab a'lam bi al-shawib.e

Daftar Pustaka
‘Abd al-Jabbar Ibn Ahmad, Syarh al-Ushil al-Khamsah (Kairo:
Maktab Wahbah, 1965).

‘Aisyah ‘Abd al-Rahman, Turitsuni Baina al-Madli Wa al-Hdédlir
(Kairo, 1991).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 97



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Abd A’la, Dari Modernism ke Islam Liberal: Jejak Fazlur Rabman
dalam Wacana Islam 1iberal di Indonesia (Jakarta: Paramadina,
2003).

Al-Jabiri, Post-tradisionalisme Islam (Y ogyakarta: LKiIS, 2000).

Alois A. Nugroho, Esai-esai Bentara (Jakarta: Penerbit Buku
Kompas, 2004).

Al-Raghib al-Ashfahani, Mujam al-Mufradit al-Alfazh al-Qur'an
(Beirat: Dar al-Fikr, t.t.).

Al-Syathibi, al-Muwifagat fi Ushil al-Syari’ah (Beirat: Dar al-
Ma’rifah, t.t.).

Doyle Paul Johnson, Teori Sosiologi Klasik dan Modern, 2 (Jakarta:
Gramedia, 1980).

Fazlur Rahman, “Islamic Modernism: It’s Scope, Method and
Alternatives”, dalam International Journal of Middle East
Studies, vol. 1 (Cambridge: Cambridge University Press,
1970).

Francis Fukuyama, The End of History and The Last Man (New
York: Avon Books, 1992).

Hans Wehr, A Dictionary of Modern Written Arabic (Ithaca:
Spoken Language Service, 1970).

Harun Nasution, Teologi Islam (Jakarta: UI Press, 1988).

Hasan Hanafi, Dirisat Falsafiyah: fi Fikr al-Islim: al-Ma'ashir
(Beirut: Dar al-Tanwir, 1995).

, Hassan Hanafi, al-Turits wa al- Tajdid: Maungifina
min al-Turdts (Beirat: al-Mu’assasah al-Jam’iyyah 1i al-
Dirasah wa al-Nasyr wa al-Tauzi).

, Min al-Agidab ild al-Tsawrah (Kairo: Maktabah
Madbouli, 2001).

Ibn Qayyim al-Jauziyah, I/ al-Muwaqqin ‘an Rabb al-‘Alamin, Jug
IT (Beirtt: Dar al-Jil, t.t.).

Ibn Rusyd, Fashl al-Maqal fi Taqrir fi mi baina al-Syari'ah min al-
Ittishal (Beirut: Dar al-Ma’arif, t.t.).

Ibrahim M. Aba Rabi’, “The Arab world” dalam, Seyyed
Hossein Nasr and Oliver Leaman (ed.), History of Islamic
Philosophy (London and New York: Routledge).

Ibrahim Ozdemir, “Tradisi Islam dalam Pandangan Fazlur
Rahman”, dalam Islamika, no. 2 (Oktober-Desember,
1993).

98 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Jalaluddin Rakhmat, Tinjauan Kritis Atas Sejarah Figh: Dari Figh
Al-Kbulafa" Al-Résyidin Hingga Mazhab Liberalisme, diakses
dari www. The Jalalcenter.com, diakses tanggal 10 Maret
2008.

Jamal al-Din Muhammad Ibn Mukarram Ibn Manzhtr, Lisin al-
‘Arab (Beirt: Dar al-Shadir, 1990).

John Sotorey, Teori Budaya dan Budaya Pop, ter. Elli El Fajri
(Yogyakarta: Qalam, 1993).

K. Bertens, Filsafat Barat Abad XX (Inggris-Jerman) (Jakarta:
Gramedia, 1981).

Kemal K. Karpat, Political and Social Thought in the Contemporary
Middle East New York: Routledge, 1982).

Lorens Bagus, Kamus Filsafat (Jakarta: Gramedia 1996).

Luis Ma’luf, al-Munjid fi al-Lughah wa al-A’lam (BeirGt: Dar al-
Masyriq, 2000).

Luthfi Assyaukanie, “Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab
Kontemporer”, Paramadina, vol. 1 Edisi Juli-Desember
(1998).

Mansur Fakih, Jalan Lain:  Manifesto  Intelektnal ~ Organik
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002).

Miska Muhammad Amin, Epistemologi Islam: Pengantar Filsafat
Pengetahnan Islam (Jakarta: UI Press, 1983).

Muhammad ‘Imarah, Naghrit Jadidab 1/a al-Turats (Kairo: Dar al-
Qutaybah, 1988).

Muhammad Abid al-Jabiti, A~ Turdts wa al-Hadatsah: Dirasit wa
Munagasyat ~ (BeirGt: Markaz Dirasat al-Wahdah al-
‘Arabiyah, 1995).

, Arab Islamic-philosophy: a Contemporary Critique the
Centre for Middle Eastern Studies, ter. Moch Nur Ichwan
(Yogyakarta, Islamika, 2003).

, Nabnu wa al-Turdts: Qirdat Mudashirah fi Turdtsina
al-Falsafi (BeirGt: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah,
1995).

, Problem Peradaban: Penelusuran Jejak Kebuyaan Arab,
Islam dan Timur (Y ogyakarta: Belukar, 2004).

, Takwin al-‘Aql al-Arabi (BeirGt: Markaz Dirasah
al-Wihdah al-Arabiyyah, 1991).

Ulumuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010 99



Abdul Mukti Ro™uf, Metode Penrbacaan Turits Arab-Isiam: Perspektif Mubammad ‘Abid Al-Jabiri

Muhammad AbG Zahrah, Tarikh al-Madzabib al-Iskimiyyab, Jilid 1
(Beirut: Dar al-Fikr al-‘Arabi, t.t.).

Muhammad Arkoun, a/-Fikr al-Ushil wa Isthihalit al-Ta’shil: Nabw
Tarikh Akbar li al-Fikr al-Islami (Beirut: Dar al-Saqi, 1999).

Muhammad Iqbal, The Reconstruction of Religions Thought in Isiam
(Kashmir-Bazar, Lahore 1965).

Tayyib Tazyini dalam Ma’n Ziyadah (etal), a~-Mawsu'ah al-
Falsafah al-‘Arabiyah (Kairo: Ma‘had al-Anma’ al-‘Arabi,
1986).

Walid Harmaneh, Pengantar untuk buku al-Jabirl, Krizik
Kontemporer atas Filsafat Arab-Islam (Yogyakarta, Islamika,

2003).

100 Ulwmuna, Volume XIV Nomor 1 Juni 2010



	00b Daftar Isi XIV_1_2010_ed 311210.pdf
	Metode Pembacaan Turâts Arab-Islam Perspektif Muhammad ‚Abid Al-Jâbirî.pdf

