SIGNIFIKANSI NALAR IJTTHAD AL-JABIR{
TERHADAP PEMAKNAAN ULANG KONSEP JTHAD
ERA KONTEMPORER

Abid Rohmanu*

Abstract

Nowadays, in the modern era, we can obviously witness some groups of
moslems still commit some terrors action to other religion and/ or to out-
group-moslems just because of different understanding of Islamic dogma.
These radical groups of moslem claim that their actions are on bebalf of
religious’ belief. But, since the very beginning of revelation, Islam ask its
Jollowers to spread peace, harmony and prosperity among human being, as
Islam  have essential principle  “rabmab li  al-‘alamin”.  So, certain
perspectives or ways of understanding Islamic teaching applied by those
groups are assumed to have emerged their negative response to other religion
and out-group-moslens.

This paper examines the significance of rational understanding to Islam
proposed by al-]abiri to reinterpretation of jihad in the modern context. The
point of al-]abiri’s rational view is relevant factor to eliminate and minimize
normative understanding to Islam.

Keywords: Bayani, ‘Irfant, Burbani, Qiyds, Jihad, the Other, Ijtihad,

Humanisme, Rasional.

BELAKANGAN masih sering terjadi tindakan-tindakan kekerasan
yang mengatasnamakan agama, dengan bungkus doktrin jihad,
yang dilakukan oleh sekolompok umat Islam. Tindakan itu—
yang mewujud dalam bentuk teror dan perilaku anarkis,

“Penulis adalah dosen Institut Agama Islam Sunan Giri Ponorogo
(INSURI) Ponorogo. e-mail: nada_cuty2@yahoo.com.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 21


mailto:nada_cuty2@yahoo.com

Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

pelukaan fisik, penghilangan nyawa, dan pengrusakan properti
serta harta benda—tidak saja ditujukan kepada he other tetapi
juga kepada sesama umat Islam hanya karena perbedaan
pemahaman keagamaan. Segala tindak kekerasan tersebut pada
akhirnya memunculkan stigma bahwa Islam adalah agama teror,
radikal, keras, dan  ekstrim. Stigma tersebut jelas
mendegradasikan Islam sebagai sebuah agama yang oleh
pemeluknya diklaim sebagai rabmatan i al-‘Glamin. Islam, dan
tentu semua agama, diyakini pemeluknya mempunyai cita ideal
humanisme (kemanusiaan), akan tetapi dalam perjalanan
sejarahnya sering kali antara cita ideal tersebut dengan tataran
praksis keagamaan terjadi gap. Pada tataran kedua justru sering
berlangsung proses atau gejala dehumanisasi.

Banyak pihak menilai fenomena di atas, selain kadang
bersifat politis, merupakan imbas dogmatisme dan tekstualisme
dalam mempersepsi ajaran agama. Karena bagaimanapun pola
keberagamaan seperti itu akan mempengaruhi sikap mental dan
tindakan penganutnya dalam bentuk tindak kekerasan, klaim-
klaim kebenaran, ekslusivitas semisal pemurtadan, pengkafiran
(takfir) dan bahkan fatwa hukum mati. Kalau persoalannya
demikian, maka bentuk perlawanan terhadapnya adalah dengan
mengikis pemahaman keagamaan yang literal-dogmatik dan
mewacanakan serta menpraktekkan pendekatan terhadap Islam
yang lebih rasional dan kontekstual. Hal tersebut dilakukan
dengan menawarkan nalar ijtthad yang peka terhadap realitas
sosial dan kemaslahatan kemanusiaan. Bagaimanapun, nalar
jjtihad yang rasional akan menjadi kebutuhan tak terelakkan
untuk membangun proyek humanisasi agama, tidak saja bagi
mujtahid an sich, akan tetapi juga masyarakat awam.

Rasionalisme sebagai karakter yang melekat pada filsafat
akan sangat membantu bagi proyek humanisasi agama. Apa yang
dilakukan oleh Muhammad ‘Abid al-Jabiri dengan mega-
proyeknya “kritik nalar Arab” (KNA) yang ia wujudkan dalam
trilogi kritik akal Arab relevan dengan tema bahasan ini. Dalam

22 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

proyeknya, al-Jabirli mengkampanyekan kesadaran ilmiah
tethadap  tradisi  (#wrdss))  dengan  pendekatan-pendekatan
epistemologis. Dalam studinya terhadap sistem nalar Arab-Islam
yang selama ini beroperasi dalam budaya Arab-Islam, al-Jabiri
tiba pada kesimpulan bahwa sistem epistemologi Arab-Islam
yang berkembang selama ini didominasi oleh epistem baydni
yang teraplikasikan secara teotitis dalam gsyds.” Epistem baydni, >
menurutnya, terlalu bersifat skripturalistik dengan bahasa sebagai
basis logika yang membuatnya tidak peka terhadap realitas
kemanusian.

Mengenal Sekilas al-Jabiri

Muhammad ~ ‘Abid  al-Jabiri adalah filosof Maroko
kontemporer yang lahir pada tahun 1936 di kota Fekik, Maroko
Tenggara,' bagian dari wilayah Maghribi yang telah menelorkan
banyak filosof klasik kenamaan semisal Ibn Rusyd, Ibn Khaldan,
Ibn Hazm dan al-Syathibi. Kenyataanya, al-Jabiri mengidolakan
tokoh-tokoh tersebut karena dinilai sebagai motor semangat
rasionalisme dalam konstelasi ilmu-ilmu keislaman.” Maroko juga
merupakan wilayah yang pernah menjadi daerah protektoriat

Dalam perspektif al-Jabird, tradisi adalah kekayaan ilmiah atau metode
berfikir yang diwariskan oleh orang-orang terdahulu (al-Qudama’).
Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Post Tradisionalisme Islam, pen. Ahmad Baso
(Yogyakarta: LIS, 2000), 24.

2Qiyas adalah mempertautkan asal (a/-ash) dengan cabang (far), yang
diketahui, nyata, riil (sydhid) dengan yang tidak diketahui (ghdsb) dan
musyabbah dengan musyabbab bibh karena adanya %//ab (causa yang sama).

SEpistem  bayani adalah seperangkat prinsip dan aturan untuk
menafsirkan dan memproduk wacana dengan logika kebahasaan sebagai
basis dan sumber pengetahuan. Al-Jabitl, Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1993), 64.

*Al-Jabird, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Barn Filsafat Islam, ter. Burhan
(Yogyakarta: Fakar Pustaka Baru, 2003), vi.

5Carol Kersten, “Review terhadap Buku al-]abiti .Arab-Islamic Philosophy:
A Contemporary Critigne”, dalam www.amazon.com., diakses bulan Mei 2003.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 23



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Perancis. Karenanya, Bahasa Arab dan Bahasa Perancis
merupakan bahasa resmi di wilayah itu. Dan karena itu pula al-
Jabiri banyak berdialog dengan tradisi pemikiran Perancis yang
banyak diwarnai oleh analisa sejarah, kritik filsafat dan kritik
nalar serta jauh dari bentuk-bentuk formalisme.’

Al-Jabiri adalah seorang dosen, seminaris, dan penulis yang
cukup produktif. Ada 17 karya dalam bentuk buku yang telah
dihasilkan selain yang berbentuk makalah seminar, artikel dan
yang semisalnya.” Di antara karya-karyanya yang cukup populer
adalah tiga buku berseri-nya—seri I dirilis tahun 1982, seri II
tahun 1986, dan seri III tahun 1990—yang mewadahi KINA-nya,
naqd al-‘aql al-‘arabi’ Karya-karyanya telah banyak mendapatkan
respon dari kalangan akademisi, baik dalam bentuk kajian-kajian
maupun penterjemahan-penterjemahan.

Kritik al-Jabiri terhadap Nalar Ijtihad yang Membingkai
Budaya Arab-Islam

Kalau dalam seri I triloginya al-Jabiri telah memaparkan
konstruksi nalar peradaban Arab-Islam, yakni pilahan-pilahan

epistem baydnt, ‘irfant, dan burhani)’ maka dalam seri II al-Jabiri

0Al-Jabitd, Pos ¢..., xvi.

"Untuk mengetahui lebih lengkap karya-karyanya, lihat antara lain, al-
Jabird, Post ..., XIIL.

8Buku I triloginya betrjudul Takwin al-‘Agl al-‘Arabi (Libanon: Markaz
Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyah, 1989), Bunyah al-‘Ag! al-‘Arabi; Dirdsab
Tabliliyyah Nagdiyyah li al-Nughum al-Ma’rifab fi al-Thaqdfah  al-‘Arabiyyah
(Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-‘Arabi, 1993), dan al-‘Ag/ al-Siydsi al-‘Arabi;
Mubaddidah wa Tajalliyyatub (Beirut: al-Markaz al-T'saqafi al-‘Arabi, 1991).

"Nalar “irfini adalah epistemologi pengetahuan yang berasal dari tradisi
Persia yang mendasarkan diri pada zbhdm, kasyf, pengalaman langsung (direct
experience) yang bersifat intuitif sebagai sumber pengetahuan. Lihat al-]abiri,
Bunyab. .., 251.

" Ibid., 383. Epistem burhani adalah sistem pengetahuan yang diadopsi
dari tradisi Yunani. Dalam artian general, ia adalah aktivitas nalar untuk
menetapkan kebenaran proposisi tertentu.

24 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

secara detail mengulas masing-masing epistem tersebut dan di
akhir wulasannya ia menawarkan pilthan epistem atau
mensintesakannya dalam rangka memulai era baru “Zadwin”.

Menurut al-Jabiri, epistem yang genuine Arab adalah epistem
bayini dengan teori giyds sebagai titkk sumbunya. Tidak
mengherankan bila al-Jabiri dalam banyak bukunya menyorot
secara tajam sistem nalar ini. Sistem nalar ini merupakan pusat
orientasi metodologis bagi keilmuan Arab-Islam, fikih
(jurisprudensi), kalam (teologi), #abw dan balighah. Semua disiplin
keilmuan ini, menurutnya, digerakkan oleh logika kebahasaan."
Sementara logika dan sistem bahasa itu sendiri secara signifikan
mempengaruhi corak berpikir bahkan membatasi ruang lingkup
pemikiran penuturnya. Persoalannya adalah bahwa Bahasa Arab
yang dijadikan basis logika adalah bahasa yang diadopsi pada era
tadwin dari masyarakat Badui, masyarakat yang bercirikan primitif
dan tertutup. Tidak salah bila logika kebahasaannya bercirikan
hal serupa; a-historis dan materil.”

Berbicara tentang nalar ijtthad dalam epistem bayini berarti
berbicara tentang teori gzyds, sebab ialah teori yang par excellence,
the core of gjtihad dalam nalar bayant, baik dalam lingkungan bahasa,
teologi ataupun jurisprudensi. Hanya bila dirunut dari aspek
kesejarahan, teori gzyds lebih dulu eksis dalam ranah kebahasaan.
Karena itu menurut al-Jabirl dalam buku pertamanya, al-Syafi’i
bukanlah master arsitek dari g¢zyds, ia hanya mengembangkan
teori tersebut dati ranah kebahasaan ke dalam hukum Islam."

Sebagaimana peradaban Arab-Islam adalah peradaban teks,
al-Jabiri menyatakan bahwa ijtihad atau gzyds dalam tradisi bayani
belum beranjak dari “seputar teks” (baw/ al-nash). Dua karakter
yang sejak awal disandang teori ini adalah titik tolak dari lafazh
menuju makna (alashl fi al-lafzh la fi al-wdgi) dan orientasi

U[hid., 13.

12] ihat al-Jabitd, Takwin al-‘Aql al-‘Arabi (Libanon: Markaz Dirasat al-
Wahdah al-‘Arabiyyah, 1989), 77.

Blbid., 124.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 25



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

berlebihan pada hal-hal yang partikular, parsial dan atomistik
dari pada yang universal (perhatian pada kata atau lafaz dari pada
tujuan-tujuan syara’). Dalam tradisi bayani ketja akal hanya dalam
bingkai "elaborasi teks" (istitsmar al-nash) dan inilah yang disebut
dengan ijtihad dalam tradisi tersebut.”” Rasionalitas dan petunjuk
hanya mungkin bila disandarkan dan mengabdi pada kandungan
teks (ma'qgil al-nash).

Nalar ijtthad Arab-Islam, menurut al-Jabiri, hanya berkisar
pada level dildlah al-khithib (petunjuk wacana) yang kurang bisa
menyentuh realitas sehingga signifikansi wacana menjadi absurd.
Dililah al-kbithab bisa dalam bentuk petunjuk teks (dililab al-nash)
atau petunjuk kandungan teks (ma'qil al-nash).” Petunjuk yang
terakhir inilah yang bermuara pada teori g¢zyds, itu artinya
persoalan baru (a/far’) harus dirujukkan (disamakan) secara ketat
pada kandungan teks (wa'qil al-nash) sebagai al-ash/ untuk
memperoleh penyelesaian atau status hukum. Sementara dalam
proses tersebut mujtahid harus berjibaku dengan persoalan
hubungan /afazh dan makna yang menurut al-Jabirl relasi
pasangan tersebut bermasalah (musykilah al-zawy; al-lafz wa al-
ma'na)."" Model seperti itu seringkali terjebak pada eksplanasi
kebahasaan dari pada sisi intelektual-logis. Ijtithad dalam bingkai
kebahasaan ini disebut oleh al-Jabiri sebagai ztibid fi al-lughab
dengan maqaishid al-lughah sebagai kata pemutus.”” Karena itu al-
Jabiri sampai pada kesimpulan bahwa teori gzyds dalam nalar
bayani lebih banyak mengabdi pada "kuasa asal" (sulthah al-
ashl),”® "kuasa lafaz" (sulthah al-lafh), dan "kuasa keserbabolehan"

14Al-Jabiri, Bunyah ..., 53 dan 63.

5]bid., 56.

16 bid., 41.

71bid., 63 dan 105.

181bid., 563. Sulthah al-Ash! (kuasa asal) bisa merujuk pada sulthah al-salaf
atau pada teori giyds. "Kuasa salaf" sendiri pada dasarnya adalah "kuasa
lafaz", karena kaum salaf mentransfer "kuasa-nya" kepada generasi
sesudahnya (&balaf) melalui piranti khabar, yakni lafaz itu sendiri. Karena itu

26 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

(sulthab al-tajwi?).” Lafaz dan makna, asal dan cabang, jawbar dan
‘aradh dalam tradisi bayani merupakan pasangan-pasangan yang
membingkai aktivitas berpikir dan relasi pasangan-pasangan
tersebut bersifat 7awiz (keserbabolehan, bukan relasi kausalitas).

“Kuasa keserbabolehan”  (sulthah  al-tajwiz), tidak saja
mewarnai relasi /afagh dan makna, akan tetapi juga mewarnai
bagian dari kontruksi giyas, yakni ‘Zab. ‘Illah adalah pilar utama
dalam teori gsyds, karena tanpanya tidak mungkin ada ¢zyds antara
alfar’ dan  al-ashl.  ‘lllab  adalah  sifat, sebagaimana
sifat "memabukkan" pada &hazr untuk melegitimasi keharaman
khamr dan minuman lain yang sejenis. Mujtahid dengan metode-
metode yang telah ditetapkan melakukan pencarian (istinbath)
“Ulah sebagai alat jastifikasi (Zabrir) bagi berlakunya hukum asal
pada cabang dengan perangkat wawasan kebahasaan dan unsur
idiologis-teologis yang disandangnya.” Karena itu /ah bersifat
ghan (spekulatif) dan karena itu pula relasi antara al-ash/ dan al~far’
adalah  relasi  keserbabolehan, bukan relasi kemestian
sebagaimana dalam mantiq,” dan itu yang terjadi pada giyds a/-
illah dalam wushiil al-figh, qiyas al-daldlab (qiyds al-syahid ‘ala al-ghdiib)
dalam kalam dan zasybih dalam disiplin bahasa.

Memberikan Pondamen Rasional terhadap Nalar Ijtihad

Dalam bukunya Bunyah al-‘Aql al-‘Arabi, sebagaimana dalam
buku-bukunya yang lain, al-Jabiri secara lantang menunjukkan
keberpihakannya pada epistem burbani yang diangapnya bisa
mewadahi semangat rasionalismenya. Tetapi, sebagai muslim, ia
tidak bisa mengelak keterlibatannya dengan tradisi bayani.
Sebagaimana dikatakannya bahwa interaksi tradisi baydni dengan

otoritas yang dipatuhi dalam bingkai peradaban Arab-Islam tidak saja
otoritas teks dalam pengertiannya yang divine dan primer, akan tetapi
bahkan yang profan dan sekunder seperti gaw/ al-salaf al-shalib.

OJbid., 560 — 561.

21bid., 158, 171.

2bid., 172.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 27



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

teks merupakan bagian dari kenyataan sejarah, akan tetapi yang
perlu dikritisi adalah cara dan metode kaum salaf dalam
memahami teks tersebut yang dinilai kelewat konservatif.”
Tetlebih, di tangan Syafi‘i, sistem nalar tersebut dibakukan lewat
teori ¢g7yds dan rumusan empat-sumber hukumnya, al-Qur’an, al-
Sunnah, ijma’ dan gzygs. Dengan hal itu, ia pada dasarnya tidak
mengorientasikan manusia agar mengamalkan sumber yang
empat itu—sesuatu yang telah dilakukan oleh generasi-generasi
sebelumnya—akan tetapi membatasi scgpe nalar Arab-Islam yang
pengaruhnya sangat dirasakan,” tidak saja bagi mereka bangsa
Arab, akan tetapi semua wilayah yang berafiliasi kepadanya.

Memberikan  solusi  terhadap masalah itu, al-Jabiri
menawarkan adanya kolaborasi antara epistem  baydni
(rasionalitas teks) yang gemuine Arab dengan epistem burhani
(rasioanalitas objektif) yang telah ditransfer oleh bangsa Arab
dari tradisi Yunani lewat proses penterjemahan. Al-Jabiri
menyebut penyelarasan kedua sistem nalar tersebut sebagai 7a’sis
al-bayin ‘ala burhan®* (memberi landasan "rasionalitas-burhani"
pada tradisi baydni) atau ta’shil al-ushil® (membangun dasar nalar
jjtihad). Sementara itu ia menolak peran nalar “fini yang
menurutnya telah mengesampingkan akal dan menyerang dua
epistem lainnya dari dalam. Al-Jabiri menyebut nalar ‘ifini
(irasionalitas yang rasional) sebagai sebuah pandangan dunia
yang bersifat magis dan subjektif—dengan model kasyf dan
iham-nya—ryang tidak mengenal obyektivitas dan parameter
keilmuan karena tidak didasarkan pada alat-alat psiko-fisik
manusia; potensi indera dan akal.”

2]bid., 562.

B1bid., 110.

%1bid., 567; Al-Jabitl, a/-Turdts wa al-Haddtsah, Dirdsit wa Mundqasyat
(Beirut: Markaz Dirasat al-Wahdah al-‘Arabiyyah, 1989), 188.

BAl-Jabitd, al-Din wa al-Dawlah wa Tathbig al-Syari’ah (Libanon: Markaz
Dirasah al-Wahdah al-‘Arabiyyah, 1996), 157.

20Al-Jabitd, Bunyab. .., 372 dan 379.

28 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Karena itu yang dimunculkan kemudian adalah metode yang
beroperasi dalam sistem burhani, yakni al-istintaj (deduksi, gzyas
silogisme) dan al-istigra’ (induksi) sebagai alternatif bagi gzyds al-
illah?” Hal itu dilakukan dengan sepenuhnya berpegang pada a/-
maqdshid (tujuan-tujuan syari’ah) sebagai alternatif dari dildlah al-
lafz (petunjuk lafazh), al-kulliyat (universalisme) alternatif dari
atomisme, al-nazhrah al-tarikhiyyah (analisis sejarah) alternatif dari
analisis teks dan idrik al-sabab wa al-musabbab (prinsip kausalitas)
sebagai alternatif dari prinsip a/-tajwiz (keserbabolehan).

Allstintdj adalah aktivitas penalaran untuk menetapkan
kebenaran proposisi (gadliyyah)dengan cara mengaitkan proposisi
yang satu dengan yang lain yang telah terbukti secara aksiomatik.
Ativitas berpikir ini mensyaratkan pengetahuan tentang al-had al-
awsath (term tengah, term perantara) yang menyatukan kedua
proposisi tersebut. Selain itu juga harus ada keserasiaan relasi
antar terma dan kesimpulan, yang terakhir ini muncul secara
otomatis. Sebaliknya alistigra’ adalah determinasi analitis dari
relasi sejumlah fenomena, kemudian diiringi proses generalisasi.”

Model penalaran gzyds al-illab yang pada dasarnya adalah a/-
tamtst] dan al-mugarabah, menurut al-Jabirl—mengutip pendapat
Aristoteles—merupakan varian dari al-istigra’ yang paling lemah
dari sudut mantiq. Jadi bukan varian dari alistintg. la
digolongkan pada al-istigra’ al-khithib: (inferensia wacana) karena
hanya merupakan ‘asybih (penyamaan) dan  almugdrabab
(kedekatan). Dalam tradisi bayani, ‘illah sendiri dipersyaratkan
mundsib (berkesesuaian). A/-Mundsib sendiri secara etimologis
adalah al-mugarabab, karena mundsib-nya ‘illah bermakna sifat yang
mendekatkan pada hukum (alwashf al-mugarib Ii al-hukm).”

211bid., 522 dan 567.

28]bid., 376. Lihat juga tentang model logika ini dalam John Grier
Hibben, Logic; Deductive and Indnctive (New York, Chicago, Boston: Charles
Scribner’s Sons, 1905), 195. lihat juga, Irving M. Copy, Introduction to Logic
(New York: Macmillan Publishing Co., Inc., 1978), 3.

D1bid., 244.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 29



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Mainstream Pemaknaan Konsep Jihad

Militansi dan radikalisme yang berkembang selama ini lebih
banyak dijustifikasi oleh pelakunya dengan doktrin keagamaan.”
Suatu yang ironis memang, tatkala di sisi lain agama diyakini oleh
pemeluknya sebagai penebar keselamatan, kasih sayang, dan
kesejahteraan. Dalam konteks ajaran Islam, kekerasan terhadap
“yang lain” selama ini lebih banyak diwadahi oleh doktrin jihad
yang  dimanipulasi  pemaknaannya untuk kepentingan-
kepentingan subjektif-ideologis kelompok-kelompok tertentu.

Jihad menjadi begitu identik dengan kekerasan dan sekaligus
hal ini seakan menjadi faktor pembenar bagi persepsi kaum
orientalis. Jihad berasal dari akar kata j-h-d yang dalam kitab
Mujam al-Magayis fi al-Lughah, sebagaimana dikutip Quraysh
Shihab, bermakna letih atau sukar karena memang jihad itu
sukar dan meletithkan. Ada juga yang menyatakan bahwa jihad
bermakna al-thagah wa al-wus’n (kekuatan dan kemampuan). Kata
ini bila tampil dalam bentuk perintah (sighah al-amr) bermakna al-
istifragh, yakni mencurahkan kekuatan dan kemampuan.
Pengertian tersebut kemudian cenderung dimaknai secara fisik
(perang), terlebih ada kata lain yang mempunyai akar kata yang
sama, “ijtihad” yang telah mempunyai batasan makna pada
sesuatu yang non-fisik, olah pikir, dan ide.

Pemaknaan jihad juga mendapatkan inspirasinya dari
intrepetasi parsial terhadap al-Qur’an yang banyak menampilkan
kata jihad dengan berbagai derivasinya dalam pengertian
“berjuang” terutama ketika kata jihad tersebut dipersambungkan
dengan kata dampingan “f7 sabil al-1.ah”.

3Radikalisme keagamaan tentu bukan hanya pengalaman sejarah Islam.
Agama Kiristen, misalnya, pernah mentransformasikan “salib” dari simbol
penderitaan dan pengorbanan suci kepada bendera perang berdasar klaim
Konstantin, Kaisar Kristen Pertama, bahwa ia mendapat bisikan ilahi,
“dengan salib engkau akan menang”. Hal ini dianggap sebagai restu tuhan
untuk melakukan perang atas nama agama. Lihat Alwi Shihab, Islam Inklusif;
Menujn Sikap Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1998), 283.

30 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Seringkali pemaknaan konsep jihad juga hanya didasarkan
pada pendekatan tekstual-etimologis sebagaimana yang telah
dikonstruk para ulama pada era zadwin dengan makna “perang”
dan “pembunuhan”’’ Pemaknaan ini semakin menemukan
signifikansinya tatkala sentimen terhadap kelompok, golongan,
dan agama lain sengaja disulut oleh mereka yang hendak
mempolitisasi agama untuk kepentingan partisan. Jihad dalam
artian fisik sebagaimana yang telah terjadi pada era Rasul juga
lebih banyak dimaknai secara normatif dan dijadikan acuan
dalam menyikapi kelompok lain.

Padahal, hal tersebut murni kepentingan sosiologis dalam
rangka memberikan ketentraman dan kesejahteraan dari
gangguan secara fisik kelompok kafir Quraisy masa itu.
Pendekatan terhadap teks keagamaan dan teks kesesejarahan
yang tekstual-legalistik inilah yang membawa kepada militansi,
ckstrimitas dan fundamentalisme. Pendekatan tekstual-legalistik
dalam memahami konsep jihad akan mereduksi makna jihad itu
sendiri. Jihad yang pada dasarnya mempunyai banyak makna
yang bisa dikategorikan sebagai jthad menjadi identik dengan
doktrin perang atau holy war dalam bahasa orientalis. Jihad
kemudian hanya mempunyai makna yang sangat parsial seiring
dengan telaah terhadap teks-teks keagamaan, utamanya al-
Qur’an, yang juga bersifat parsial. Pendekatan terhadap teks-teks

31Salah satu contoh dalam hal ini adalah karya Ibn Rusyd, ulama yang
hidup pada abad pertengahan, Bidiyah al-Mujtahid. Dalam kitab tersebut
persoalan-persoalan perang dan damai diberi titel &itib al-jibdd. Wajar bila
kemudian masyarakat awam menilai jihad adalah perang. Sementara
Mahmtd Syalthath, ulama abad modern, dengan bahasan yang sama
memberikan judul tulisannya a/lQur'in wa al-Qitdl. Lihat M. Dawam
Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur'an; Lafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci
(Jakarta: Paramadina, 1996), 513. Dan memang untuk memperjelas subtansi
jlhad agar tidak diidentikkan dengan “memanggul senjata” al-Qur’an
membedakan antara konsep qital (interaksi bersenjata) dengan konsep jihad.
Lihat Alwi Shihab, Islam ..., 284.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 31



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

tentang jihad yang dilakukan tidak secara tematis semakin
mendegradasi konsep jihad yang sejatinya kaya makna. *

Pendekatan tekstual-legalistik  ini, menurut Komarudin
Hidayat, masih terasa dominan dalam wacana keislaman di
Indonesia, terutama dalam dunia pesantren dan masyarakat
secara umum. Menguatnya pendekatan tekstual-legalistik tidak
bisa lepas dari kuatnya arus keilmuan figh di tingkat masyarakat
yang belum banyak mengalami kontekstualisasi sejak keilmuan
tersebut dibaku-bukukan pada era zadwin. Sementara ada
kesadaran yang cukup dalam dari masyarakat untuk tidak
terjatuh pada kubangan dosa karena melanggar larangan Allah.
Karena itu mereka mencari rujukan aturan-aturan hukum yang
tegas dan populer yang terhimpun dalam kitab-kitab fikih klasik.

Pemaknaan konsep ijtthad selama ini lebih bersifat
teosentris. Kekerasan-kekerasan yang mengatasnamakan agama
diyakini sebagai sebuah pembelaan, pengabdian, dan dedikasi
yang ditujukan kepada Tuhan, walaupun kemaslahatan
kemanusiaan menjadi taruhannya. Prinsip bahwa agama
diturunkan demi kepentingan dan kemaslahatan manusia
dilupakan. Kesadaran akan kodrat dan hakikat manusia yang
bebas dan rasional menjadi terkebirikan.

Tahap-tahap perkembangan pola berpikir manusia terpilah
menjadi tiga fase; fase kosmosentris, teosentris, dan
antroposentris.” Selama ini kebanyakan umat Islam masih
terjebak pada kungkungan teosentrisme yang menjadikan
mereka kurang sensitif terhadap problem kemanusiaan yang
mengitari mereka. Islam menurut Kuntowijoyo adalah agama

¥Pemahaman terhadap jihad bahkan seharusnya tidak saja bersifat
tematis, bahkan juga melibatkan pemahaman-pemahaman terhadap ayat-ayat
lain yang mengusung semangat toleransi, kerukunan dan persahabatan,
selama ayat-ayat tersebut berada dalam konteks sosiologis yang sama.

BAmir Muallim, Mendalami Ide 1slam Humanis (Salatiga: Pustaka Digital
Millenials, 2005), 27.

32 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

yang humanis.” Humanisme Islam menghendaki adanya
pendekatan-pendekatan yang bersifat antroposentris, manusia
sebagai tujuan sentral. Beragama adalah kepentingan manusia,
bahkan kewajiban ritual agama dari Tuhan-pun merupakan
bagian dari kepentingan manusia.

Relevansi Rasionalisme al-Jabiri terhadap Pemaknaan
Jihad Kontemporer

Dari sekian referensi tentang pemikiran al-Jabirl, penulis
belum mendapatkan tema jihad yang dikupas al-Jabiri. Walaupun
begitu, dalam beberapa tulisannya, penulis temukan tentang
sikapnya terhadap 7he big other (golongan di luar dirinya
khususnya Barat) ketika berbicara dalam konteks kebangkitan
Arab-Islam. Menurut al-Jabiri, kebangkitan Arab-Islam lebih
banyak didominasi oleh “mekanisme bela diri” dan bukan
“mekanisme kebangkitan” yang sebenarnya.” Artinya, bahwa
kebanyakan masyarakat Islam mempersepsi #he big other sebagai
ancaman yang serius terhadap eksistensi dan identitas sang
subjek yang inferior. Oleh karenanya, respons yang muncul
adalah lebih pada perasaan sentimen, emosional, dan
kebanggaan untuk berlindung dan memecahkan persoalan
dengan rujukan tradisi masa lalu yang dianggap nyaris tanpa
cacat.” Wajar bila kemudian, semangat jihad dalam artian perang

3Happy Susanto, “Islam dan Problem Kemanusiaan” REPUBILIKA, 8
Agustus 2003.

BAl-Jabird, Posz ..., 204,

%Al-Jabirl menyatakan bahwa pengetahuan (tradisi) baik keagamaan,
maupun yang rasional, metodologi dan industri adalah warisan dari para
pendahulu yang harus disikapi secara objektif tanpa apriori bahwa keilmuan
tertentu datang dari Barat dan harus dijauhi. Semuanya adalah bagian dari
tradisi dan khazanah kemanusiaan yang mempunyai kontribusi terhadap
peradaban manusia secara umum. Lihat Hasan Hanafi dan Muhammad
‘Abid al-Jabitd, Membunub Setan Dunia; Meleburkan Timur dan Barat dalam
Cakrawala Kritif dan Dialog, ter. Umar Bukhorti (Yogyakarta: Ircisod, 2003),
113.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 33



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

lebih mudah dikobarkan. Menurut al-Jabiri, semestinya respons
sang subjek menghadapi he other yang perannya memang
ambivalen” adalah tetap bersikap objektif sembati tetap pada
kesadaran kejatidiriannya untuk melakukan passing over atas masa
lalu dan masa kini sekaligus menuju masa depan dalam tingkat
ide dan praksis.”

Apa yang dilakukan al-Jabiri dengan proyeknya Za’sis al-bayin
ala burhan adalah sebentuk jihad intelektual dalam melawan
bangunan kesadaran dan pemikiran Arab-Islam  yang
tethegemoni oleh masa lalu dalam bentuk teks dan bahasa.
Bangunan pemikiran tersebut terasa normatif dan sempit
sehingga membawa kepada praksis keagamaan yang rigid,
eksklusif dan intoleran. Ia menawarkan bangunan epistemologi
yang khas, yakni melalui pendekatan burhdni (rasional) dengan
tetap mempertimbangkan tradisi pemikiran lokal. Semangat
rasionalismenya yang tercermin dari tawaran metodenya, burbani,
silogisme atau  al-giyds aljami dengan tetap berpegang pada
maqdshid al-syari’ah, hikmah dan kemaslahatan sebagai landasan
paradigmatik pada dasarnya lebih memperlihatkan nilai
epistemologis ketimbang kekakuan logika formal sebagaimana
teori gqiyds al-illab yang hanya mencari preseden-preseden
ortodoksi dan otentisitas.

Pendekatan  burhini  (rasional)  dimunculkan  untuk
menghasilkan  pengetahuan yang valid dan bangunan
pengetahuan yang meyakinkan tentang persoalan alam dan
sosial. Metode ini juga diakui telah menjauhkan tendensi
subyektivitas dan emosional dalam penalaran, karena sebagai
basis pengetahuan ilmiah empiris, epistem burbani selalu
menekankan pada akurasi, konsistensi, koherensi, dan

357TAmbivalensi #he other dalam hal ini Barat adalah bahwa satu sisi ia
mewakili kekuatan dominasi, hegemoni dan imperialisme. Di sisi lain Barat
juga merupakan simbol kemajuan dan kemodernan dengan segenap unsur
yang dikandungnya.

BAl-Jabitd, Post. .., 205.

34 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

keterukuran pengetahuan. Nalar ijtthad, ketika pergumulan
agama dengan kehidupan kontemporer semakin kompleks dan
majemuk, menyaratkan keterlibatan metode burhini yang tentu
tidak lagi hanya bisa disandarkan pada proposisi-proposisi yang
bersifat metafisik dan teks dalam pengertiannya yang ketat.
Keberpihakan kepada kemaslahatan manusia, pendekatan antara
teks dengan realitas, antara normativitas dan historisitas
merupakan karakter metode burhini yang sekaligus merupakan
tuntutan dari Islam humanis. Dengan model seperti ini teks-teks
keagamaan bisa dipahami dalam rasionalitas kehidupan sosial
yang plural sehingga nilai Islam sebagai rabmatan li al-‘Glamin tidak
sekedar klaim.

Berbagai tindak kekerasan yang dilakukan oleh sebagian
umat Islam dengan slogan jihadnya, tak pelak merupakan hasil
dari konstruksi nalar bayani sebagai sistem nalar yang dominan.
Otoritas teks dan otoritas salaf yang hegemonik telah
memunculkan pemaknaan konsep jihad yang berbau fisik saja.
Fakta historis tersebut adalah, pertama; bahwa dalam
interaksinya dengan kekuatan eksternal (nonmuslim), Islam sejak
awal telah berhasil menancapkan kakinya melalui ekspansi
militer jauh dari titik geografisnya. Kedua; hubungan internal
umat Islam, terutama kelompok oposisi dan penguasa, sering
kali diwarnai dengan konflik-konflik berdarah, sebagaimana
kasus ‘Utsman bin ‘Affin.” Selain itu banyak teks-teks
keagamaan yang secara literal-normatif mengabsahkan kekerasan
dan menempatkan Joly war sebagai jalan agama dalam
memberangus mereka yang tidak sepaham. Menghadapi teks-
teks seperti tersebut di atas meniscayakan pembacaan yang kritis
dan kontekstual-babtsiyyah, bukan tekstual-gtibadiyyah  yang
mengarah pada sikap mental dogmatik, defensif, apologis, dan
polemis.

¥Shihab, Is/am ..., 283.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 35



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Islam yang teraktualisasikan dalam sejarah, terutama era
pasca kenabian tidak boleh dijadikan acuan tanpa telaah yang
rasional dan kontekstual. Pada masa kenabian, perang sering kali
merupakan pilihan yang wajar, karena tanpanya mustahil akan
survive. Sebagaimana dikatakan oleh Ahmad Amin, bahwa pada
masa awal Islam, sentimen antar kelompok begitu dominan
disebabkan  masyarakat belum  disatukan di = bawah
kepemimpinan atau pemerintahan tertentu.”” Masyarakat masih
lebih suka disatukan pada ikatan-ikatan yang bersifat
priomordial, kabilah, klan, dan ikatan darah. Selain itu,
kemunculan Islam dengan klaim universalitasnya merupakan
ancaman teologis dan ekonomis bagi masyarakat Arab
nonmuslim. Untuk ancaman yang terakhir, bahwa seorang nabi,
pemimpin keagamaan dalam konteks masa tersebut identik
dengan kebesaran dan pengaruh golongan yang berimbas pada
iklim dan kekuasaan ekonomi. Karenanya wajar bila terjadi
ketegangan (tension) dan berlaku hukum rimba.

Pemberian landasan rasioanalitas burhini pada sistem nalar
bayini—sebagaimana ide besar al-Jabirli—akan menciptakan
pemaknaan-pemaknaan yang kreatif terhadap konsep jihad,
karena otoritas yang hegemonik bukan lagi preseden-preseden
masa lampau, akan tetapi realitas (al-ash! fi al-wiqi’ la fi al-nash)
dan kebutuhan zaman. Penafsiran Islam yang humanis lebih
melihat realitas dan kenyataan sosial dari pada teks dan
orisinalitas masa lalu. Akal tidak lagi berperan mengukuhkan
kebenaran teks akan tetapi menjalin relasi yang berkesesuaian
(muthibagah) dengan hukum alam, sosial dan humanitas. Dalam
konteks jihad, diakui memang bahwa perang dalam artian fisik
merupakan bagian dari jihad, tapi itu bukan satu-satunya dan
bisa saja hal tersebut hanya bersifat tentatif sesuai dengan
konteks zaman. Jihad sebagai produk budaya harus dimaknai

“Ahmad Amin, Fgr alIsiam (Kairo: Maktabah al-Nahdlah al-
Mishriyyah, 1950), 225.

36 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

secara progresif dengan dihadapkan pada problem kemanusiaan
kontemporer. Dalam konteks ini jihad bisa dimaknai secara
emansipatoris sebagai upaya perlawanan terhadap peradaban
yang destruktif dan penyusunan rencana strategis pemberdayaan
masyarakat sipil (civél society)."

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyatakan bahwa selaras
dengan perkembangan kontemporer, jihad bisa mempunyai
bermacam-macam bentuk; memberantas kebodohan,
kemiskinan, dan penyakit.* Hal ini selaras dengan pernyataan
Dawam Rahardjo bahwa jihad dalam perkembangannya
dimaknai sebagai upaya yang terarah dan terus menerus untuk
menciptakan  perkembangan  (developmen?)  Islam  dengan
penekanan sarana nonsenjata.” Ini berarti bahwa era
kontemporer mengharuskan adanya penggeseran peneckanan
makna jihad dari bernuansa fisik kepada seruan untuk
berkompetisi secara mental dan intelektual, tidak saja terhadap
the others, akan tetapi juga terhadap sesama saudara seagama.

Dalam konteks humanisasi keilmuan Islam, kontribusi nalar
irfani seyogyanya tetap dipertimbangkan, dalam hal-hal yang
memang positif. Bagaimanapun, ilmu-ilmu keagamaan (‘u/im al-
din) sebagai bagian dari ilmu humaniora tentu tidak bisa
mengikuti secara total tata kerja ilmu pengetahuan empiris-
ilmiah dengan prinsip kausalitasnya. Nalar ijtthad kontemporer
idealnya mempertimbangkan secara komprehensif kisi-kisi
moral-spiritual ~ dan  pengalaman-pengalaman  intelektual
sekaligus.

Epistemologi  al-Qur’an  mengajarkan ~ bahwa  ilmu
pengetahuan tidak “bebas nilai” akan tetapi harus berorientasi
pada yang ruhaniah, spiritual, moral serta mempunyai relevansi

#MZuhairi Misrawi, “Dekontruksi Syari’at; Jalan Menuju Desakralisasi,
Reinterpretasi dan Depolitisasi”, Tashwirul Afkar, 12 (2002), 22.

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1998), 518.

#Rahardjo, Ensiklopeds ..., 516.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 37



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

sosial di samping relevansi intelektual.® Untuk itu Amin
Abdullah merumuskan model hubungan sirkuler antara tradisi
bayint, ‘irfani dan  burhini® Akan tetapi sebelumnya harus
dilakukan face off terhadap citra tradisi ‘zrfani yang telah banyak
diselewengkan kelompok-kelompok tarekat yang banyak keluar
dari mainstream tradisi tersebut.* Peradaban-peradaban Arab-
Islam atau yang berafiliasi kepadanya kebanyakan berada di
wilayah timur sering dicitrakan Barat—terlepas dari kontroversi
pencitraan ini—dengan feminin, peka secara emosional dan
spiritual. Ini tak lepas dari tradisi % fini yang tolak ukur serta
validitas keilmuannya adalah universal reciprocity, empati, simpati,

dan understanding others.”

Catatan Akhir

Berdasarkan paparan di atas, tergambar bahwa humanisasi
praksis ajaran Islam mensyaratkan pendekatan yang rasional
terthadap ajaran. Hal ini sesuai dengan tawaran al-Jabiri bahwa
sistem nalar Arab-Islam, bayani, yang hegemonik harus dicairkan
dan diberi landasan nalar burhdni. Ototoritas al-ash/ dan otoritas
lafagh yang hanya berujung pada faqdis al-afkar al-diniyyah sudah
selayaknya digantikan oleh otoritas akal dengan varian teori yang
mendekatkan pada realitas humanitis dengan tetap berpijak pada
nilai-nilai yang terkandung dalam teks, yakni wagashid al-syari‘ab.

“Nanang Tahqiq, Dimensi Rasionalitas dan Spiritualitas dalam mu
Pengetahnan (Salatiga: Pustaka Digital Millennials, 2005), 6.

HHubungan sirkuler antara tradisi baydni, “irfani dan burhani menurut
Amin Abdullah ditandai dengan adanya kerja sama antara ketiga tradisi
pemikiran tersebut dengan masing-masing memberi masukan dan kritik yang
membangun terhadap yang lain. Hal ini dilakukan dalam suasana dialogis,
jauh dari eksklusifitas, dominasi dan hegemoni. Lihat M. Amin
Abdullah, "al-Ta’wil al-Tlmi; Ke Arah Paradigma Penafsiran Kitab Suci,"
dalam a/-Jami’ab, 39 (Juli — Desember), 387.

*Lihat Ibid., 375..

#1bid., 377 dan 382.

38 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Selain itu, polesan nalar %fini dengan “pengalaman”
(experience) sebagai sumber pengetahuan dan pendekatan yang
intersubjektif akan semakin melapangkan proyek Islam humanis.
Oleh karenanya, dalam konteks bahasan ini, jihad bisa bermakna
perlawanan terhadap segala yang berbau dehumanisme dan
secara bersamaan berarti pula menciptakan tatanan kehidupan
yang humanitarian (berperikemanusiaan). Dengan praktek
tersebut diharapkan pesan Islam sebagai agama yang rabmatan il

al-‘Glamin “tidak jauh panggang dari api”. Semogal®
Daftar Pustaka

A. Luthfi al-Syaukanie, “I7pologi dan Wacana Pemikiran Arab
Kontemporer”, Paramadina, Vol. 1, No. 1, Juli-Desember 1998.
Ahmad Amin, Far al-Isiam (Kairo: Maktabah al-Nahdlah al-
Mishriyyah, 1950).
Al-Jabitl, a/-Din wa al-Dawlah wa al-Tathbig al-Syari’ah (Libanon:
Markaz Dirasah al-Wahdah al-‘Arabiyyah, 1996).
, Bunyah al-‘Agl al-‘Arabi (Beirut: al-Markaz al-
Tsaqafi al-‘Arabi, 1993).
, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Baru Filsafat Islam, ter.
Burhan (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003).
, Takwin al-‘Aql al-‘Arabi (Libanon: Markaz Dirasat
al-Wahdah al-‘Arabiyyah, 1989).
Alwi Shihab, Islam Inkiusif; Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama
(Bandung: Mizan, 1998).
Amir Mvu’allim, Mendalami 1de Islam Humanis (Salatiga: Pustaka
Digital Millenials, 2005).
Carol Kersten, “Review terhadap Buku al-Jabiri _Arab-Islamic

Philosophy, A Contemporary Critique”, dalam
www.amazon.com., diakses bulan Mei 2003.
Happy Susanto, “Islam dan Problem Kemanusiaan”

REPUBIIKA, 8 Agustus 2003.

Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 39



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-]abiri terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jibad. ..

Hasan Hanafi dan Muhammad ‘Abid al-Jabiri, Membunub Setan
Dunia: Meleburkan Timur dan Barat dalam Cakrawala Kritik dan
Dialog, ter. Umar Bukhori (Yogyakarta: Ircisod, 2003).

Irving M. Copy, Introduction to Iogic, New York: Macmillan
Publishing Co., Inc., 1978.

John Grier Hibben, Logic; Deductive and Inductive  (New York,
Chicago, Boston: Chatles Scribnet’s Sons, 1905).

M. Amin Abdullah, “a~Ta’wil al-Timi; Ke Arab Paradigma
Penafsiran Kitab Swuci”, dalam  al-Jami'ah, Volume 39, Juli-
Desember, 2002.

M. Dawam Rahardjo, Eunsiklopedi al-Quran; Tafsir  Sosial
Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996).

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur'an (Bandung: Mizan, 1998).

Muhammad ‘Abid al-Jabirl, Post Tradisionalisme Islam, ter. Ahmad
Baso (Yogyakarta: LKiS, 2000).

Nanang Tahqiq, Dimensi Rasionalitas dan Spiritualitas dalam Iinm
Pengetahuan (Salatiga: Pustaka Digital Millennials, 2005).

Pier Paolo Giglioli (ed.), Langnage and Social Context (New Y ork:
Penguin Books, 1985).

Zuhairi  Misrawi, “Dekontruksi  Syart’at; Jalan Menuju
Desakralisasi, Reinterpretasi dan Depolitisasi”, Tashwirul
Affear, 12, 2002.

40 Ulnmuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006



