
Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 21 

SIGNIFIKANSI NALAR IJTIHAD AL-JÂBIRÎ  
TERHADAP PEMAKNAAN ULANG KONSEP JIHAD 

ERA KONTEMPORER  

Abid Rohmanu* 
__________________________________________________ 

Abstract 

Nowadays, in the modern era, we can obviously witness some groups of 
moslems still commit some terrors action to other religion and/or to out-
group-moslems just because of different understanding of Islamic dogma. 
These radical groups of moslem claim that their actions are on behalf of 
religious‟ belief. But, since the very beginning of revelation, Islam ask its 
followers to spread peace, harmony and prosperity among human being, as 
Islam have essential principle “rahmah li al-„alamin”. So, certain 
perspectives or ways of understanding Islamic teaching applied by those 
groups are assumed to have emerged their negative response to other religion 
and out-group-moslems. 

This paper examines the significance of rational understanding to Islam 
proposed by al-Jâbirî to reinterpretation of jihad in the modern context. The 
point of al-Jâbirî‟s rational view is relevant factor to eliminate and minimize 
normative understanding to Islam.  

Keywords: Bayânî, „Irfânî, Burhanî, Qiyâs, Jihad, the Other, Ijtihad, 
Humanisme, Rasional. 

______________ 

BELAKANGAN masih sering terjadi tindakan-tindakan kekerasan 
yang mengatasnamakan agama, dengan bungkus doktrin jihad, 
yang dilakukan oleh sekolompok umat Islam. Tindakan itu—
yang mewujud dalam bentuk teror dan perilaku anarkis, 

                                                 
*Penulis adalah dosen Institut Agama Islam Sunan Giri Ponorogo 

(INSURI) Ponorogo. e-mail: nada_cuty2@yahoo.com. 

mailto:nada_cuty2@yahoo.com


Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

22  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

pelukaan fisik, penghilangan nyawa, dan pengrusakan properti 
serta harta benda—tidak saja ditujukan kepada the other tetapi 
juga kepada sesama umat Islam hanya karena perbedaan 
pemahaman keagamaan. Segala tindak kekerasan tersebut pada 
akhirnya memunculkan stigma bahwa Islam adalah agama teror, 
radikal, keras, dan ekstrim. Stigma tersebut jelas 
mendegradasikan Islam sebagai sebuah agama yang oleh 
pemeluknya diklaim sebagai rahmatan li al-„âlamîn. Islam, dan 
tentu semua agama, diyakini pemeluknya mempunyai cita ideal 
humanisme (kemanusiaan), akan tetapi dalam perjalanan 
sejarahnya sering kali antara cita ideal tersebut dengan tataran 
praksis keagamaan terjadi gap. Pada tataran kedua justru sering 
berlangsung proses atau gejala dehumanisasi. 

Banyak pihak menilai fenomena di atas, selain kadang 
bersifat politis, merupakan imbas dogmatisme dan tekstualisme 
dalam mempersepsi ajaran agama. Karena bagaimanapun pola 
keberagamaan seperti itu akan mempengaruhi sikap mental dan 
tindakan penganutnya dalam bentuk tindak kekerasan, klaim-
klaim kebenaran, ekslusivitas semisal pemurtadan, pengkafiran 
(takfîr) dan bahkan fatwa hukum mati. Kalau persoalannya 
demikian, maka bentuk perlawanan terhadapnya adalah dengan 
mengikis pemahaman keagamaan yang literal-dogmatik dan 
mewacanakan serta menpraktekkan pendekatan terhadap Islam 
yang lebih rasional dan kontekstual. Hal tersebut dilakukan 
dengan menawarkan nalar ijtihad yang peka terhadap realitas 
sosial dan kemaslahatan kemanusiaan. Bagaimanapun, nalar 
ijtihad yang rasional akan menjadi kebutuhan tak terelakkan 
untuk membangun proyek humanisasi agama, tidak saja bagi 
mujtahid an sich, akan tetapi juga masyarakat awam.  

Rasionalisme sebagai karakter yang melekat pada filsafat 
akan sangat membantu bagi proyek humanisasi agama. Apa yang 
dilakukan oleh Muhammad ‗Âbid al-Jâbirî dengan mega-
proyeknya ―kritik nalar Arab‖ (KNA) yang ia wujudkan dalam 
trilogi kritik akal Arab relevan dengan tema bahasan ini. Dalam 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 23 

proyeknya, al-Jâbirî mengkampanyekan kesadaran ilmiah 
terhadap tradisi (turâts)1 dengan pendekatan-pendekatan 
epistemologis. Dalam studinya terhadap sistem nalar Arab-Islam 
yang selama ini beroperasi dalam budaya Arab-Islam, al-Jâbirî 
tiba pada kesimpulan bahwa sistem epistemologi Arab-Islam 
yang berkembang selama ini didominasi oleh epistem bayânî  
yang teraplikasikan secara teoritis dalam qiyâs.2 Epistem bayânî, 3  
menurutnya, terlalu bersifat skripturalistik dengan bahasa sebagai 
basis logika yang membuatnya tidak peka terhadap realitas 
kemanusian. 

Mengenal Sekilas al-Jâbirî  

Muhammad ‗Âbid al-Jâbirî adalah filosof Maroko 
kontemporer yang lahir pada tahun 1936 di kota Fekik, Maroko 
Tenggara,4 bagian dari wilayah Maghribi yang telah menelorkan 
banyak filosof klasik kenamaan semisal Ibn Rusyd, Ibn Khaldûn, 
Ibn Hazm dan al-Syâthibî. Kenyataanya, al-Jâbirî mengidolakan 
tokoh-tokoh tersebut karena dinilai sebagai motor semangat 
rasionalisme dalam konstelasi ilmu-ilmu keislaman.5 Maroko juga 
merupakan wilayah yang pernah menjadi daerah protektoriat 

                                                 
1Dalam perspektif al-Jâbirî, tradisi adalah kekayaan ilmiah atau metode 

berfikir yang diwariskan oleh orang-orang terdahulu (al-Qudâma‘). 
Muhammad ‗Abid al-Jâbirî, Post Tradisionalisme Islam, pen. Ahmad Baso 
(Yogyakarta: LKiS, 2000), 24. 

2Qiyâs adalah mempertautkan asal (al-ashl) dengan cabang (far‘), yang 
diketahui, nyata, riil (syâhid) dengan yang tidak diketahui (ghâib) dan 
musyabbah dengan musyabbah bih karena adanya „illah (causa yang sama).  

3Epistem bayânî adalah seperangkat prinsip dan aturan untuk 
menafsirkan dan memproduk wacana dengan logika kebahasaan sebagai 
basis dan sumber pengetahuan. Al-Jâbirî, Bunyah al-„Aql al-„Arabi (Beirut: al-
Markaz al-Tsaqâfî al-‗Arabi, 1993), 64. 

4Al-Jâbirî, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Baru Filsafat Islam, ter. Burhan 
(Yogyakarta: Fakar Pustaka Baru, 2003), vi. 

5Carol Kersten, ―Review terhadap Buku al-Jâbirî Arab-Islamic Philosophy: 
A Contemporary Critique‖, dalam www.amazon.com., diakses bulan Mei 2003.  



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

24  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Perancis. Karenanya, Bahasa Arab dan Bahasa Perancis 
merupakan bahasa resmi di wilayah itu. Dan karena itu pula al-
Jâbirî banyak berdialog dengan tradisi pemikiran Perancis yang 
banyak diwarnai oleh analisa sejarah, kritik filsafat dan kritik 
nalar serta jauh dari bentuk-bentuk formalisme.6 

Al-Jâbirî adalah seorang dosen, seminaris, dan penulis yang 
cukup produktif. Ada 17 karya dalam bentuk buku yang telah 
dihasilkan selain yang berbentuk makalah seminar, artikel dan 
yang semisalnya.7 Di antara karya-karyanya yang cukup populer 
adalah tiga buku berseri-nya—seri I dirilis tahun 1982, seri II 
tahun 1986, dan seri III tahun 1990—yang mewadahi KNA-nya, 
naqd al-„aql al-„arabî.8 Karya-karyanya telah banyak mendapatkan 
respon dari kalangan akademisi, baik dalam bentuk kajian-kajian 
maupun penterjemahan-penterjemahan. 

Kritik al-Jâbirî terhadap Nalar Ijtihad yang Membingkai 
Budaya Arab-Islam  

Kalau dalam seri I triloginya al-Jâbirî telah memaparkan 
konstruksi nalar peradaban Arab-Islam, yakni pilahan-pilahan 
epistem bayânî, ‗irfânî,9 dan burhânî,10 maka dalam seri II al-Jâbirî 

                                                 
6Al-Jâbirî, Pos t…, xvi. 
7Untuk mengetahui lebih lengkap karya-karyanya, lihat antara lain, al-

Jâbirî, Post …, XIII. 
8Buku I triloginya berjudul Takwîn al-„Aql al-„Arabî (Libanon: Markaz 

Dirasat al-Wahdah al-‗Arabiyah, 1989), Bunyah al-„Aql al-„Arabî; Dirâsah 
Tahlîliyyah Naqdiyyah li al-Nuzhum al-Ma‟rifah fî al-Thaqâfah al-„Arabiyyah 
(Beirut: al-Markaz al-Tsaqafi al-‗Arabi, 1993), dan al-„Aql al-Siyâsî al-„Arabî; 
Muhaddidah wa Tajalliyyâtuh (Beirut: al-Markaz al-Tsaqafî al-‗Arabî, 1991). 

9Nalar ‗irfânî adalah epistemologi pengetahuan yang berasal dari tradisi 
Persia yang mendasarkan diri pada ilhâm, kasyf, pengalaman langsung (direct 
experience) yang bersifat intuitif sebagai sumber pengetahuan. Lihat al-Jâbirî, 
Bunyah…, 251. 

10 Ibid., 383. Epistem burhânî adalah sistem pengetahuan yang diadopsi 

dari tradisi Yunani. Dalam artian general, ia adalah aktivitas nalar untuk 
menetapkan kebenaran proposisi tertentu.  



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 25 

secara detail mengulas masing-masing epistem tersebut dan di 
akhir ulasannya ia menawarkan pilihan epistem atau 
mensintesakannya dalam rangka memulai era baru ―tadwîn‖.  

Menurut al-Jâbirî, epistem yang genuine Arab adalah epistem 
bayânî dengan teori qiyâs sebagai titik sumbunya. Tidak 
mengherankan bila al-Jâbirî dalam banyak bukunya menyorot 
secara tajam sistem nalar ini. Sistem nalar ini merupakan pusat 
orientasi metodologis bagi keilmuan Arab-Islam, fikih 
(jurisprudensi), kalam (teologi), nahw dan balâghah. Semua disiplin 
keilmuan ini, menurutnya, digerakkan oleh logika kebahasaan.11 
Sementara logika dan sistem bahasa itu sendiri secara signifikan 
mempengaruhi corak berpikir bahkan membatasi ruang lingkup 
pemikiran penuturnya. Persoalannya adalah bahwa Bahasa Arab 
yang dijadikan basis logika adalah bahasa yang diadopsi pada era 
tadwîn dari masyarakat Badui, masyarakat yang bercirikan primitif 
dan tertutup. Tidak salah bila logika kebahasaannya bercirikan 
hal serupa; a-historis dan materil.12  

Berbicara tentang nalar ijtihad dalam epistem bayânî berarti 
berbicara tentang teori qiyâs, sebab ialah teori yang par excellence, 
the core of ijtihad dalam nalar bayânî, baik dalam lingkungan bahasa, 
teologi ataupun jurisprudensi. Hanya bila dirunut dari aspek 
kesejarahan, teori qiyâs lebih dulu eksis dalam ranah kebahasaan. 
Karena itu menurut al-Jâbirî dalam buku pertamanya, al-Syâfi‘î 
bukanlah master arsitek dari qiyâs, ia hanya mengembangkan 
teori tersebut dari ranah kebahasaan ke dalam hukum Islam.13 

Sebagaimana peradaban Arab-Islam adalah peradaban teks, 
al-Jâbirî menyatakan bahwa ijtihad atau qiyâs dalam tradisi bayânî 
belum beranjak dari ―seputar teks‖ (hawl al-nash). Dua karakter 
yang sejak awal disandang teori ini adalah titik tolak dari lafazh 
menuju makna (al-ashl fî al-lafzh la fî al-wâqi‟) dan orientasi 

                                                 
11Ibid., 13. 
12Lihat al-Jâbirî, Takwîn al-„Aql al-„Arabî (Libanon: Markaz Dirâsat al-

Wahdah al-‗Arabiyyah, 1989), 77. 
13Ibid., 124. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

26  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

berlebihan pada hal-hal yang partikular, parsial dan atomistik 
dari pada yang universal (perhatian pada kata atau lafaz dari pada 
tujuan-tujuan syara‟). Dalam tradisi bayânî kerja akal hanya dalam 
bingkai ″elaborasi teks″ (istitsmâr al-nash) dan inilah yang disebut 
dengan ijtihad dalam tradisi tersebut.14 Rasionalitas dan petunjuk 
hanya mungkin bila disandarkan dan mengabdi pada kandungan 
teks (ma‟qûl al-nash).  

Nalar ijtihad Arab-Islam, menurut al-Jâbirî, hanya berkisar 
pada level dilâlah al-khithâb (petunjuk wacana) yang kurang bisa 
menyentuh realitas sehingga signifikansi wacana menjadi absurd. 
Dilâlah al-khithâb bisa dalam bentuk petunjuk teks (dilâlah al-nash) 
atau petunjuk kandungan teks (ma‟qûl al-nash).15 Petunjuk yang 
terakhir inilah yang bermuara pada teori qiyâs, itu artinya 
persoalan baru (al-far‟) harus dirujukkan (disamakan) secara ketat 
pada kandungan teks (ma‟qûl al-nash) sebagai al-ashl untuk 
memperoleh penyelesaian atau status hukum. Sementara dalam 
proses tersebut mujtahid harus berjibaku dengan persoalan 
hubungan lafazh dan makna yang menurut al-Jâbirî relasi 
pasangan tersebut bermasalah (musykilah al-zawj; al-lafz wa al-
ma‟na).16 Model seperti itu seringkali terjebak pada eksplanasi 
kebahasaan dari pada sisi intelektual-logis. Ijtihad dalam bingkai 
kebahasaan ini disebut oleh al-Jâbirî sebagai ijtihâd fi al-lughah 
dengan maqâshid al-lughah sebagai kata pemutus.17 Karena itu al-
Jâbirî sampai pada kesimpulan bahwa teori qiyâs dalam nalar 
bayânî  lebih banyak mengabdi pada ″kuasa asal″ (sulthah al-
ashl),18 ″kuasa lafaz″ (sulthah al-lafzh), dan ″kuasa keserbabolehan″ 

                                                 
14Al-Jâbirî, Bunyah …, 53 dan 63. 
15Ibid., 56. 
16Ibid., 41. 
17Ibid., 63 dan 105. 
18Ibid., 563. Sulthah al-Ashl (kuasa asal) bisa merujuk pada sulthah al-salaf 

atau pada teori qiyâs. ″Kuasa salaf″ sendiri pada dasarnya adalah ″kuasa 
lafaz″, karena kaum salaf mentransfer ″kuasa-nya″ kepada generasi 
sesudahnya (khalaf) melalui piranti khabar, yakni lafaz itu sendiri. Karena itu 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 27 

(sulthah al-tajwîz).19 Lafaz dan makna, asal dan cabang, jawhar dan 
‗aradh dalam tradisi bayânî merupakan pasangan-pasangan yang 
membingkai aktivitas berpikir dan relasi pasangan-pasangan 
tersebut bersifat tajwîz (keserbabolehan, bukan relasi kausalitas). 

―Kuasa keserbabolehan‖ (sulthah al-tajwîz), tidak saja 
mewarnai relasi lafazh dan makna, akan tetapi juga mewarnai 
bagian dari kontruksi qiyâs, yakni ‗illah. ‗Illah adalah pilar utama 
dalam teori qiyâs, karena tanpanya tidak mungkin ada qiyâs antara 
al-far‟ dan al-ashl. ‗Illah adalah sifat, sebagaimana 
sifat ″memabukkan″ pada khamr untuk melegitimasi keharaman 
khamr dan minuman lain yang sejenis. Mujtahid dengan metode-
metode yang telah ditetapkan melakukan pencarian (istinbâth) 
‗illah sebagai alat jastifikasi (tabrîr) bagi berlakunya hukum asal 
pada cabang dengan perangkat wawasan kebahasaan dan unsur 
idiologis-teologis yang disandangnya.20 Karena itu ‗illah bersifat 
zhan (spekulatif) dan karena itu pula relasi antara al-ashl dan al-far‟ 
adalah relasi keserbabolehan, bukan relasi kemestian 
sebagaimana dalam mantiq,21 dan itu yang terjadi pada qiyâs al-
‟illah dalam ushûl al-fiqh, qiyâs al-dalâlah (qiyâs al-syâhid „ala al-ghâib) 
dalam kalam dan tasybîh dalam disiplin bahasa. 

Memberikan Pondamen Rasional terhadap Nalar Ijtihad 

Dalam bukunya Bunyah al-„Aql al-„Arabî, sebagaimana dalam 
buku-bukunya yang lain, al-Jâbirî secara lantang menunjukkan 
keberpihakannya pada epistem burhânî yang diangapnya bisa 
mewadahi semangat rasionalismenya. Tetapi, sebagai muslim, ia 
tidak bisa mengelak keterlibatannya dengan tradisi bayânî. 
Sebagaimana dikatakannya bahwa interaksi tradisi bayânî dengan 

                                                 
otoritas yang dipatuhi dalam bingkai peradaban Arab-Islam tidak saja 
otoritas teks dalam pengertiannya yang divine dan primer, akan tetapi 
bahkan yang profan dan sekunder seperti qawl al-salaf al-shâlih. 

19Ibid., 560 – 561. 
20Ibid., 158, 171. 
21Ibid., 172. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

28  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

teks merupakan bagian dari kenyataan sejarah, akan tetapi yang 
perlu dikritisi adalah cara dan metode kaum salaf dalam 
memahami teks tersebut yang dinilai kelewat konservatif.22 
Terlebih, di tangan Syafi‗i, sistem nalar tersebut dibakukan lewat 
teori qiyâs dan rumusan empat-sumber hukumnya, al-Qur‘an, al-
Sunnah, ijma‘ dan qiyâs. Dengan hal itu, ia pada dasarnya tidak 
mengorientasikan manusia agar mengamalkan sumber yang 
empat itu—sesuatu yang telah dilakukan oleh generasi-generasi 
sebelumnya—akan tetapi membatasi scope nalar Arab-Islam yang 
pengaruhnya sangat dirasakan,23 tidak saja bagi mereka bangsa 
Arab, akan tetapi semua wilayah yang berafiliasi kepadanya.  

Memberikan solusi terhadap masalah itu, al-Jâbirî 
menawarkan adanya kolaborasi antara epistem bayânî 
(rasionalitas teks) yang genuine Arab dengan epistem burhânî 
(rasioanalitas objektif) yang telah ditransfer oleh bangsa Arab 
dari tradisi Yunani lewat proses penterjemahan. Al-Jâbirî 
menyebut penyelarasan kedua sistem nalar tersebut sebagai ta‟sîs 
al-bayân „ala burhân24 (memberi landasan ″rasionalitas-burhâni″ 
pada tradisi bayânî) atau ta‟shîl al-ushûl25 (membangun dasar nalar 
ijtihad). Sementara itu ia menolak peran nalar ‗irfânî yang 
menurutnya telah mengesampingkan akal dan menyerang dua 
epistem lainnya dari dalam. Al-Jâbirî menyebut nalar ‗irfânî 
(irasionalitas yang rasional) sebagai sebuah pandangan dunia 
yang bersifat magis dan subjektif—dengan model kasyf dan 
ilhâm-nya—yang tidak mengenal obyektivitas dan parameter 
keilmuan karena tidak didasarkan pada alat-alat psiko-fisik 
manusia; potensi indera dan akal.26  

                                                 
22Ibid., 562. 
23Ibid., 110. 
24Ibid., 567; Al-Jâbirî, al-Turâts wa al-Hadâtsah; Dirâsât wa Munâqasyat 

(Beirut: Markaz Dirâsat al-Wahdah al-‗Arabiyyah, 1989), 188. 
25Al-Jâbirî, al-Dîn wa al-Dawlah wa Tathbîq al-Syarî‟ah (Libanon: Markaz 

Dirâsah al-Wahdah al-‗Arabiyyah, 1996), 157. 
26Al-Jâbirî, Bunyah…, 372 dan 379. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 29 

Karena itu yang dimunculkan kemudian adalah metode yang 
beroperasi dalam sistem burhanî, yakni al-istintâj (deduksi, qiyâs 
silogisme) dan al-istiqra‟ (induksi) sebagai alternatif bagi qiyâs al-
‟illah.27 Hal itu dilakukan dengan sepenuhnya berpegang pada al-
maqâshid (tujuan-tujuan syari‘ah) sebagai alternatif dari dilâlah al-
lafz (petunjuk lafazh), al-kulliyat (universalisme) alternatif dari 
atomisme, al-nazhrah al-târikhiyyah (analisis sejarah) alternatif dari 
analisis teks dan idrâk al-sabab wa al-musabbab (prinsip kausalitas) 
sebagai alternatif dari prinsip al-tajwîz (keserbabolehan). 

Al-Istintâj adalah aktivitas penalaran untuk menetapkan 
kebenaran proposisi (qadliyyah)dengan cara mengaitkan proposisi 
yang satu dengan yang lain yang telah terbukti secara aksiomatik. 
Ativitas berpikir ini mensyaratkan pengetahuan tentang al-had al-
awsath (term tengah, term perantara) yang menyatukan kedua 
proposisi tersebut. Selain itu juga harus ada keserasiaan relasi 
antar terma dan kesimpulan, yang terakhir ini muncul secara 
otomatis. Sebaliknya al-istiqra‟ adalah determinasi analitis dari 
relasi sejumlah fenomena, kemudian diiringi proses generalisasi.28  

Model penalaran qiyâs al-‟illah yang pada dasarnya adalah al-
tamtsîl dan al-muqârabah, menurut al-Jâbirî—mengutip pendapat 
Aristoteles—merupakan varian dari al-istiqra‟ yang paling lemah 
dari sudut mantiq. Jadi bukan varian dari al-istintâj. Ia 
digolongkan pada al-istiqra‟ al-khithâbi (inferensia wacana) karena 
hanya merupakan tasybîh (penyamaan) dan al-muqârabah 
(kedekatan). Dalam tradisi bayânî, ‗illah sendiri dipersyaratkan 
munâsib (berkesesuaian). Al-Munâsib sendiri secara etimologis 
adalah al-muqârabah, karena munâsib-nya ‗illah bermakna sifat yang 
mendekatkan pada hukum (al-washf al-muqârib li al-hukm).29  

                                                 
27Ibid., 522 dan 567. 
28Ibid., 376. Lihat juga tentang model logika ini dalam John Grier 

Hibben, Logic; Deductive and Inductive (New York, Chicago, Boston: Charles 
Scribner‘s Sons, 1905), 195. lihat juga, Irving M. Copy, Introduction to Logic 
(New York: Macmillan Publishing Co., Inc., 1978), 3. 

29Ibid., 244. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

30  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Mainstream Pemaknaan Konsep Jihad  

Militansi dan radikalisme yang berkembang selama ini lebih 
banyak dijustifikasi oleh pelakunya dengan doktrin keagamaan.30 
Suatu yang ironis memang, tatkala di sisi lain agama diyakini oleh 
pemeluknya sebagai penebar keselamatan, kasih sayang, dan 
kesejahteraan. Dalam konteks ajaran Islam, kekerasan terhadap 
―yang lain‖ selama ini lebih banyak diwadahi oleh doktrin jihad 
yang dimanipulasi pemaknaannya untuk kepentingan-
kepentingan subjektif-ideologis kelompok-kelompok tertentu.  

Jihad menjadi begitu identik dengan kekerasan dan sekaligus 
hal ini seakan menjadi faktor pembenar bagi persepsi kaum 
orientalis. Jihad berasal dari akar kata j-h-d yang dalam kitab 
Mu‟jam al-Maqâyis fî al-Lughah, sebagaimana dikutip Quraysh 
Shihab, bermakna letih atau sukar karena memang jihad itu 
sukar dan meletihkan. Ada juga yang menyatakan bahwa jihad 
bermakna al-thaqah wa al-wus‟u (kekuatan dan kemampuan). Kata 
ini bila tampil dalam bentuk perintah (sighah al-amr) bermakna al-
istifragh, yakni mencurahkan kekuatan dan kemampuan. 
Pengertian tersebut kemudian cenderung dimaknai secara fisik 
(perang), terlebih ada kata lain yang mempunyai akar kata yang 
sama, ―ijtihâd‖ yang telah mempunyai batasan makna pada 
sesuatu yang non-fisik, olah pikir, dan ide.  

Pemaknaan jihad juga mendapatkan inspirasinya dari 
intrepetasi parsial terhadap al-Qur‘an yang banyak menampilkan 
kata jihad dengan berbagai derivasinya dalam pengertian 
―berjuang‖ terutama ketika kata jihad tersebut dipersambungkan 
dengan kata dampingan ―fî sabil al-Lâh‖. 

                                                 
30Radikalisme keagamaan tentu bukan hanya pengalaman sejarah Islam. 

Agama Kristen, misalnya, pernah mentransformasikan ―salib‖ dari simbol 
penderitaan dan pengorbanan suci kepada bendera perang berdasar klaim 
Konstantin, Kaisar Kristen Pertama, bahwa ia mendapat bisikan ilahi, 
―dengan salib engkau akan menang‖. Hal ini dianggap sebagai restu tuhan 
untuk melakukan perang atas nama agama. Lihat Alwi Shihab, Islam Inklusif; 
Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama (Bandung: Mizan, 1998), 283. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 31 

Seringkali pemaknaan konsep jihad juga hanya didasarkan 
pada pendekatan tekstual-etimologis sebagaimana yang telah 
dikonstruk para ulama pada era tadwîn dengan makna ―perang‖ 
dan ―pembunuhan‖.31 Pemaknaan ini semakin menemukan 
signifikansinya tatkala sentimen terhadap kelompok, golongan, 
dan agama lain sengaja disulut oleh mereka yang hendak 
mempolitisasi agama untuk kepentingan partisan. Jihad dalam 
artian fisik sebagaimana yang telah terjadi pada era Rasul juga 
lebih banyak dimaknai secara normatif dan dijadikan acuan 
dalam menyikapi kelompok lain.  

Padahal, hal tersebut murni kepentingan sosiologis dalam 
rangka memberikan ketentraman dan kesejahteraan dari 
gangguan secara fisik kelompok kafir Quraisy masa itu. 
Pendekatan terhadap teks keagamaan dan teks kesesejarahan 
yang tekstual-legalistik inilah yang membawa kepada militansi, 
ekstrimitas dan fundamentalisme. Pendekatan tekstual-legalistik 
dalam memahami konsep jihad akan mereduksi makna jihad itu 
sendiri. Jihad yang pada dasarnya mempunyai banyak makna 
yang bisa dikategorikan sebagai jihad menjadi identik dengan 
doktrin perang atau holy war dalam bahasa orientalis. Jihad 
kemudian hanya mempunyai makna yang sangat parsial seiring 
dengan telaah terhadap teks-teks keagamaan, utamanya al-
Qur‘an, yang juga bersifat parsial. Pendekatan terhadap teks-teks 

                                                 
31Salah satu contoh dalam hal ini adalah karya Ibn Rusyd, ulama yang 

hidup pada abad pertengahan, Bidâyah al-Mujtahid. Dalam kitab tersebut 
persoalan-persoalan perang dan damai diberi titel kitâb al-jihâd. Wajar bila 
kemudian masyarakat awam menilai jihad adalah perang. Sementara 
Mahmûd Syalthûth, ulama abad modern, dengan bahasan yang sama 
memberikan judul tulisannya al-Qur‟ân wa al-Qitâl. Lihat M. Dawam 
Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur‟an; Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci 
(Jakarta: Paramadina, 1996), 513. Dan memang untuk memperjelas subtansi 
jihad agar tidak diidentikkan dengan ―memanggul senjata‖ al-Qur‘an 
membedakan antara konsep qitâl (interaksi bersenjata) dengan konsep jihad. 
Lihat Alwi Shihab, Islam …, 284. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

32  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

tentang jihad yang dilakukan tidak secara tematis semakin 
mendegradasi konsep jihad yang sejatinya kaya makna. 32 

Pendekatan tekstual-legalistik ini, menurut Komarudin 
Hidayat, masih terasa dominan dalam wacana keislaman di 
Indonesia, terutama dalam dunia pesantren dan masyarakat 
secara umum. Menguatnya pendekatan tekstual-legalistik tidak 
bisa lepas dari kuatnya arus keilmuan fiqh di tingkat masyarakat 
yang belum banyak mengalami kontekstualisasi sejak keilmuan 
tersebut dibaku-bukukan pada era tadwîn. Sementara ada 
kesadaran yang cukup dalam dari masyarakat untuk tidak 
terjatuh pada kubangan dosa karena melanggar larangan Allah. 
Karena itu mereka mencari rujukan aturan-aturan hukum yang 
tegas dan populer yang terhimpun dalam kitab-kitab fikih klasik.  

Pemaknaan konsep ijtihad selama ini lebih bersifat 
teosentris. Kekerasan-kekerasan yang mengatasnamakan agama 
diyakini sebagai sebuah pembelaan, pengabdian, dan dedikasi 
yang ditujukan kepada Tuhan, walaupun kemaslahatan 
kemanusiaan menjadi taruhannya. Prinsip bahwa agama 
diturunkan demi kepentingan dan kemaslahatan manusia 
dilupakan. Kesadaran akan kodrat dan hakikat manusia yang 
bebas dan rasional menjadi terkebirikan.  

Tahap-tahap perkembangan pola berpikir manusia terpilah 
menjadi tiga fase; fase kosmosentris, teosentris, dan 
antroposentris.33 Selama ini kebanyakan umat Islam masih 
terjebak pada kungkungan teosentrisme yang menjadikan 
mereka kurang sensitif terhadap problem kemanusiaan yang 
mengitari mereka. Islam menurut Kuntowijoyo adalah agama 

                                                 
32Pemahaman terhadap jihad bahkan seharusnya tidak saja bersifat 

tematis, bahkan juga melibatkan pemahaman-pemahaman terhadap ayat-ayat 
lain yang mengusung semangat toleransi, kerukunan dan persahabatan, 
selama ayat-ayat tersebut berada dalam konteks sosiologis yang sama. 

33Amir Mu‘allim, Mendalami Ide Islam Humanis (Salatiga: Pustaka Digital 
Millenials, 2005), 27. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 33 

yang humanis.34 Humanisme Islam menghendaki adanya 
pendekatan-pendekatan yang bersifat antroposentris, manusia 
sebagai tujuan sentral. Beragama adalah kepentingan manusia, 
bahkan kewajiban ritual agama dari Tuhan-pun merupakan 
bagian dari kepentingan manusia. 

Relevansi Rasionalisme al-Jâbirî terhadap Pemaknaan 
Jihad Kontemporer 

Dari sekian referensi tentang pemikiran al-Jâbirî, penulis 
belum mendapatkan tema jihad yang dikupas al-Jâbirî. Walaupun 
begitu, dalam beberapa tulisannya, penulis temukan tentang 
sikapnya terhadap the big other (golongan di luar dirinya 
khususnya Barat) ketika berbicara dalam konteks kebangkitan 
Arab-Islam. Menurut al-Jâbirî, kebangkitan Arab-Islam lebih 
banyak didominasi oleh ―mekanisme bela diri‖ dan bukan 
―mekanisme kebangkitan‖ yang sebenarnya.35 Artinya, bahwa 
kebanyakan masyarakat Islam mempersepsi the big other sebagai 
ancaman yang serius terhadap eksistensi dan identitas sang 
subjek yang inferior. Oleh karenanya, respons yang muncul 
adalah lebih pada perasaan sentimen, emosional, dan 
kebanggaan untuk berlindung dan memecahkan persoalan 
dengan rujukan tradisi masa lalu yang dianggap nyaris tanpa 
cacat.36 Wajar bila kemudian, semangat jihad dalam artian perang 

                                                 
34Happy Susanto, ―Islam dan Problem Kemanusiaan‖ REPUBLIKA, 8 

Agustus 2003. 
35Al-Jâbirî, Post …, 204. 
36Al-Jâbirî menyatakan bahwa pengetahuan (tradisi) baik keagamaan, 

maupun yang rasional, metodologi dan industri adalah warisan dari para 
pendahulu yang harus disikapi secara objektif tanpa apriori bahwa keilmuan 
tertentu datang dari Barat dan harus dijauhi. Semuanya adalah bagian dari 
tradisi dan khazanah kemanusiaan yang mempunyai kontribusi terhadap 
peradaban manusia secara umum. Lihat Hasan Hanafi dan Muhammad 
‗Abid al-Jâbirî, Membunuh Setan Dunia; Meleburkan Timur dan Barat dalam 
Cakrawala Kritik dan Dialog, ter. Umar Bukhori (Yogyakarta: Ircisod, 2003), 
113. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

34  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

lebih mudah dikobarkan. Menurut al-Jâbirî, semestinya respons 
sang subjek menghadapi the other yang perannya memang 
ambivalen37 adalah tetap bersikap objektif sembari tetap pada 
kesadaran kejatidiriannya untuk melakukan passing over atas masa 
lalu dan masa kini sekaligus menuju masa depan dalam tingkat 
ide dan praksis.38 

Apa yang dilakukan al-Jâbirî dengan proyeknya ta‟sîs al-bayân 
„ala burhân adalah sebentuk jihad intelektual dalam melawan 
bangunan kesadaran dan pemikiran Arab-Islam yang 
terhegemoni oleh masa lalu dalam bentuk teks dan bahasa. 
Bangunan pemikiran tersebut terasa normatif dan sempit 
sehingga membawa kepada praksis keagamaan yang rigid, 
eksklusif dan intoleran. Ia menawarkan bangunan epistemologi 
yang khas, yakni melalui pendekatan burhânî (rasional) dengan 
tetap mempertimbangkan tradisi pemikiran lokal. Semangat 
rasionalismenya yang tercermin dari tawaran metodenya, burhâni, 
silogisme atau al-qiyâs al-jâmi dengan tetap berpegang pada 
maqâshid al-syarî‟ah, hikmah dan kemaslahatan sebagai landasan 
paradigmatik pada dasarnya lebih memperlihatkan nilai 
epistemologis ketimbang kekakuan logika formal sebagaimana 
teori qiyâs al-‟illah yang hanya mencari preseden-preseden 
ortodoksi dan otentisitas.  

Pendekatan burhânî (rasional) dimunculkan untuk 
menghasilkan pengetahuan yang valid dan bangunan 
pengetahuan yang meyakinkan tentang persoalan alam dan 
sosial. Metode ini juga diakui telah menjauhkan tendensi 
subyektivitas dan emosional dalam penalaran, karena sebagai 
basis pengetahuan ilmiah empiris, epistem burhânî selalu 
menekankan pada akurasi, konsistensi, koherensi, dan 

                                                 
37Ambivalensi the other dalam hal ini Barat adalah bahwa satu sisi ia 

mewakili kekuatan dominasi, hegemoni dan imperialisme. Di sisi lain Barat 
juga merupakan simbol kemajuan dan kemodernan dengan segenap unsur 
yang dikandungnya.  

38Al-Jâbirî, Post…, 205. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 35 

keterukuran pengetahuan. Nalar ijtihad, ketika pergumulan 
agama dengan kehidupan kontemporer semakin kompleks dan 
majemuk, menyaratkan keterlibatan metode burhânî yang tentu 
tidak lagi hanya bisa disandarkan pada proposisi-proposisi yang 
bersifat metafisik dan teks dalam pengertiannya yang ketat. 
Keberpihakan kepada kemaslahatan manusia, pendekatan antara 
teks dengan realitas, antara normativitas dan historisitas 
merupakan karakter metode burhânî yang sekaligus merupakan 
tuntutan dari Islam humanis. Dengan model seperti ini teks-teks 
keagamaan bisa dipahami dalam rasionalitas kehidupan sosial 
yang plural sehingga nilai Islam sebagai rahmatan li al-„âlamîn tidak 
sekedar klaim. 

Berbagai tindak kekerasan yang dilakukan oleh sebagian 
umat Islam dengan slogan jihadnya, tak pelak merupakan hasil 
dari konstruksi nalar bayânî sebagai sistem nalar yang dominan. 
Otoritas teks dan otoritas salaf yang hegemonik telah 
memunculkan pemaknaan konsep jihad yang berbau fisik saja. 
Fakta historis tersebut adalah, pertama; bahwa dalam 
interaksinya dengan kekuatan eksternal (nonmuslim), Islam sejak 
awal telah berhasil menancapkan kakinya melalui ekspansi 
militer jauh dari titik geografisnya. Kedua; hubungan internal 
umat Islam, terutama kelompok oposisi dan penguasa, sering 
kali diwarnai dengan konflik-konflik berdarah, sebagaimana 
kasus ‗Utsmân bin ‗Affân.39 Selain itu banyak teks-teks 
keagamaan yang secara literal-normatif mengabsahkan kekerasan 
dan menempatkan holy war sebagai jalan agama dalam 
memberangus mereka yang tidak sepaham. Menghadapi teks-
teks seperti tersebut di atas meniscayakan pembacaan yang kritis 
dan kontekstual-bahtsiyyah, bukan tekstual-ijtihadiyyah yang 
mengarah pada sikap mental dogmatik, defensif, apologis, dan 
polemis.  

                                                 
39Shihab, Islam …, 283. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

36  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Islam yang teraktualisasikan dalam sejarah, terutama era 
pasca kenabian tidak boleh dijadikan acuan tanpa telaah yang 
rasional dan kontekstual. Pada masa kenabian, perang sering kali 
merupakan pilihan yang wajar, karena tanpanya mustahil akan 
survive. Sebagaimana dikatakan oleh Ahmad Amîn, bahwa pada 
masa awal Islam, sentimen antar kelompok begitu dominan 
disebabkan masyarakat belum disatukan di bawah 
kepemimpinan atau pemerintahan tertentu.40 Masyarakat masih 
lebih suka disatukan pada ikatan-ikatan yang bersifat 
priomordial, kabilah, klan, dan ikatan darah. Selain itu, 
kemunculan Islam dengan klaim universalitasnya merupakan 
ancaman teologis dan ekonomis bagi masyarakat Arab 
nonmuslim. Untuk ancaman yang terakhir, bahwa seorang nabi, 
pemimpin keagamaan dalam konteks masa tersebut identik 
dengan kebesaran dan pengaruh golongan yang berimbas pada 
iklim dan kekuasaan ekonomi. Karenanya wajar bila terjadi 
ketegangan (tension) dan berlaku hukum rimba. 

Pemberian landasan rasioanalitas burhânî pada sistem nalar 
bayânî—sebagaimana ide besar al-Jâbirî—akan menciptakan 
pemaknaan-pemaknaan yang kreatif terhadap konsep jihad, 
karena otoritas yang hegemonik bukan lagi preseden-preseden 
masa lampau, akan tetapi realitas (al-ashl fi al-wâqi‟ la fi al-nash) 
dan kebutuhan zaman. Penafsiran Islam yang humanis lebih 
melihat realitas dan kenyataan sosial dari pada teks dan 
orisinalitas masa lalu. Akal tidak lagi berperan mengukuhkan 
kebenaran teks akan tetapi menjalin relasi yang berkesesuaian 
(muthâbaqah) dengan hukum alam, sosial dan humanitas. Dalam 
konteks jihad, diakui memang bahwa perang dalam artian fisik 
merupakan bagian dari jihad, tapi itu bukan satu-satunya dan 
bisa saja hal tersebut hanya bersifat tentatif sesuai dengan 
konteks zaman. Jihad sebagai produk budaya harus dimaknai 

                                                 
40Ahmad Amîn, Fajr al-Islâm (Kairo: Maktabah al-Nahdlah al-

Mishriyyah, 1950), 225. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 37 

secara progresif dengan dihadapkan pada problem kemanusiaan 
kontemporer. Dalam konteks ini jihad bisa dimaknai secara 
emansipatoris sebagai upaya perlawanan terhadap peradaban 
yang destruktif dan penyusunan rencana strategis pemberdayaan 
masyarakat sipil (civil society).41 

Quraish Shihab dalam tafsirnya menyatakan bahwa selaras 
dengan perkembangan kontemporer, jihad bisa mempunyai 
bermacam-macam bentuk; memberantas kebodohan, 
kemiskinan, dan penyakit.42 Hal ini selaras dengan pernyataan 
Dawam Rahardjo bahwa jihad dalam perkembangannya 
dimaknai sebagai upaya yang terarah dan terus menerus untuk 
menciptakan perkembangan (development) Islam dengan 
penekanan sarana nonsenjata.43 Ini berarti bahwa era 
kontemporer mengharuskan adanya penggeseran penekanan 
makna jihad dari bernuansa fisik kepada seruan untuk 
berkompetisi secara mental dan intelektual, tidak saja terhadap 
the others, akan tetapi juga terhadap sesama saudara seagama. 

Dalam konteks humanisasi keilmuan Islam, kontribusi nalar 
„irfânî seyogyanya tetap dipertimbangkan, dalam hal-hal yang 
memang positif. Bagaimanapun, ilmu-ilmu keagamaan („ulûm al-
dîn) sebagai bagian dari ilmu humaniora tentu tidak bisa 
mengikuti secara total tata kerja ilmu pengetahuan empiris-
ilmiah dengan prinsip kausalitasnya. Nalar ijtihad kontemporer 
idealnya mempertimbangkan secara komprehensif kisi-kisi 
moral-spiritual dan pengalaman-pengalaman intelektual 
sekaligus.  

Epistemologi al-Qur‘an mengajarkan bahwa ilmu 
pengetahuan tidak ―bebas nilai‖ akan tetapi harus berorientasi 
pada yang ruhaniah, spiritual, moral serta mempunyai relevansi 

                                                 
41Zuhairi Misrawi, ―Dekontruksi Syari‘at; Jalan Menuju Desakralisasi, 

Reinterpretasi dan Depolitisasi‖, Tashwirul Afkar, 12 (2002), 22. 
42M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 1998), 518. 
43Rahardjo, Ensiklopedi …, 516. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

38  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

sosial di samping relevansi intelektual.44 Untuk itu Amin 
Abdullah merumuskan model hubungan sirkuler antara tradisi 
bayânî, ‗irfânî ,dan burhânî.45 Akan tetapi sebelumnya harus 
dilakukan face off terhadap citra tradisi ‗irfânî yang telah banyak 
diselewengkan kelompok-kelompok tarekat yang banyak keluar 
dari mainstream tradisi tersebut.46 Peradaban-peradaban Arab-
Islam atau yang berafiliasi kepadanya kebanyakan berada di 
wilayah timur sering dicitrakan Barat—terlepas dari kontroversi 
pencitraan ini—dengan feminin, peka secara emosional dan 
spiritual. Ini tak lepas dari tradisi „irfânî yang tolak ukur serta 
validitas keilmuannya adalah universal reciprocity, empati, simpati, 
dan understanding others.47  

Catatan Akhir 

Berdasarkan paparan di atas, tergambar bahwa humanisasi 
praksis ajaran Islam mensyaratkan pendekatan yang rasional 
terhadap ajaran. Hal ini sesuai dengan tawaran al-Jâbirî bahwa 
sistem nalar Arab-Islam, bayânî, yang hegemonik harus dicairkan 
dan diberi landasan nalar burhânî. Ototoritas al-ashl dan otoritas 
lafazh yang hanya berujung pada taqdîs al-afkâr al-diniyyah sudah 
selayaknya digantikan oleh otoritas akal dengan varian teori yang 
mendekatkan pada realitas humanitis dengan tetap berpijak pada 
nilai-nilai yang terkandung dalam teks, yakni maqâshid al-syarî„ah.  

                                                 
44Nanang Tahqiq, Dimensi Rasionalitas dan Spiritualitas dalam Ilmu 

Pengetahuan (Salatiga: Pustaka Digital Millennials, 2005), 6. 
45Hubungan sirkuler antara tradisi bayâni, ‗irfani dan burhâni menurut 

Amin Abdullah ditandai dengan adanya kerja sama antara ketiga tradisi 
pemikiran tersebut dengan masing-masing memberi masukan dan kritik yang 
membangun terhadap yang lain. Hal ini dilakukan dalam suasana dialogis, 
jauh dari eksklusifitas, dominasi dan hegemoni. Lihat M. Amin 
Abdullah, ″al-Ta‘wil al-‗Ilmi; Ke Arah Paradigma Penafsiran Kitab Suci,″ 
dalam al-Jami‟ah, 39 (Juli – Desember), 387. 

46Lihat Ibid., 375.. 
47Ibid., 377 dan 382. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006 39 

Selain itu, polesan nalar „irfânî dengan ―pengalaman‖ 
(experience) sebagai sumber pengetahuan dan pendekatan yang 
intersubjektif akan semakin melapangkan proyek Islam humanis. 
Oleh karenanya, dalam konteks bahasan ini, jihad bisa bermakna 
perlawanan terhadap segala yang berbau dehumanisme dan 
secara bersamaan berarti pula menciptakan tatanan kehidupan 
yang humanitarian (berperikemanusiaan). Dengan praktek 
tersebut diharapkan pesan Islam sebagai agama yang rahmatan lil 

al-„âlamîn ―tidak jauh panggang dari api‖. Semoga!● 

Daftar Pustaka 

A. Luthfi al-Syaukanie, ―Tipologi dan Wacana Pemikiran Arab 
Kontemporer‖, Paramadina, Vol. I, No. I, Juli–Desember 1998. 

Ahmad Amîn, Fajr al-Islâm (Kairo: Maktabah al-Nahdlah al-
Mishriyyah, 1950). 

Al-Jâbirî, al-Dîn wa al-Dawlah wa al-Tathbîq al-Syarî‟ah (Libanon: 
Markâz  Dirâsah al-Wahdah al-‗Arabiyyah, 1996). 

_________, Bunyah al-„Aql al-„Arabî (Beirut: al-Markaz    al-
Tsaqâfî al-‗Arabî, 1993). 

_________, Kritik Pemikiran Islam; Wacana Baru Filsafat Islam, ter. 
Burhan (Yogyakarta: Fajar Pustaka Baru, 2003). 

_________, Takwîn al-„Aql al-„Arabî (Libanon: Markâz Dirâsat 
al-Wahdah al-‗Arabiyyah, 1989). 

Alwi Shihab, Islam Inklusif; Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama 
(Bandung: Mizan, 1998). 

Amir Mu‘allim, Mendalami Ide Islam Humanis (Salatiga: Pustaka 
Digital Millenials, 2005). 

Carol Kersten, ―Review terhadap Buku al-Jâbirî Arab-Islamic 
Philosophy; A Contemporary Critique‖, dalam 
www.amazon.com., diakses bulan Mei 2003. 

Happy Susanto, ―Islam dan Problem Kemanusiaan‖ 
REPUBLIKA, 8 Agustus 2003. 



Abid Rohmanu, Signifikansi Nalar Ijtihad al-Jâbirî terhadap Pemaknaan Ulang Konsep Jihad… 
___________________________________________________________ 

40  Ulumuna, Volume X Nomor 1 Januari-Juni 2006  

Hasan Hanafi dan Muhammad ‗Abid al-Jâbirî, Membunuh Setan 
Dunia: Meleburkan Timur dan Barat dalam Cakrawala Kritik dan 
Dialog, ter. Umar Bukhori (Yogyakarta: Ircisod, 2003). 

Irving M. Copy, Introduction to Logic, New York: Macmillan 
Publishing Co., Inc., 1978. 

John Grier Hibben, Logic; Deductive and Inductive  (New York, 
Chicago, Boston: Charles Scribner‘s Sons, 1905). 

M. Amin Abdullah, ―al-Ta‟wil al-„Ilmi; Ke Arah Paradigma 
Penafsiran Kitab Suci”, dalam al-Jami‟ah, Volume 39, Juli-
Desember, 2002. 

M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi al-Qur‟an; Tafsir Sosial 
Berdasarkan Konsep-Konsep Kunci (Jakarta: Paramadina, 1996). 

M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur‟an (Bandung: Mizan, 1998). 
Muhammad ‗Abid al-Jâbirî, Post Tradisionalisme Islam, ter. Ahmad 

Baso (Yogyakarta: LKiS, 2000). 
Nanang Tahqiq, Dimensi Rasionalitas dan Spiritualitas dalam Ilmu 

Pengetahuan (Salatiga: Pustaka Digital Millennials, 2005). 
Pier Paolo Giglioli (ed.), Language and Social Context (New York: 

Penguin Books, 1985). 
Zuhairi Misrawi, ―Dekontruksi Syari‘at; Jalan Menuju 

Desakralisasi, Reinterpretasi dan Depolitisasi‖, Tashwirul 
Afkar, 12, 2002. 


