
 





i 
 

 DAFTAR ISI 
 
 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-20  Munawir Haris, 
“Metodologi Penemuan Hukum Islam” 

 21-40  Moh. Lutfi Nurcahyono,  
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: 
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial” 

 41-70  Muhammad Harfin Zuhdi,  
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan 
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis” 

 71-102  Zaenuddin Mansyur,  
“Pembaruan Masla╪ah dalam Maqā╣īd al-Sharī„ah: 
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyāt al-Khamsah” 

 103-124  Muhammad Salahuddin,  
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis: 
Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang  
Maqā╣īd al-Sharī„ah” 

 125-142  Miftahul Huda,  
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

 143-162  Adi Fadli,  
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:  
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali  
tentang Haji” 

 163-188  Muhammad Ansor,  
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan  
di Langsa Aceh” 

 189-222  Lukman Arake,  
“Pendekatan Hukum Islam  
terhadap Jihad dan Terorisme” 

LAMPIRAN- LAMPIRAN 



 

ii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transilterasi: 

 ;(a‘ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعىذ بالله من الشيطان الرجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله الرحمن الحيم

رْ اِهّآ 
َ
ىْج

َ
ك

ْ
يْىَاكَ ال

َ
عْط

َ
أ (innā a‘╢aynāka al-kawthar); 

كَ وَاهْحَرْ  صَلِّ لِرَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 125 

 

ARAH PEMBARUAN  
HUKUM WAKAF INDONESIA 

Miftahul Huda 
(STAIN Ponorogo, Jawa Timur 
Email: elhoeda@yahoo.co.id) 

 

Abstract: By studying The Law Number 41 Year 2004 about Waqf, 
this paper describes the various methods and trends of waqf legal reform in 
Indonesia. Variety of methods of waqf legal reform in Indonesia using 
several methods, such as takh╣ī╣ al-qa╨ā, tahyīr, talfīq, and siyāsah 
shar„iyyah. The trends of waqf legal reform in Indonesia leads toward a 
more comprehensive of understanding the law, the development of a more 
integrative governance of waqf, and an increase of capacity building of 
stronger waqf institution. With the methods and trends of waqf legal 
reform, efforts to create social welfare in Indonesia are possible to realized. 

Abstrak: Dengan mengkaji Undang-undang No. 41 Tahun 2004 
Tentang Wakaf, tulisan ini menjelaskan ragam metode dan arah 
pembaruan hukum wakaf Indonesia. Ragam metode pembaruan hukum 
wakaf Indonesia menggunakan beberapa metode, seperti takh╣ī╣ al-qa╨ā, 
tahyīr, talfīq, dan siyāsah shar‘iyyah. Sedangkan arah pembaruan hukum 
wakaf Indonesia menuju pemahaman hukum wakaf yang lebih 
komprehensif, pengembangan tatakelola wakaf yang lebih integratif, dan 
peningkatan penguatan kapasitas kelembagaan wakaf yang lebih kuat. 
Dengan metode dan arah pembaruan hukum wakaf tersebut, usaha untuk 
menciptakan kesejahteraan masyarakat di Indonesia dapat dilakukan. 

Keywords: al-khayr, manajemen wakaf, mawqūf „alayh, harta bergerak, 
harta tidak bergerak, takh╣ī╣ al-qa╨ā. 

 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

126 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

DALAM persepektif hukum Islam (fikih) wakaf adalah institusi 
ibadah sosial yang tidak memiliki rujukan eksplisit dalam Al-
Qur‟an dan Sunnah. Ulama berpendapat bahwa perintah wakaf 
merupakan bagian dari perintah untuk melakukan al-khayr 
(secara harfiah berarti kebaikan). Allah berfirman: “Wahai orang-
orang yang beriman hendaklah kamu ruku‘, sujud, dan menyembahlah 
kepada Tuhanmu dan perbuatlah kebajikan, supaya kamu mendapatkan 
kemenangan" (Qs. al-╩ājj [22]: 77). Taqīy al-Dīn Abī Bakr Ibn 
Mu╪ammad al-╩usayni al-Dimasqī menafsirkan bahwa perintah 
untuk berbuat baik (al-khayr) berarti perintah untuk melakukan 
wakaf. Penafsiran tersebut relevan apabila dihubungkan 
(munāsabat) dengan firman Allah tentang wasiat. Dalam ayat 
tersebut, kata al khayr diartikan dengan “harta benda”. Oleh 
karena itu, perintah melakukan al-khayr berarti perintah untuk 
melakukan ibadah bendawi.1  

Dalam hadis dikatakan bahwa wakaf disebut dengan sedekah 
jariyah (╣adaqāt jāriyat) dan al-╪abs (harta yang pokoknya dikelola 
dan hasilnya didermakan)2. Oleh karena itu, nomenklatur wakaf 
dalam kitab - kitab hadis dan fikih tidak seragam. Al-Syarakhsi 
dalam kitab al-Mabsū╢, memberikan nomenklatur wakaf dengan 
Kitab al-Waqf,3 Imam Malik menuliskannya dengan nomenklatur 
Kitab al-╩abs wa al-╤adaqāt,4 Imam al-Syafi‟i dalam al-Umm 
memberikan nomenklatur wakaf dengan al-Ahbās,5 dan bahkan 
Imam Bukhari menyertakan hadis-hadis tentang wakaf dengan 
nomenklatur Kitab al-Wa╣āyā.6  

Oleh karena itu, secara teknis wakaf disebut dengan al- ahbās, 
╣ādaqat jāriyat, dan al-waqf. Secara normatif ideologis dan sosiologis 

                                                             
1Taqīy al-Dīn Abī Bakr ibn Mu╪ammad al-╩usayni al-╩a╣nī al-

Dimasqī, Kifāyat al-Akhyār fi ╩al Gāyat al-Ikhti╣ār, Jilid 2 (Semarang: Thaha 
Putra, tt), 319. 

2Imam Muslim, ╤ā╪ī╪ Muslīm, juz 2 (Bandung: Dahlan, t.th), 14.  
3Abī Bakr Mu╪ammad Ibn A╪mad Ibn Sahl al-Syarakhsī, Kitāb al-

Mabsū╢, Jilid 4, (Beirūt: Dār al-Kutub al-„Ilmiyah, 2001), 33-4.  
4Imām Mālik Ibn Anas, al-Mudawwanat al-Kubrā,  Jilid 4, (Beirūt, Dār al-

Kutub al-„Ilmiyah, tt), 417. 
5Mu╪ammad Ibn Idris al-Shāfi‟ī, al-Umm, Jilid 3, (Mesir, Maktabah 

Kuliyat al-Azhariyyah, t.th), 51. 
6Imam Bukhari, ╤ā╪ī╪ al-Bukhārī, Jilid 3 (Semarang, Thaha Putra, 1981), 

185-99.  



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 127 

 

perbedaan nomenklatur wakaf tersebut dapat dibenarkan, karena 
landasan normatif perwakafan secara eksplisit tidak terdapat 
dalam al-Qur‟an atau al-Sunnah dan kondisi masyarakat pada 
waktu itu menuntut akan adanya hal tersebut. Oleh karena itu, 
wilayah ijtihādī dalam bidang wakaf lebih besar dari pada wilayah 
tauqīfi-nya. Pembahasan mengenai pengembangan objek wakaf 
menunjukan dua hal: Pertama, objek wakaf itu sudah ada 
ketentuannya dalam berbagai kitab fikih dengan pendapat yang 
beragam dan dalam berbagai peraturan perundang-undangan 
yang dibentuk oleh pemerintah, dan Kedua, perkembangan 
teknologi dan peradaban manusia mendorong adanya perubahan 
cara pandang yang berimbas pada perluasan pemaknaan harta 
(al-amwāl), sehingga pengembangan objek wakaf dipahami 
sebagai perluasan cakupan benda wakaf yang sudah dijelaskan 
oleh ulama sebelumnya.  

Imam Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa benda, baik bersifat 
tetap (al-uqār), maupun bergerak (al-manqūl) seperti perlengkapan 
rumah, ma╣ā╪if, buku-buku, senjata, dan kendaraan boleh 
dijadikan objek wakaf.7 Di samping itu, setiap benda yang boleh 
diperdagangkan dan dimanfaatkan (dengan tetap kekal zatnya), 
boleh juga dijadikan objek wakaf. Sebaliknya, Sayyid Sabiq 
berpendapat bahwa benda yang rusak (berubah) karena 
dimanfaatkan seperti uang, lilin, makanan dan minuman, tidak 
sah untuk dijadikan objek wakaf. Di samping itu, Sayyid Sabiq 
menjelaskan bahwa benda benda yang tidak boleh dijual karena 
zatnya seperti anjing, babi, dan binatang buas, serta tidak boleh 
dijual karena yang lain seperti karena digadaikan, tidak boleh 
dijadikan objek wakaf.  

Muhammad Mushthafa Syalabi menjelaskan bahwa syarat-
syarat objek wakaf ada empat: Pertama, harta tersebut harus 
mutaqawwīm (memungkinkan untuk dijaga atau dipelihara dan 
memungkinkan untuk dimanfaatkan dengan cara tertentu); 
Kedua, harta yang diwakafkan dapat diketahui secara sempurna 
oleh wakif dan pengelola (penerima) wakaf ketika wakaf 
diikrarkan; Ketiga, benda yang diwakafkan adalah milik wakif 
secara sempurna dan dapat dipindahtangankan ketika benda 
tersebut diikrarkan untuk wakaf; Keempat, benda yang 
                                                             

7Al-Sayyīd Sabīq, Fiqh Sunnah, Jilid 3 (Beirūt, Dār al-Fikr, 1983), 382.  



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

128 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

diwakafkan dapat dipisahkan secara tegas tanpa terikat dengan 
yang lain. Pendapat ulama fikih mengenai objek wakaf 
memperlihatkan bahwa syarat-syarat benda wakaf (harus benda 
bermanfaat, tidak sekali pakai, tidak haram zatnya, dan harus 
milik wakif secara sempurna) tidak didukung hadis secara khusus 
dan mereka menggunakan ayat-ayat al-Qur‟an dan hadis yang 
bersifat umum.8 Oleh karena itu, penentuan syarat-syarat objek 
wakaf termasuk wilayah ijtihādī.  

Di sisi yang berbeda, dan konteks yang berlainan, dewasa ini 
perkembangan kajian dan praktik wakaf sudah sangat besar. 
Salah satunya hal yang direspon pemerintah melalui lahirnya 
Undang-undang Wakaf (Undang-undang Nomor 41 Tahun 
2004, Lembaran Negara Republik Indonesia [LNRI] Tahun 
2004 Nomor 159, Tambahan Lembaran Negara Republik 
Indonesia [TLNR] Nomor 4459, selanjutnya disebut Undang-
Undang Wakaf) dan Peraturan Pemerintah Republik Indonesia 
Nomor 42 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan Undang-Undang 
Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf LNRI Tahun 2006 
Nomor 105, LNRI Nomor 4668, selanjunya disebut PP No. 
42/2006). Dalam UU dan PP tersebut banyak sekali perubahan 
atau pembaruan dalam konsep, pemahaman dan pengembangan 
wakaf.9  

Pembaruan wakaf di Indoensia, konteks saat ini, mengalami 
pergesaran sangat pesat apabila dikaitkan dengan konsep dan 
pemahaman yang berlaku bagi masyarakat Indonesia 
hubungannya dengan pemahaman mazhab hukum fikih klasik. 
Apalagi selama ini mayoritas umat Islam dan aplikasi hukum 
wakaf lebih memakai pendapat madhhab Syafi‟i. 

Adanya perubahan pemahaman dan perkembangan hukum 
perwakafan di Indonesia, adalah sebuah keniscayaan yang sangat 
sarat faktor yang melatarbelakanginya. Karena itu sangat penting 
untuk mengetahui alasan atau argumentasi tentang pambaruan 
hukum wakaf ini. Maka dibutuhkan pemahaman juga tentang 
metode pembaruan hukum wakaf di Indonesia ini. 

                                                             
8Muhammad Mushthafa Salabi, Mu╪ā╨arāt fī al-Waqf wa al-Wa╣iyyāt, 

(Mesir, Dār al- Ta‟lif, 1957), 54-7.  
9Lihat UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 129 

 

Sistematika tulisan ini diawali dengan esensi wakaf, 
kemudian membahas berbagai metode pembaruan hokum-
hukum wakaf di Indonesia, dilanjutkan dengan mengurai arah 
pembaruan hukum wakaf sebagaimana yang terpresentasikan 
dalam UU No 41 Tahun 2004 tentang Wakaf, dan kesimpulan 
akhir tulisan ini. 

Esensi Wakaf: Manfaat yang Berkelanjutan 

Wakaf memiliki akar teologis yang kuat. Al-Qur‟an, 
meskipun tidak menyebutkan secara eksplisit istilah wakaf, jelas 
mengajarkan urgensitas kedermawanan sosial untuk berbagai 
tujuan yang baik.10 Hadis Nabi dan praktik Sahabat 
menunjukkan bahwa wakaf sesungguhnya bagian dari inti ajaran 
Islam. Namun dalam perkembangannya, institusi wakaf tidak 
bisa dilepaskan dari dinamika sosial, ekonomi, dan budaya yang 
mengiringi perkembangan masyarakat Islam dari masa ke masa. 
Wakaf dalam bentuk yang sederhana telah dipraktikkan para 
sahabat atas petunjuk Nabi.  

Salah satu riwayat yang menjadi dasar praktik wakaf pada 
masa awal Islam adalah hadis Ibn Umar. Hadis ini mengisahkan 
Umar Ibn Khattab yang mendapatkan sebidang lahan di daerah 
subur Khaibar dekat Makkah. Umar yang hendak bersedekah 
dengan lahan ini menanyakan kepada Nabi perihal niatnya 
tersebut, dan Nabi bersabda, ”jika engkau bersedia tahan asalnya 
dan sedekahkan hasilnya”.11 

                                                             
10Dalam al-Qur‟an, ”wakaf” dimaknai sebagai suatu perbuatan berderma 

sejatinya merupakan bagian dari esensi philantropi seperti konsep khayr (al-
╩ajj, [22]: 77), konsep infaq (al-Baqarah, [2]: 267) dan birr (Ali „Imrān, [3]: 
97). 

11Diriwayatkan dengan berbagai redaksi yang hampir sama oleh Bukhari 
(1987:II/840), Muslim (III: 1255-1256), Tirmidhi (II: 417, Abu Dawud (III: 
116-117, Ibnu Majah (II: 801) dan Nasa‟i (1420 H:VI/230-232), lebih 
lengkapnya lihat Ibrahim Mahmud Abd. Al-Baqi., Dawr al Waqfi fī Tanmiyat 
al-Mujtama‘ al-Madanī (Namūdaj al-Amnah al ‘Ammah li al Awqāf bi Dawlah al 
Kuwayt), (Daulah Kuwait: al-Amānah al-„Ammah li al-Awqāf Idārah al-
Dirāsah wa al „Alaqāt al Khārijiyyah, 2006), 16., adapun redaksinya adalah: 

حدجىا كتيبة بن سعيد حدجىا محمد بن عبد الله الأهصاري حدجىا ابن عىن كال أهبؤوي هافع عن ابن عمر 

سلم ٌستؤمره فيها  : أن عمر بن الخطاب أصاب أرضا بخيبر فؤتى الىبي صلى الله عليه و رض ي الله عنهما

فما تؤمر به ؟ كال ) إن شئت  ىدي مىهفلال ًا رسىل الله إوي أصبت أرضا بخيبر لم أصب مالا كط أهفس ع



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

130 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Ungkapan Nabi di atas pada gilirannya menjadi landasan 
normatif dan doktrinal wakaf. Hadis itulah kemudian menjadi 
inti atau substansi definisi wakaf yaitu menahan asal dan 
mengalirkan hasilnya. Adapun pemilihan makna ini, Al-Kabisi 
mengungkapkan argumentasinya: pertama, makna wakaf di atas 
langsung dikutip dari Hadis Nabi kepada Umar. Nabi adalah 
orang yang paling benar ucapannya dan yang paling sempurna 
penjelasannya dan yang paling mengerti akan sabdanya. Kedua, 
pemaknaan ini tidak ditentang oleh pendapat berbagai mazhab 
fiqh. Dan ketiga, makna ini hanya membatasi pada hakikat wakaf 
saja dan tidak mengandung perincian yang dapat mencakup 
definisi lain, seperti niat taqarrub kepada Allah, status 
kepemilikan, konteks waktu dan sebagainya.12 

Landasan Hadis ini melahirkan minimal lima prinsip umum 
yang membentuk kerangka konseptual dan praktik wakaf. 
Pertama, bahwa kedudukan wakaf sebagai sedekah sunah yang 
berbeda dengan zakat. Kedua, kelanggengan aset wakaf, sehingga 
harta wakaf tidak boleh diperjualbelikan, diwariskan maupun 
disumbangkan. Ketiga, keniscayaan aset wakaf untuk dikelola 
secara produktif. Keempat, keharusan menyedekahkan hasil wakaf 
untuk berbagai tujuan yang baik. Kelima, diperbolehkannya na╬ir 
wakaf mendapatkan bagian yang wajar dari hasil wakaf.13 

Qahaf merangkum dari berbagai pendefinisian tentang 
wakaf, dengan menyebutkan beberapa inti dari wakaf, yaitu: 
pertama, menahan harta untuk dikonsumsi atau dipergunakan 
secara pribadi. Ini menunjukkan bahwa wakaf berasal dari modal 
yang bernilai ekonomis dan bisa memberikan manfaat secara 
berulang-ulang untuk tujuan tertentu. Kedua, definisi wakaf 
mencakup harta, baik harta bergerak maupun tidak bergerak atau 
adanya manfaat dari menkapitalisasi harta non finansial. Ketiga, 

                                                             
حبست أصلها وتصدكت بها ( . كال فتصدق بها عمر أهه لا ًباع ولا ًىهب ولا ًىرث وتصدق بها في الفلراء 

وفي اللربى وفي الركاب وفي سبيل الله وابن السبيل والضيف لا جىاح على من وليها أن ًؤكل منها بالمعروف 

طعم غير متمىل . كال فحدجت  ن فلال غير متؤجل مالاوٍ   به ابن سيرً

12Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi., Hukum Wakaf  (Jakarta: IIMaN 
Press, 2004), 61-2. 

13Tuti A Nadjib & Ridwal Al-Makassary., Wakaf, Tuhan, dan Agenda 
Kemanusiaan (Jakarta: CSRS UIN Jakarta, 2006), 30. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 131 

 

mengandung pengertian melestarikan harta dan menjaga 
keutuhannya sehingga memungkinkan untuk dimanfaatkan 
secara langsung atau diambil manfaat hasilnya secara berulang-
ulang. Keempat, berulang-ulangnya manfaat dan kelanjutannya 
baik yang bersifat sementara maupun selama-lamanya. Kelima, 
definisi wakaf ini mencakup wakaf langsung, yang menghasilkan 
manfaat langsung dari harta wakaf, atau juga wakaf produktif 
yang memberi manfaat dari hasil produksinya, baik berupa 
barang maupun jasa serta menyalurkannya sesuai dengan tujuan 
wakaf. Keenam, mencakup jalan kebaikan umum keagamaan, 
sosial dan lainnya. Ketujuh, mencakup pentingnya penjagaan dan 
kemungkinan bisa diambil manfaatnya secara langsung atau dari 
manfaat hasilnya.14  

Ragam Metode Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia 

Berdasarkan kajian yang dilakukan Musthafa atas analisis UU 
No 41 Tahun 2004 Tentang wakaf, ia menyimpulkan, bahwa 
beberapa metode pembaruan hukum wakaf yaitu: 1) ma╣la╪a╪ 
mursalah, 2) takh╣ī╣ al-qa╨ā, 3) reinterpretasi na╣, 4)  takhyīr, 5) 
talfiq, dan 6) siyasah shar‟iyyah.15 

Musthafa menguraikan berbagai macam metode pembaruan 
hukum wakaf sebagaimana terdapat dalam UU No 41 Tahun 
2004 tentang wakaf yang dapat diidentifikasi sebagai berikut:16 
1. Metode takh╣īs al-qa╨ā. Metode ini digunakan negara untuk 

mengatur kewenangan peradilan dalam suatu kasus. Artinya 
ada kewenangan yurisdiksi hakim dalam menangani suatu 
kasus. Dalam UU wakaf, pasal 62 yang menjelaskan tentang 
penyelesaian sengketa mengenai wakaf, disebutkan apabila 
penyelesaian sengketa sebagaimana dimaksud pada ayat 1 
(musyawarah untuk mufakat) tidak berhasil, sengketa dapat 
diselesaikan melalui mediasi, arbitrasi atau pengadilan. UU 
ini memberikan toleransi dalam penyelesaian sengketa wakaf 

                                                             
14Mundir Qahaf, al-Waqf al-Islāmī Ta╢awwuruhu, Idāratuhu, Tanmiyatuhu 

(Dimasyq Syurriah: Dār al-Fikr, 2006), 52-4. 
15Musthafa, Sisi-sisi Pembaruan Hukum Perwakafan di Indoensia (Studi 

Analitis UU No 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf), Tesis (Yogyakarta: UIN 
Sunan Kalijaga, 2009), 95.  

16 Ibid., 96 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

132 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

dengan musyawarah, jika gagal dapat meminta bantuan 
pihak ketiga dalam mediasi atau arbitrasi. Jika gagal lagi, jalan 
terakhir melalui pengadilan. Penyelesaian perselisihan yang 
menyangkut persoalan kasus harta benda wakaf diajukan 
kepada pengadilan agama. Di mana harta benda wakaf dan 
na╬ir itu berada, sesuai dengan ketentuan peraturan 
perundang-undangan yang berlaku. Pengadilan yang 
dimaksud dalam hal ini adalah pengadilan agama yang  
kompetensi absolutnya adalah terhadap perkara-perkara 
perdata yang antara lain tentang wakaf. Hal sebagaimana 
ditegaskan dalam penjelasan UU wakaf ini, dan diatur pula 
dalam UU No. 3 tahun 2006 tentang Peradilan Agama. 
Dengan demikian jelaslah masalah-masalah lainnya yang 
secara nyata menyangkut hukum perdata, sedangkan yang 
terkait dengan perbuatan hukum pidana diselesaikan melalui 
hukum pidana pada pengadilan negeri. Adanya kewenangan 
pengadilan agama dalam menyelesaikan sengketa wakaf 
adalah salah satu bentuk pembaruan hukum Islam yang 
didasarkan pada metode ini. 

2. Metode takhyīr dan talfīq. Takhyīr adalah memilih salah satu 
pendapat ulama yang dikehendaki di antara beberapa 
pendapat yang ada. Adapun talfīq yaitu menggabungkan 
beberapa pendapat yang berbeda. Adapun penggunaan 
metode ini dapat ditemukan dalam:17 
a. Definisi wakaf pasal 1, wakaf didefinisikan sebagai 

“perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan atau 
menyerahkan sebagian harta benda wakaf miliknya untuk 
dimanfaatkan selamanya atau jangka waktu tertentu 
sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan 
atau kesejahteraan umum menurut sharī„ah.  

Dengan kata lain wakaf dengan jangka waktu 
tertentu, diperbolehkan asalkan sesuai dengan 
kepentingannya. Hal ini agaknya berbeda dengan 
mayoritas ulama Shafī„iyah, ╩anafiyyah dan Hambaliyah, 
bahwa wakaf harus diberikan secara permanen dan harus 
disertakan pernyataan yang menunjukkan hukum 

                                                             
17  Ibid., 97. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 133 

 

tersebut.18 Sedangkan menurut mazhab Maliki tidak 
disyaratkan wakaf bersifat abadi tetapi boleh bersifat 
temporal.19 Imam Malik menyatakan wakaf adalah 
menyedekahkan manfaat harta dan wakaf merupakan 
sedekah yang dianjurkan agama, sedangkan sadaqah itu 
boleh sementara atau selamanya. Tidak ada dalil yang 
mewajibkan sedekah bersifat mu’abbad.20 Dilihat dari 
definisi yang ada dalam UU wakaf yang membolehkan 
wakaf berjangka waktu tertentu, maka UU tersebut 
melakukan pembaruan pemahaman tentang wakaf 
dengan menggunakan metode takhyīr ini. 

b. Perubahan dan pengalihan benda wakaf. Memanfaatkan 
benda wakaf berarti menggunakan benda tersebut, 
sedang benda asal/pokoknya tetap tidak boleh dijual, 
dihibahkan, atau diwariskan. Demikian pula secara 
prinsip ditegaskan dalam UU wakaf sebagaimana pasal 
40: “harta benda wakaf yang sudah diwakafkan dilarang: 
a) dijadikan jaminan, b) disita, c) dihibahkan, d) dijual, e) 
diwariskan, f) ditukarkan atau g) dialihkan dalam bentuk 
pengalihan hak lainnya. Namun ketentuan tersebut 
terdapat pengecualian yaitu apabila harta wakaf tersebut 
digunakan untuk kepentingan umum sesuai dengan 
rencana umum tata ruang (RUTR) berdasarkan ketentuan 
peraturan perundang-undangan yang berlaku dan tidak 
bertentangan dengan sharī„ah. Pengecualian ini dilakukan 
harus dengan melalui mekanisme yang telah ditentukan, 
juga harta benda yang penggantinya harus bermanfaat 
dan nilai tukarnya sekurang-kurangnya sama dengan 
harta benda wakaf yang digantikan. Sedangkan dalam 
pandangan fikih, para ulama berbeda pendapat, sebagian 
membolehkan dan sebagian lainnya melarangnya. 
Sebagian ulama Shafī„iyyah dan Malikiyah berpendapat 

                                                             
18Imam Abī Is╪āq Ibrahim, al-Muhadhdhab fī al-Fiqh Madhhāb al-Imām al-

Shāfī‘ī (Beirūt: Dār al-Fikr, 1994), 616. 
19 Al-Dardirī, al-Shar╪ al-Kabīr bi ╩a╣iyah al-Dāsuqī (Mesir: Matba„ah al-

Bāb al-Halabī, tt), 76. 
20 Imam Abī ╩asan Ibn ╩abib al-Mawardi, al-╩awī Kabīr (Beirūt: Dār 

al-Fikr, 1994), 379. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

134 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

tentang perubahan dan pengalihan harta benda wakaf 
tersebut tidak boleh dijual, ditukar, diganti atau 
dipindahkan.21 Dasar yang digunakan adalah Hadis Nabi 
yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar.22 Sedangkan 
mayoritas ulama Hanafiyah memperbolehkan praktik 
penggantian dengan syarat bahwa penggantian tersebut 
dapat disahkan dengan atas kebijakan hakim dengan 
adanya kemaslahatan yang terkandung di dalamnya. 
Sedangkan benda wakaf yang sudah ada atau kurang 
berfungsi lagi dan sudah tidak sesuai dengan 
keperuntukan wakif, maka Imam Hambal berpendapat 
tentang bolehnya menjual atau menggati barang wakaf 
tersebut demi maslahah agar harta tetap terjaga meski 
tidak tertuju pada jenis atau bentuk barang wakaf yang 
asli.23 Dilihat dari beberapa pendapat ulama tersebut UU 
wakaf cenderung menggunakan talfīq. Hal ini didasarkan 
bahwa prinsip UU tersebut melarang perubahan status 
wakaf, sebagaimana pandangan sebagian ulama mazhab. 
Tetapi dalam hal ini terdapat pengecualian sebagaimana 
dalam UU wakaf sendiri, demikian pula pendapat ulama 
mazhab.24  

c. Wakaf harta benda bergerak dan tidak bergerak. Dalam 
UU wakaf dijelaskan harta wakaf ada yang berupa benda 
bergerak dan tidak bergerak. Menurut imam mazhab 
berbeda pendapat mengenai harta benda wakaf, 
khususnya harta benda bergerak. Mereka pada prinsipnya 
benda yang diwakafkan adalah benda yang tidak 
bergerak. Akan tetapi Hanafiyyah berpendapat benda 
bergerak diperbolehkan untuk diwakafkan dengan 
beberapa ketentuan, yaitu harta bergerak mengikuti harta 
tidak bergerak dan harta bergerak yang dipergunakan 
untuk membantu harta benda yang tidak bergerak. 

                                                             
21 Imam Malik Sahnun, Mudawwanah al-Kubrā (Mesir: al-Kahiriyyah, 

1324 H), 342. 
22 Imam Muslim, ╤a╪ī╪ Muslim…, 73. 
23 Abdullah Ibn Qudama, al-Mughni ‘ala Mukhtashar al-Khurafī, Jilid 4 

(Mesir: al-Manar, 1348 H), 225. 
24  Musthafa, Sisi-sisi Pembaruan…, 101. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 135 

 

Sedangkan menurut Shafī‟iyah disepakati bahwa harta 
benda yang bisa diwakafkan secara alami, selain berupa 
harta benda tidak bergerak juga termasuk harta benda 
bergerak.25 Sedangkan ulama mazhab Maliki, di samping 
memperbolehkan mewakafkan harta bergerak, juga 
memperkenankan wakaf jasa/manfaat suatu benda 
seperti uang, dengan syarat kondisi atau nilai benda 
tersebut tidak habis.26 Berdasarkan dari beberapa 
pandangan ulama tersebut, UU wakaf cenderung 
mengadopsi mazhab Maliki, dengan kata lain metode 
pembaruan menggunakan metode takhyīr. 

3. Metode re-interpretation, penerapan metode menafsirkan 
kembali na╣-na╣ yang menjadi sandaran hukum dapat dilihat 
dalam kasus wakaf uang. Dalam UU wakaf, wakaf uang 
diatur dalam bagian tersendiri terpisah dengan wakaf benda 
bergerak yang berupa uang. Aturan ini mengingat begitu 
pentingnya wakaf uang tersebut, dalam meningkatkan 
kesejahteraan dengan perwakafan, terlebih lagi aturan dalam 
UU ini, menyentuh hingga mekanisme administratif. Hal ini 
muncul sebagaimana respon MUI dengan fatwanya. Dalam 
fatwa MUI disebutkan berbagai pertimbangan seperti 
penafsiran na╣-na╣ al-Qur‟an dan Sunnah khususnya riwayat 
Ibnu Umar, pandangan mazhab empat, yang akhirnya 
berkesimpulan bahwa dalam pandangan MUI perlu 
dilakukan pembaruan ulang pemahaman (re-interpretation) 
tentang hadis tersebut.27  

4. Metode siyāsah shar’iyyah. Sebagaimana dijelaskan 
sebelumnya, metode ini lebih menekankan kebijakan 
administratif regulatoris terhadap hukum material yang ada 
dalam aturan perundang-undangan. Dan kebijakan itu 
bertujuan untuk lebih memaksimalkan tercapainya tujuan 
dari hukum material dalam UU wakaf tersebut. Metode 
siyāsah shar‟iyyah ini bisa dilihat dalam aplikasi UU wakaf 
sebagi berikut:28 

                                                             
25 Al-Kabisi, Hukum Wakaf…, 271. 
26 Ahmad Dardiri, al-Shar╪ al-╤āgīr, Juz IV (Mesir: Dār al Ma„ārīf, tt), 77. 

27  Musthafa, Sisi-sisi Pembaruan…, 103.  
28  Ibid, 104. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

136 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

a. Badan hukum 
Istilah munculnya badan hukum dalam UU wakaf 

merupakan istilah baru yang diciptakan oleh UU modern 
dan munculnya bersamaan dangan munculnya perusahaan 
atau organisasi modern. Dengan berkembangnya badan 
hukum ini, yayasan mempunyai kekuatan hukum tersendiri 
dan terpisah secara hukum dari pemiliknya dan para 
pengelolanya, sehingga muncul pula perbedaan antara badan 
hukum lembaga dangan badan hukum pribadi. Penggunaan 
badan hukum dalam UU wakaf dapat dilihat dalam pasal 7-8 
tentang wakif dan pasal 9-10 tentang na╬ir. Dari sudut 
kena╬iran yang berbadan hukum tentu dapat 
mengoptimalkan fungsi organisasi, benda wakaf dan dapat 
memberdayakan secara produktif dan lebih mudah 
menerapkan mekanisme kontrol kelembagaan dalam rangka 
menghindari penyimpangan yang tidak perlu. Dari sudut 
pengelolaan oleh lembaga dengan sendirinya akan terbentuk 
rasa pertanggungjawaban lembaga kena╬iran. Dasar 
perumusan badan hukum memang belum dikenal dalam 
kajian fikih klasik dan dalam UU wakaf lebih cenderung 
dipakai dengan metode pembaruan siyāsah shar‘iyyah. 

b. Badan Wakaf Indonesia.  
Demikian pula dengan lahirnya BWI sesuai dengan UU 

wakaf . BWI diharapkan merupakan lembaga nasional yang 
memang secara khusus mengurusi wakaf. Tugas utama 
badan ini adalah memberdayakan wakaf melalui pembinaan 
SDM maupun pengembangan harta benda wakaf untuk 
memajukan kesejahteraan umum. Intinya pembentukan BWI 
bertujuan untuk menyelenggarakan administrasi pengelolaan 
secara nasional untuk membina para na╬ir agar lebih 
profesional dan amanah. Karena itu, aturan ini didasarkan 
juga pada metode siyāsah shar‘iyyah yaitu kewenangan 
pemerintah untuk melakukan kebijakan yang dikehendaki 
kemaslahatannya melalui peraturan yang tidak bertentangan 
dengan shari„ah. 

c. Sertifikat wakaf uang.  
Sebagai tindak lanjut dari wakaf uang, maka kemudian 

diterbitkan pula sertifikat wakaf uang. Diterbitkan oleh 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 137 

 

lembaga keuangan shari„ah kepada wakif dan na╬ir sebagai 
bukti penyerahan harta benda wakaf berupa uang. Artinya 
UU wakaf tidak hanya mengatur konsep pemahaman 
tentang wakaf uang tetapi juga mekanisme administratif dari 
pembaruan wakaf uang juga diatur. Adanya pembaruan 
mekanisme administratif sebenarnya untuk 
mengoptimalisasikan peran wakaf yang transparan, 
akuntabel dan produktif sehingga tujuan wakaf dapat 
terealisasikan. 
Dari deskripsi di atas tampak jelas, adanya perubahan dan 

perbaikan konsep pemahaman tentang wakaf, serta pengaturan 
administrasinya dalam UU wakaf.  

Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia 

Pembaruan sangat identik dengan perubahan ke arah yang 
lebih baik, sesuai dengan situasi dan kondisi yang ada pada masa 
kini. Karenanya pembaruan dalam UU ini, lebih mengacu pada 
suatu konsep yang lebih baik tentang pengaturan wakaf di 
Indonesia dibandingkan dengan konsep yang telah ada dalam 
pandangan ulama klasik. Dengan kata lain, untuk mempermudah 
dalam perumusan pembaruan hukum Islam dalam UU No 41 
Tahun 2004 Tentang Wakaf, yaitu membandingkan UU tersebut 
dengan pendapat umum masyarakat Indonesia yang menganut 
paham dari mazhab tertentu. Secara umum pembaruan hukum 
yang ada dalam UU wakaf terdiri dari: 
1. Arah pembaruan pemahaman wakaf dari keberanjakan fikih 

konvensional, yang mencakup : 
a. Definisi wakaf, yaitu: wakaf adalah perbuatan hukum wakif 

untuk memisahkan dan atau menyerahkan sebagian harta 
benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau jangka 
waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna 
keperluan ibadah dan atau kesejahteraan umum sesuai 
dengan shari„ah.29 Definisi wakaf tersebut terdapat kata 
untuk dimanfaatkan selamanya atau jangka waktu tertentu, 
konsep ini tidak terdapat dalam peraturan sebelumnya. 
Seperti dalam PP No. 28 Tahun 1977, KHI buku ke III, 

                                                             
29Pasal 1 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

138 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

demikian juga dengan masyarakat Indonesia hanya 
mengenal wakaf yang bersifat abadi, hal ini dikarenakan 
paham suatu mazhab, atau dapat dikatakan juga peraturan 
sebelumnya hanya diatur masalah wakaf tanah atau benda 
tidak bergerak. Cakupan benda dalam UU wakaf lebih luas 
tidak hanya benda yang tidak bergerak tapi juga wakaf 
uang. Sedangkan definisi ulama Shafi„iyyah tentang 
keabadian yang mayoritas dipegang oleh umat Islam di 
Indonesia lebih menekankan wakaf pada fixed asset 
sehingga menjadikan syarat sah wakaf.30 

b. Terkait dengan harta benda wakaf, pembaruan yang dapat 
ditemukan adalah perluasan harta benda wakaf yang dirinci 
menjadi harta bergerak dan tidak bergerak. Misalnya, dalam 
harta benda yang tidak bergerak dimaksudkan pula jenis 
baru seperti hak milik atas satuan rumah susun.31 Perluasan 
benda yang diwakafkan tentu mengalami perubahan bila 
dibandingkan dengan peraturan sebelumnya yang lebih 
dipergunakan untuk hal yang konsumtif, seperti kuburan 
musholla, masjid, madrasah, dan sebagainya. Saat ini juga 
sedang berkembang dan sudah dipraktekkan oleh sebagian 
lembaga Islam yaitu wakaf uang, saham, dan surat berharga 
lainnya. Di samping itu juga logam mulia, surat berharga, 
kendaraan, hak atas kekayaan intelektual, hak sewa dan 
benda bergerak lainnya sesuai dengan shari„ah dan 
ketentuan peraturan yang berlaku. 

c. Adanya perubahan dan pengalihan harta wakaf yang sudah 
dianggap tidak atau kurang berfungsi sebagaimana maksud 
wakaf. Yang secara prinsip melarang melakukan perubahan 
harta benda wakaf tersebut seperti: menjual, ditukarkan, 
atau dialihkan.32 Namun demikian ketentuan tersebut 
dapat dikecualikan apabila harta benda wakaf yang telah 
diwakafkan digunakan untuk kepentingan umum sesuai 
dengan rencanan umum tata ruang kota berdasarkan 
ketentuan syariah dan peraturan yang berlaku.  

                                                             
30Muhammad Syarbini Khatib, Mugnī al-Mu╪tāj Shar╪ al- Minhāj, Jilid 2 

(Mesir: Mushthafa Muhammad, tt), 376. 
31Pasal 16 ayat 1-3 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf. 
32Pasal 40 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 139 

 

2. Arah pembaruan menuju sistem manajemen pengelolaan 
wakaf yang terintegrasi 

Penerapan sistem manajemen dalam perwakafan 
merupakan satu aspek dalam pembaruan hukum wakaf di 
Indonesia. Dalam paradigma lama, wakaf selama ini lebih 
mementingkan pelestarian dan keabadian benda wakaf. Maka 
dalam pembaruan paradigma baru, wakaf lebih 
menitikberatkan pada aspek pemanfaatan yang lebih nyata 
tanpa kehilangan eksistensi benda wakaf itu sendiri. Untuk 
meningkatkan dan mengembangkan aspek pemanfaatannya, 
tentu yang sangat berperan aktif adalah sistem manajemen 
yang dalam hal ini adalah keadministrasian dan dibentuknya 
suatu organisasi yang mengatur terlaksananya perwakafan 
tersebut. Keadministrasian yang dimaksud adalah mencakup 
semua pengaturan administratif terhadap unsur yang ada 
dalam perwakafan. Pembaruan keadministrasian yang 
dimaksud adalah:33 
a. Pendaftaran dan pengumuman harta wakaf (Pasal 32-39) 
b. Pengelolaan dan pengembangan harta wakaf  
c. Penyelesaian sengketa ke Pengadilan Agama (Pasal 62) 
d. Pembinaan dan Pengawasan (pasal 63-66) 
e. Ketentuan pidana dan sanksi administratif (pasal 67-68) 

3. Arah pembaruan menuju penguatan kapasitas kelembagaan 
wakaf. Hal ini terlihat dengan adanya pembentukan dan 
pendirian lembaga otonom yang mengurusi masalah wakaf 
secara nasional yaitu BWI. BWI tersebut secara resmi 
dibentuk berdasarkan Keputusan Presiden dan mulai bekerja 
pada tahun 2007 (UU No 41 Tahun 2004 Pasal 48-61).34 
Selain itu juga muncul organisasi kelembagaan yang sangat 

berhubungan erat dengan upaya pembaruan wakaf di Indonesia 
seperti LKS-PWU (Lembaga Keuangan Shari„ah Penerima 
Wakaf Uang). Lembaga ini dilahirkan untuk melakukan 
akselerasi dalam menghimpun sumber aset wakaf dari wakaf 
uang (pasal 28). Lembaga ini secara eksplisit berasal dari lembaga 
keuangan yang berprinsip shari„ah. Pada awalnya LKS-PWU 

                                                             
33Lihat UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf 

34Jaih Mubarok, Wakaf Produktif (Bandung: Simbiosa Rekatama Media, 
2008), 165. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

140 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

terdiri dari beberapa bank sharā„ah seperti Bank Mu„amalah 
Indonesia, Bank Shari„ah Mandiri, Bank BNI Shari„ah, Bank 
Mega Shari„ah dan Bank DKI Shari„ah.35 Begitu juga adanya 
Lembaga Penjamin Shari„ah untuk merespon model 
pengembangan aset wakaf berupa wakaf uang. Lembaga ini 
berfungsi untuk menjamin aset wakaf agar tidak merugi dan 
hilang ketika dikembangkan (Pasal 43). 

Dalam konteks yang berbeda, muncul lembaga yang 
merupakan stakeholder wakaf, seperti asosiasi na╬ir Indonesia, 
BPN dalam konteks pensertifikatan tanah wakaf, dan 
sebagainya.  

Dari beberapa aspek pembaruan hukum wakaf di Indonesia, 
yang didasarkan atas telaah UU No. 41 Tahun 2004 tentang 
Wakaf di atas, maka bisa dikelompokkan, bahwa pembaruan 
hukum wakaf bisa dalam konteks pemahaman materi inti wakaf 
dan pembaruan konteks kelembagaan atau manajerial yang lebih 
dititikberatkan pada upaya penguatan capacity building instrumen 
wakaf. Artinya hal tersebut menunjukkan adanya arah 
keberanjakan hukum wakaf Indonesia dalam berbagai konteks. 
Seperti dalam konteks: 1) arah keberanjakan tentang pemahaman 
hukum wakaf yang tidak mengikuti hanya salah satu mazhab, 2) 
arah pengembangan tatakelola wakaf dengan manajemen wakaf 
yang lebih integratif, dan 3) arah pengembangan kelembagaan 
wakaf yang lebih ditujukan untuk penguatan kapasitas bangunan 
wakaf Indonesia. 

Catatan Akhir 

Dari berbagai ulasan dan penjelasan di atas, bahwa arah 
pembaruan hukum wakaf Indonesia ada berbagai konteks. 
Konteks tersebut adalah: 1) arah keberanjakan tentang 
pemahaman hukum wakaf yang tidak mengikuti hanya salah satu 
mazhab, 2) arah pengembangan tatakelola wakaf dengan 
manajemen wakaf yang lebih integratif, dan 3) arah 
pengembangan kelembagaan wakaf yang lebih ditujukan untuk 
penguatan kapasitas bangunan wakaf Indonesia. 

                                                             
35Lihat PP Menteri Agama No. 4 Tahun 2009 tentang Administrasi 

Pendaftaran Wakaf Uang. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 141 

 

Namun demikian, sebagaimana kritik atas produk sebuah 
UU, maka ada penyakit bawaan yang dikenakannya, bahwa 
produk UU tidak terlepas area sosial ekonomi dan politis yang 
mengitarinya, ditambah adanya perubahan yang sangat besar 
yang mungkin saja membutuhkan penataan kembali. Contoh 
kecil adalah adanya konsep sertifikat wakaf tunai, secara 
namanya saja sudah membingungkan, artinya ada juga sertifikat 
wakaf yang tidak tunai. Hal penting lainnya adalah aplikasi atau 
implementasi dari UU wakaf ini menjadi pertanyaan besar 
seperti eksistensi BWI sebagai institusi yang diharapkan dapat 
berperan lebih, ternyata mendapatkan hambatan dan rintangan. 
Metode pembaruan hukum wakaf di Indonesia, masih 
membutuhkan amunisi yang lebih untuk menuju tujuan mulia 
yaitu meningkatkan kesejahteraan masyarakat luas. Wa al-Lāh 
a‘lām bi al-╣awāb.● 

 
Daftar Pustaka. 

 
al-Baqi, Ibrahim Mahmud Abd. 2006. Dawr al Waqf fi Tanmiyat 

al-Mujtama‘ al-Madanī (Namūdaj al-Amānah al-‘Ammah li al- 
Awqāf bi Dawlah al-Kuwait). Daulah Kuwait: al-Amānah al-
„Ammah li al-Awqāf Idārah al-Dirāsah wa al-„Alaqāt al-
Khārijiyyah.  

Bukhari, Imam. 1981. ╤ā╪ī╪ al-Bukhārī. Jilid 3. Semarang, Thaha 
Putra.  

Dardiri, Ahmad. tt. al-Shar╪ al-╤āgīr. Juz 4. Mesir: Dār al-Ma„ārīf. 
al-Dardiri. tt. al-Syar╪ al-Kabīr bi ╩ā╣iyah al-Dāsuqī. Mesir: 

Matba„ah al-Bāb al-Halabī. 
al-Dimasqī, Taqīy al-Dīn Abi Bakr Ibn Muhammad Al-╩usaini. 

Tt. Kifāyat al-Akhyār fī ╩all Gāyat al-Ikhti╣ar, Jilid 2. Semarang: 
Thaha Putra. 

Ibn Anas, Imam Malik. tt. al-Mudawwanat al-Kubrā, Jilid 4. Beirūt, 
Dār al-Kutub al-Ilmiyah. 

Ibn Qudama, Abdullah, 1348 H, al-Mugnī ‘alā Mukhta╣ar al-
Khurafī, Jilid 4. Mesir: al Manar. 

Ibrahim, Imam Abi Is╪āq. 1994. al-Muhadhdhab fī al-Fiqh 
Madhhāb al-Imām al-Shafī‘ī, Beirūt: Dār al-Fikr. 



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

142 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

al-Kabisi, Muhammad Abid Abdullah. 2004. Hukum Wakaf, 
Jakarta: IIMaN Press. 

Khatib, Muhammad Syarbini. tt. Mugnī al-Mu╪tāj Shar╪ al- Minhāj, 
Jilid 2. Mesir: Mushthafa Muhammad. 

al-Mawardi, Imam Abi ╩asan ibn Habib. 1994. al-╩awī Kabīr. 
Beirūt: Dār al-Fikr. 

Mubarok, Jaih. 2008. Wakaf Produktif. Bandung: Simbiosa 
Rekatama Media. 

Muslim, Imam. tt. ╤ā╪ī╪ Muslim, jilid 2. Bandung: Dahlan.  
Musthafa. 2009. Sisi-sisi Pembaruan Hukum Perwakafan di Indoensia 

(Studi Analilis UU No 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf), Tesis. 
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.  

Nadjib, Tuti A & Al-Makassary, Ridwan. 2006. Wakaf, Tuhan, 
dan Agenda Kemanusiaan. Jakarta: CSRS UIN Jakarta. 

PP Menteri Agama No. 4 Tahun 2009 tentang Administrasi 
Pendaftaran Wakaf Uang. 

Qahaf, Mundir. 2006. al-Waqf al-Islāmī Ta╢awwuruhu, Idāratuhu, 
Tanmiyatuhu. Dimasyq Shurriah: Dār al-Fikr. 

Sabiq, Al-Sayyid. 1983. Fiq╪ al-Sunnah, Jilid 3. Beirūt, Dār al-Fikr.  
Sahnun, Imam Malik. 1924. Mudawwanah al-Kubrā. Mesir: al-

Kahiriyyah. 
Salabi, Mu╪ammad Mu╣╢afā. 1957. Mu╪ā╨arah fī al-Waqf wa al-

Wa╣iyyat, (Mesir, Dār al-Ta‟līf.  
al-Shafī„ī, Muhammad Ibn Idris. tt. al-Umm, Jilid 3. Mesir, 

Maktabah Kuliyat al-Azhariyyah. 
al-Sharakhsī, Abi Bakr Muhammad Ibn Ahmad Ibn Sahl, 2001, 

Kitāb al-Mabsū╢, Jilid 4. Beirūt: Dār al-Kutub al-„Ilmiyah.  
UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf. 


