ISSN 1411-3457

.

LICUMUR

Jurmal Studi Keislaman
: Volume 16 Nomor 1+ Juni 2012

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-20 e Munawir Haris,
“Metodologi Penemuan Hukum Islam”

21-40 e Moh. Lutfi Nurcahyono,
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam:
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial”

41-70 e Muhammad Harfin Zuhdi,
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis”

71-102 e Zaenuddin Mansyur,
“Pembaruan Maslahah dalam Maqasid al-Shari‘ah:
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyat al-Khamsah”

103-124 e Muhammad Salahuddin,
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis:
Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang
Magqasid al-Shari‘ah”

125-142 e Miftahul Huda,
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

143-162 o Adi Fadli,
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali
tentang Haji”

163-188 « Muhammad Ansor,
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan
di Langsa Aceh”

189-222 ¢ Lukman Arake,
“Pendekatan Hukum Islam
terhadap Jihad dan Terorisme”

LAMPIRAN- LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g

@ = b o = f

@ o= t a = q

o o= th d = k

c = ] J = 1

T = b ¢ = m

¢ = kh ] = n

+ = d 3 = w

3 = dh o = h

J = r s = ’

5 = z ¢ = y

o = S

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d gl = 1 (i panjang)
L = t 3 = u (u panjang)
& = V4 K] = aw

g = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transilterasi:
el olaidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyamm I W qusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
35580 aakae Gl (innd a'tayndka al-kawthar),
35515 S (iad (fasalli lirabbika wanhar);
) 2 La (sabidh al-Rhay).



ARAH PEMBARUAN
HUKUM WAKAF INDONESIA

Miftahul Huda
(STAIN Ponorogo, Jawa Timur
Email: elhoeda@yahoo.co.id)

Abstract: By studying The Law Number 41 Year 2004 about Waqf,
this paper describes the varions methods and trends of waqft legal reform in
Indonesia. 1 ariety of methods of waqf legal reform in Indonesia using
several methods, such as takhsis al-qada, tahyir, talfiq, and siyasah
shar‘iyyah. The trends of waqf legal reform in Indonesia leads toward a
more comprebensive of understanding the law, the development of a more
integrative governance of waqf, and an increase of capacity building of
stronger waqf institution. With the methods and trends of waqt legal
reform, efforts to create social welfare in Indonesia are possible to realized.

Abstrak: Dengan mengkaji Undang-undang No. 41 Tabun 2004
Tentang Wakaf, tulisan ini menjelaskan ragam metode dan  arah
pembaruan hukum wakaf Indonesia. Ragam metode pembaruan hukum
wakaf Indonesia menggunakan beberapa metode, seperti takbsis al-qada,
tahyir, talfiq, dan siyasah shariyyah. Sedangkan arabh pembarunan hukun:
wakaf Indonesia  menujn  pemabaman  hukum  wakaf yang  lebib
komprebensif, pengembangan tatakelola wakaf yang lebih integratif, dan
peningkatan penguatan kapasitas kelembagaan wakaf yang lebih kuat.
Dengan metode dan arab pembaruan hukum wakaf tersebut, usaba untuk
menciptakan kesejabteraan masyarakat di Indonesia dapat dilakukan.

Keywords: al-khayr, manajemen wakaf, mawquf ‘alayh, harta bergerak,
harta tidak bergerak, takhsis al-qada.

2}

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 12



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

DALAM persepektif hukum Islam (fikih) wakaf adalah institusi
ibadah sosial yang tidak memiliki rujukan eksplisit dalam Al-
Qur’an dan Sunnah. Ulama berpendapat bahwa perintah wakaf
merupakan bagian dari perintah untuk melakukan a/~kbayr
(secara harfiah berarti kebaikan). Allah berfirman: “Wahai orang-
orang yang beriman hendaklah fkamu ruku’, sujud, dan menyembablah
kepada Tubanmu dan perbuatlah kebajikan, supaya kamu mendapatkan
kemenangan” (Qs. al-Hajj [22]: 77). Taqily al-Din Abi Bakr Ibn
Muhammad al-Husayni al-Dimasqi menafsirkan bahwa perintah
untuk berbuat baik (a/-£bayr) berarti perintah untuk melakukan
wakaf. Penafsiran tersebut relevan apabila dihubungkan
(munasabal) dengan firman Allah tentang wasiat. Dalam ayat
tersebut, kata @/ £hayr diartikan dengan “harta benda”. Oleh
karena itu, perintah melakukan a/’&bayr berarti perintah untuk
melakukan ibadah bendawi.!

Dalam hadis dikatakan bahwa wakaf disebut dengan sedekah
jariyah (sadagat jariyat) dan al-habs (harta yang pokoknya dikelola
dan hasilnya didermakan)?. Oleh karena itu, nomenklatur wakaf
dalam kitab - kitab hadis dan fikih tidak seragam. Al-Syarakhsi
dalam kitab a/~-Mabszit, memberikan nomenklatur wakaf dengan
Kitab a/-Waqf,> Imam Malik menuliskannya dengan nomenklatur
Kitab a/-Habs wa al-§adagat* Imam al-Syafi’i dalam a/-Umm
memberikan nomenklatur wakaf dengan a/~Abbas,> dan bahkan
Imam Bukhari menyertakan hadis-hadis tentang wakaf dengan
nomenklatur Kitab a/-Wasaya.b

Oleh karena itu, secara teknis wakaf disebut dengan a/- abbas,
sadaqat jariyat, dan al-waqf. Secara normatif ideologis dan sosiologis

ITaqly al-Din Abi Bakr ibn Muhammad al-Husayni al-Hagni al-
Dimasqi, Kifayat al-Akbyar fi Hal Gayat al-lkbtisar, Jilid 2 (Semarang: Thaha
Putra, tt), 319.

2Imam Muslim, Sabih Mustim, juz 2 (Bandung: Dahlan, t.th), 14.

3Abl Bakr Muhammad Ibn Ahmad Ibn Sahl al-Syarakhsi, Kitab al-
Mabsay, Jilid 4, (Beirat: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyah, 2001), 33-4.

“lmam Malik Ibn Anas, a-Mudawwanat al-Kubra, ]ilid 4, (Beirat, Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyah, tt), 417.

>Muhammad Ibn Idris al-Shafit, a/-Umm, Jilid 3, (Mesir, Maktabah
Kuliyat al-Azhariyyah, t.th), 51.

®Imam Bukhari, Sabily al-Bukhari, Jilid 3 (Semarang, Thaha Putra, 1981),
185-99.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

perbedaan nomenklatur wakaf tersebut dapat dibenarkan, karena
landasan normatif perwakafan secara eksplisit tidak terdapat
dalam al-Qur’an atau al-Sunnah dan kondisi masyarakat pada
waktu itu menuntut akan adanya hal tersebut. Oleh karena itu,
wilayah ztibadi dalam bidang wakaf lebih besar dari pada wilayah
tangifi-nya. Pembahasan mengenai pengembangan objek wakaf
menunjukan dua hal: Perfama, objek wakaf itu sudah ada
ketentuannya dalam berbagai kitab fikih dengan pendapat yang
beragam dan dalam berbagai peraturan perundang-undangan
yang dibentuk oleh pemerintah, dan Kedwa, perkembangan
teknologi dan peradaban manusia mendorong adanya perubahan
cara pandang yang berimbas pada perluasan pemaknaan harta
(al-amwal), sehingga pengembangan objek wakaf dipahami
sebagai perluasan cakupan benda wakaf yang sudah dijelaskan
oleh ulama sebelumnya.

Imam Sayyid Sabiq menjelaskan bahwa benda, baik bersifat
tetap (al-ugar), maupun bergerak (al-manguil) seperti perlengkapan
rumah, masahif, buku-buku, senjata, dan kendaraan boleh
dijadikan objek wakaf.” Di samping itu, setiap benda yang boleh
diperdagangkan dan dimanfaatkan (dengan tetap kekal zatnya),
boleh juga dijadikan objek wakaf. Sebaliknya, Sayyid Sabiq
berpendapat bahwa benda yang rusak (berubah) karena
dimanfaatkan seperti uang, lilin, makanan dan minuman, tidak
sah untuk dijadikan objek wakaf. Di samping itu, Sayyid Sabiq
menjelaskan bahwa benda benda yang tidak boleh dijual karena
zatnya seperti anjing, babi, dan binatang buas, serta tidak boleh
dijual karena yang lain seperti karena digadaikan, tidak boleh
dijadikan objek wakaf.

Muhammad Mushthafa Syalabi menjelaskan bahwa syarat-
syarat objek wakaf ada empat: Pertama, harta tersebut harus
mutagawwim (memungkinkan untuk dijaga atau dipelihara dan
memungkinkan untuk dimanfaatkan dengan cara tertentu);
Kedna, harta yang diwakafkan dapat diketahui secara sempurna
oleh wakif dan pengelola (penerima) wakaf ketika wakaf
diikrarkan; Kefiga, benda yang diwakafkan adalah milik wakif
secara sempurna dan dapat dipindahtangankan ketika benda
tersebut ditkrarkan untuk wakaf; Keempat, benda yang

7Al-Sayyid Sabiq, Figh Sunnab, Jilid 3 Beiriit, Dar al-Fikr, 1983), 382.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

diwakafkan dapat dipisahkan secara tegas tanpa terikat dengan
yang lain. Pendapat wulama fikih mengenai objek wakaf
memperlihatkan bahwa syarat-syarat benda wakaf (harus benda
bermanfaat, tidak sekali pakai, tidak haram zatnya, dan harus
milik wakif secara sempurna) tidak didukung hadis secara khusus
dan mereka menggunakan ayat-ayat al-Qur’an dan hadis yang
bersifat umum.? Oleh karena itu, penentuan syarat-syarat objek
wakaf termasuk wilayah z#zhadi.

Di sisi yang berbeda, dan konteks yang berlainan, dewasa ini
perkembangan kajian dan praktik wakaf sudah sangat besar.
Salah satunya hal yang direspon pemerintah melalui lahirnya
Undang-undang Wakaf (Undang-undang Nomor 41 Tahun
2004, Lembaran Negara Republik Indonesia [LNRI] Tahun
2004 Nomor 159, Tambahan Lembaran Negara Republik
Indonesia [TLNR] Nomor 4459, selanjutnya disebut Undang-
Undang Wakaf) dan Peraturan Pemerintah Republik Indonesia
Nomor 42 Tahun 2006 tentang Pelaksanaan Undang-Undang
Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf LNRI Tahun 2006
Nomor 105, LNRI Nomor 4668, selanjunya disebut PP No.
42/2006). Dalam UU dan PP tersebut banyak sekali perubahan
atau pembaruan dalam konsep, pemahaman dan pengembangan
wakaf.?

Pembaruan wakaf di Indoensia, konteks saat ini, mengalami
pergesaran sangat pesat apabila dikaitkan dengan konsep dan
pemahaman yang berlaku bagi masyarakat Indonesia
hubungannya dengan pemahaman mazhab hukum fikih klasik.
Apalagi selama ini mayoritas umat Islam dan aplikasi hukum
wakaf lebih memakai pendapat madhhab Syafi’i.

Adanya perubahan pemahaman dan perkembangan hukum
perwakafan di Indonesia, adalah sebuah keniscayaan yang sangat
sarat faktor yang melatarbelakanginya. Karena itu sangat penting
untuk mengetahui alasan atau argumentasi tentang pambaruan
hukum wakaf ini. Maka dibutuhkan pemahaman juga tentang
metode pembaruan hukum wakaf di Indonesia ini.

SMuhammad Mushthafa Salabi, Mupddarat fi al-Waqf wa al-Wasiyyat,
(Mesir, Dar al- T2’lif, 1957), 54-7.
Lihat UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

Sistematika tulisan ini diawali dengan esensi wakaf,
kemudian membahas berbagai metode pembaruan hokum-
hukum wakaf di Indonesia, dilanjutkan dengan mengurai arah
pembaruan hukum wakaf sebagaimana yang terpresentasikan
dalam UU No 41 Tahun 2004 tentang Wakaf, dan kesimpulan
akhir tulisan ini.

Esensi Wakaf: Manfaat yang Berkelanjutan

Wakaf memiliki akar teologis yang kuat. Al-Qur’an,
meskipun tidak menyebutkan secara eksplisit istilah wakaf, jelas
mengajarkan urgensitas kedermawanan sosial untuk berbagai
tujuan yang baik.!' Hadis Nabi dan praktik Sahabat
menunjukkan bahwa wakaf sesungguhnya bagian dari inti ajaran
Islam. Namun dalam perkembangannya, institusi wakaf tidak
bisa dilepaskan dari dinamika sosial, ekonomi, dan budaya yang
mengiringi perkembangan masyarakat Islam dari masa ke masa.
Wakaf dalam bentuk yang sederhana telah dipraktikkan para
sahabat atas petunjuk Nabi.

Salah satu riwayat yang menjadi dasar praktik wakaf pada
masa awal Islam adalah hadis Ibn Umar. Hadis ini mengisahkan
Umar Ibn Khattab yang mendapatkan sebidang lahan di daerah
subur Khaibar dekat Makkah. Umar yang hendak bersedekah
dengan lahan ini menanyakan kepada Nabi perihal niatnya
tersebut, dan Nabi bersabda, ”jika engkau bersedia tahan asalnya
dan sedekahkan hasilnya”.!!

1"Dalam al-Qur’an, ’wakaf” dimaknai sebagai suatu perbuatan berderma
sejatinya merupakan bagian dari esensi philantropi seperti konsep khayr (al-
Hajj, [22]: 77), konsep infaq (al-Baqarah, [2]: 267) dan birr (Ali ‘Imran, [3]:
97).

lDiriwayatkan dengan berbagai redaksi yang hampir sama oleh Bukhari
(1987:11/840), Muslim (III: 1255-1256), Tirmidhi (II: 417, Abu Dawud (I1I:
116-117, Ibnu Majah (II: 801) dan Nasa’i (1420 H:VI/230-232), lebih
lengkapnya lihat Ibrahim Mahmud Abd. Al-Baqi., Dawr al Wagqfi fi Tanmiyat
al-Mujtama* al-Madani (Namidaj al-Ammnab al ‘Ammah li al Awqaf bi Dawlah al
Kuwayt), (Daulah Kuwait: al-Amanah al-‘Ammah 1i al-Awqaf Idarah al-
Dirasah wa al ‘Alaqat al Kharijiyyah, 2006), 16., adapun redaksinya adalah:

s ol oo 2ol GlaT JB Gse onl Lias @lad®) <l die o dezme i dpas ¢ Atd Wus
Led spaliv whae 9 kel o @il Gl sy Liayl Glial llasdl o yos o ¢ Loge dll g2,
il o)) JBB Sy el Led die guie sl 1o Wle ol o s Lyl ol ) ol gy b Jlas

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 129



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

Ungkapan Nabi di atas pada gilirannya menjadi landasan
normatif dan doktrinal wakaf. Hadis itulah kemudian menjadi
inti atau substansi definisi wakaf yaitu menahan asal dan
mengalirkan hasilnya. Adapun pemilihan makna ini, Al-Kabisi
mengungkapkan argumentasinya: perfama, makna wakaf di atas
langsung dikutip dari Hadis Nabi kepada Umar. Nabi adalah
orang yang paling benar ucapannya dan yang paling sempurna
penjelasannya dan yang paling mengerti akan sabdanya. Kedwa,
pemaknaan ini tidak ditentang oleh pendapat berbagai mazhab
figh. Dan ketiga, makna ini hanya membatasi pada hakikat wakaf
saja dan tidak mengandung perincian yang dapat mencakup
definisi lain, seperti niat zagarrub kepada Allah, status
kepemilikan, konteks waktu dan sebagainya.!?

Landasan Hadis ini melahirkan minimal lima prinsip umum
yang membentuk kerangka konseptual dan praktik wakaf.
Pertama, bahwa kedudukan wakaf sebagai sedekah sunah yang
berbeda dengan zakat. Kedna, kelanggengan aset wakaf, sehingga
harta wakaf tidak boleh diperjualbelikan, diwariskan maupun
disumbangkan. Kefjga, keniscayaan aset wakaf untuk dikelola
secara produktif. Keempat, keharusan menyedekahkan hasil wakaf
untuk berbagai tujuan yang baik. Ke/ma, diperbolehkannya nazir
wakaf mendapatkan bagian yang wajar dari hasil wakaf.13

Qahaf merangkum dari berbagai pendefinisian tentang
wakaf, dengan menyebutkan beberapa inti dari wakaf, yaitu:
pertama, menahan harta untuk dikonsumsi atau dipergunakan
secara pribadi. Ini menunjukkan bahwa wakaf berasal dari modal
yang bernilai ekonomis dan bisa memberikan manfaat secara
berulang-ulang untuk tujuan tertentu. Kedna, definisi wakaf
mencakup harta, baik harta bergerak maupun tidak bergerak atau
adanya manfaat dari menkapitalisasi harta non finansial. Kefga,

shaall @ Le Goady g Yy cungy ¥y gl ¥ 4l e L Guazd JUB . (e wdiiaty Lol o>

Ggyalls Lae USL o ey oo e pliz ¥ Capnlly duadl cply <l Juw $9 8,01 39 2,8l 39

o Jilis a2 Jad o ol 4 2dumd JB8 . Jgote a2 ealasg

2Muhammad Abid Abdullah Al-Kabisi., Hukum Wakaf (Jakarta: IIMaN
Press, 2004), 61-2.

BTuti A Nadjib & Ridwal Al-Makassary., Wakaf, Tuban, dan Agenda
Kemanusiaan (Jakarta: CSRS UIN Jakarta, 2000), 30.

130 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

mengandung pengertian melestarikan harta dan menjaga
keutuhannya sehingga memungkinkan untuk dimanfaatkan
secara langsung atau diambil manfaat hasilnya secara berulang-
ulang. Keempat, berulang-ulangnya manfaat dan kelanjutannya
baik yang bersifat sementara maupun selama-lamanya. Ke/ima,
definisi wakaf ini mencakup wakaf langsung, yang menghasilkan
manfaat langsung dari harta wakaf, atau juga wakaf produktif
yang memberi manfaat dari hasil produksinya, baik berupa
barang maupun jasa serta menyalurkannya sesuai dengan tujuan
wakaf. Keenam, mencakup jalan kebaikan umum keagamaan,
sosial dan lainnya. Ket#juh, mencakup pentingnya penjagaan dan
kemungkinan bisa diambil manfaatnya secara langsung atau dari
manfaat hasilnya.!#

Ragam Metode Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia

Berdasarkan kajian yang dilakukan Musthafa atas analisis UU
No 41 Tahun 2004 Tentang wakaf, ia menyimpulkan, bahwa
beberapa metode pembaruan hukum wakaf yaitu: 1) waslapab
mursalah, 2) takhsis al-qada, 3) reinterpretasi nas, 4) takbyir, 5)
talfig, dan 6) siyasah shat’iyyah.!>

Musthafa menguraikan berbagai macam metode pembaruan
hukum wakaf sebagaimana terdapat dalam UU No 41 Tahun
2004 tentang wakaf yang dapat diidentifikasi sebagai berikut:1¢
1. Metode takhsis al-gada. Metode ini digunakan negara untuk

mengatur kewenangan peradilan dalam suatu kasus. Artinya

ada kewenangan yurisdiksi hakim dalam menangani suatu
kasus. Dalam UU wakaf, pasal 62 yang menjelaskan tentang
penyelesaian sengketa mengenai wakaf, disebutkan apabila

penyelesaian sengketa sebagaimana dimaksud pada ayat 1

(musyawarah untuk mufakat) tidak berhasil, sengketa dapat

diselesaikan melalui mediasi, arbitrasi atau pengadilan. UU

ini memberikan toleransi dalam penyelesaian sengketa wakaf

UMundir Qahaf, a-Wagqf al-Islami Tatawwurubn, Idaratubu, Tanmiyatubu
(Dimasyq Syurriah: Dar al-Fikr, 2006), 52-4.

UMusthata, Sisi-sisi Pembarnan Hukum  Perwakafan di - Indoensia (Studi
Apnalitis UU No 41 Tabun 2004 Tentang Wakaf), Tesis (Yogyakarta: UIN
Sunan Kalijaga, 2009), 95.

16 Jhid., 96

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

dengan musyawarah, jika gagal dapat meminta bantuan
pihak ketiga dalam mediasi atau arbitrasi. Jika gagal lagi, jalan
terakhir melalui pengadilan. Penyelesaian perselisthan yang
menyangkut persoalan kasus harta benda wakaf diajukan
kepada pengadilan agama. Di mana harta benda wakaf dan
nazir itu berada, sesuai dengan ketentuan peraturan
perundang-undangan yang berlaku. Pengadilan yang
dimaksud dalam hal ini adalah pengadilan agama yang
kompetensi absolutnya adalah terhadap perkara-perkara
perdata yang antara lain tentang wakaf. Hal sebagaimana
ditegaskan dalam penjelasan UU wakaf ini, dan diatur pula
dalam UU No. 3 tahun 2006 tentang Peradilan Agama.
Dengan demikian jelaslah masalah-masalah lainnya yang
secara nyata menyangkut hukum perdata, sedangkan yang
terkait dengan perbuatan hukum pidana diselesaikan melalui
hukum pidana pada pengadilan negeri. Adanya kewenangan
pengadilan agama dalam menyelesaikan sengketa wakaf
adalah salah satu bentuk pembaruan hukum Islam yang
didasarkan pada metode ini.

2. Metode takhyir dan talfiq. Takhyir adalah memilih salah satu
pendapat ulama yang dikehendaki di antara beberapa
pendapat yang ada. Adapun zaffig yaitu menggabungkan
beberapa pendapat yang berbeda. Adapun penggunaan
metode ini dapat ditemukan dalam:!”

a. Definisi wakaf pasal 1, wakaf didefinisikan sebagai
“perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan atau
menyerahkan sebagian harta benda wakaf miliknya untuk
dimanfaatkan selamanya atau jangka waktu tertentu
sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan
atau kesejahteraan umum menurut shari‘ah.

Dengan kata lain wakaf dengan jangka waktu
tertentu,  diperbolehkan  asalkan  sesuai  dengan
kepentingannya. Hal ini agaknya berbeda dengan
mayoritas ulama Shafi‘iyah, Hanafiyyah dan Hambaliyah,
bahwa wakaf harus diberikan secara permanen dan harus
disertakan pernyataan yang menunjukkan hukum

17 Ibid., 97.

132 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

tersebut.!® Sedangkan menurut mazhab Maliki tidak
disyaratkan wakaf bersifat abadi tetapi boleh bersifat
temporal.’ Imam Malik menyatakan wakaf adalah
menyedekahkan manfaat harta dan wakaf merupakan
sedekah yang dianjurkan agama, sedangkan sadaqah itu
boleh sementara atau selamanya. Tidak ada dalil yang
mewajibkan sedekah bersifat mu'abbad?® Dilihat dari
definisi yang ada dalam UU wakaf yang membolehkan
wakaf berjangka waktu tertentu, maka UU tersebut
melakukan pembaruan pemahaman tentang wakaf
dengan menggunakan metode Zzkhyir ini.

b. Perubahan dan pengalihan benda wakaf. Memanfaatkan
benda wakaf berarti menggunakan benda tersebut,
sedang benda asal/pokoknya tetap tidak boleh dijual,
dihibahkan, atau diwariskan. Demikian pula secara
prinsip ditegaskan dalam UU wakaf sebagaimana pasal
40: “harta benda wakaf yang sudah diwakafkan dilarang:
a) dijadikan jaminan, b) disita, c) dihibahkan, d) dijual, ¢)
diwariskan, f) ditukarkan atau g) dialihkan dalam bentuk
pengalihan hak lainnya. Namun ketentuan tersebut
terdapat pengecualian yaitu apabila harta wakaf tersebut
digunakan untuk kepentingan umum sesuai dengan
rencana umum tata ruang (RUTR) berdasarkan ketentuan
peraturan perundang-undangan yang berlaku dan tidak
bertentangan dengan shari‘ah. Pengecualian ini dilakukan
harus dengan melalui mekanisme yang telah ditentukan,
juga harta benda yang penggantinya harus bermanfaat
dan nilai tukarnya sekurang-kurangnya sama dengan
harta benda wakaf yang digantikan. Sedangkan dalam
pandangan fikih, para ulama berbeda pendapat, sebagian
membolehkan dan sebagian lainnya melarangnya.
Sebagian ulama Shafi‘iyyah dan Malikiyah berpendapat

8Imam Abi Ishaq Ibrahim, a/-Mubadhdhab fi al-Figh Madhhab al-Imam al-
Shafi7 (Beirat: Dar al-Fikr, 1994), 616.

19 Al-Dardit, al-Sharh al-Kabir bi Hagiyah al-Dasugi (Mesir: Matba‘ah al-
Bab al-Halabi, tt), 76.

20 Imam Abi Hasan Ibn Habib al-Mawardi, a/-Hawi Kabir (Beirat: Dar
al-Fikr, 1994), 379.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 133



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

tentang perubahan dan pengalihan harta benda wakaf
tersebut tidak boleh dijual, ditukar, diganti atau
dipindahkan.?! Dasar yang digunakan adalah Hadis Nabi
yang diriwayatkan oleh Ibnu Umar.?2 Sedangkan
mayoritas ulama Hanafiyah memperbolehkan praktik
penggantian dengan syarat bahwa penggantian tersebut
dapat disahkan dengan atas kebijakan hakim dengan
adanya kemaslahatan yang terkandung di dalamnya.
Sedangkan benda wakaf yang sudah ada atau kurang
berfungsi lagi dan sudah tidak sesuai dengan
keperuntukan wakif, maka Imam Hambal berpendapat
tentang bolehnya menjual atau menggati barang wakaf
tersebut demi maslahah agar harta tetap terjaga meski
tidak tertuju pada jenis atau bentuk barang wakaf yang
asli.?3 Dilihat dari beberapa pendapat ulama tersebut UU
wakaf cenderung menggunakan zffig. Hal ini didasarkan
bahwa prinsip UU tersebut melarang perubahan status
wakaf, sebagaimana pandangan sebagian ulama mazhab.
Tetapi dalam hal ini terdapat pengecualian sebagaimana
dalam UU wakaf sendiri, demikian pula pendapat ulama
mazhab.?*

c. Wakaf harta benda bergerak dan tidak bergerak. Dalam
UU wakaf dijelaskan harta wakaf ada yang berupa benda
bergerak dan tidak bergerak. Menurut imam mazhab
berbeda pendapat mengenai harta benda wakaf,
khususnya harta benda bergerak. Mereka pada prinsipnya
benda yang diwakafkan adalah benda yang tidak
bergerak. Akan tetapi Hanafiyyah berpendapat benda
bergerak diperbolehkan untuk diwakafkan dengan
beberapa ketentuan, yaitu harta bergerak mengikuti harta
tidak bergerak dan harta bergerak yang dipergunakan
untuk membantu harta benda yang tidak bergerak.

2l Imam Malik Sahnun, Mudawwanah al-Kubra (Mesir: al-Kahiriyyah,
1324 H), 342.

22 Imam Muslim, Sahih Muslin..., 73.

23 Abdullah Ibn Qudama, al-Mughni ‘ala Mukbtashar al-Kburafi, Jilid 4
(Mesir: al-Manar, 1348 H), 225.

24 Musthafa, Sisi-sisi Pembarnan. .., 101.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

Sedangkan menurut Shafr’iyah disepakati bahwa harta
benda yang bisa diwakafkan secara alami, selain berupa
harta benda tidak bergerak juga termasuk harta benda
bergerak.?> Sedangkan ulama mazhab Maliki, di samping
memperbolehkan mewakafkan harta bergerak, juga
memperkenankan wakaf jasa/manfaat suatu benda
seperti uang, dengan syarat kondisi atau nilai benda
tersebut tidak habis.?6  Berdasarkan dari beberapa
pandangan wulama tersebut, UU wakaf cenderung
mengadopsi mazhab Maliki, dengan kata lain metode
pembaruan menggunakan metode zakhyir.

3. Metode re-interpretation, penerapan metode menafsirkan
kembali nas-nas yang menjadi sandaran hukum dapat dilihat
dalam kasus wakaf uang. Dalam UU wakaf, wakaf uang
diatur dalam bagian tersendiri terpisah dengan wakaf benda
bergerak yang berupa uang. Aturan ini mengingat begitu
pentingnya wakaf uang tersebut, dalam meningkatkan
kesejahteraan dengan perwakafan, terlebih lagi aturan dalam
UU ini, menyentuh hingga mekanisme administratif. Hal ini
muncul sebagaimana respon MUI dengan fatwanya. Dalam
fatwa MUI disebutkan berbagai pertimbangan seperti
penafsiran nas-nas al-Qur’an dan Sunnah khususnya riwayat
Ibnu Umar, pandangan mazhab empat, yang akhirnya
berkesimpulan bahwa dalam pandangan MUI perlu
dilakukan pembaruan ulang pemahaman (re-interpretation)
tentang hadis tersebut.?’

4. Metode  siyasah  shariyyah.  Sebagaimana  dijelaskan
sebelumnya, metode ini lebih menekankan kebijakan
administratif regulatoris terhadap hukum material yang ada
dalam aturan perundang-undangan. Dan kebijakan itu
bertujuan untuk lebih memaksimalkan tercapainya tujuan
dari hukum material dalam UU wakaf tersebut. Metode
siyasah shat’iyyah ini bisa dilihat dalam aplikasi UU wakaf
sebagi berikut:28

% Al-Kabisi, Hukum Wakaf..., 271.

20 Ahmad Dardiri, al-Sharp al-Sagir, Juz IV (Mesir: Dar al Ma‘arif, tt), 77.
21 Musthafa, Sisi-sisi Pembaruan. .., 103.

2 [bid, 104.

O
2}

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 K



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

a. Badan hukum

Istilah munculnya badan hukum dalam UU wakaf
merupakan istilah baru yang diciptakan oleh UU modern
dan munculnya bersamaan dangan munculnya perusahaan
atau organisasi modern. Dengan berkembangnya badan
hukum ini, yayasan mempunyai kekuatan hukum tersendiri
dan terpisah secara hukum dari pemiliknya dan para
pengelolanya, sehingga muncul pula perbedaan antara badan
hukum lembaga dangan badan hukum pribadi. Penggunaan
badan hukum dalam UU wakaf dapat dilihat dalam pasal 7-8
tentang wakif dan pasal 9-10 tentang nazir. Dari sudut
kenaziran  yang  berbadan  hukum  tentu  dapat
mengoptimalkan fungsi organisasi, benda wakaf dan dapat
memberdayakan secara produktif dan lebih mudah
menerapkan mekanisme kontrol kelembagaan dalam rangka
menghindari penyimpangan yang tidak perlu. Dari sudut
pengelolaan oleh lembaga dengan sendirinya akan terbentuk
rasa  pertanggungjawaban lembaga kenaziran. Dasar
perumusan badan hukum memang belum dikenal dalam
kajian fikih klasik dan dalam UU wakaf lebih cenderung
dipakai dengan metode pembaruan siyasah sharyyah.

b. Badan Wakaf Indonesia.

Demikian pula dengan lahirnya BWI sesuai dengan UU
wakaf . BWI diharapkan merupakan lembaga nasional yang
memang secara khusus mengurusi wakaf. Tugas utama
badan ini adalah memberdayakan wakaf melalui pembinaan
SDM maupun pengembangan harta benda wakaf untuk
memajukan kesejahteraan umum. Intinya pembentukan BWI
bertujuan untuk menyelenggarakan administrasi pengelolaan
secara nasional untuk membina para nazir agar lebih
profesional dan amanah. Karena itu, aturan ini didasarkan
juga pada metode siydasab sharFyyah yaitu kewenangan
pemerintah untuk melakukan kebijakan yang dikehendaki
kemaslahatannya melalui peraturan yang tidak bertentangan
dengan shari‘ah.

c. Sertifikat wakaf uang.
Sebagai tindak lanjut dari wakaf uang, maka kemudian
diterbitkan pula sertifikat wakaf uang. Diterbitkan oleh

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

lembaga keuangan shari‘ah kepada wakif dan nazir sebagai
bukti penyerahan harta benda wakaf berupa uang. Artinya
UU wakaf tidak hanya mengatur konsep pemahaman
tentang wakaf uang tetapi juga mekanisme administratif dari
pembaruan wakaf uang juga diatur. Adanya pembaruan
mekanisme administratif sebenarnya untuk
mengoptimalisasikan ~ peran  wakaf yang transparan,
akuntabel dan produktif sehingga tujuan wakaf dapat
terealisasikan.
Dari deskripsi di atas tampak jelas, adanya perubahan dan
perbaikan konsep pemahaman tentang wakaf, serta pengaturan
administrasinya dalam UU wakaf.

Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia

Pembaruan sangat identik dengan perubahan ke arah yang
lebih baik, sesuai dengan situasi dan kondisi yang ada pada masa
kini. Karenanya pembaruan dalam UU ini, lebih mengacu pada
suatu konsep yang lebih baik tentang pengaturan wakaf di
Indonesia dibandingkan dengan konsep yang telah ada dalam
pandangan ulama klasik. Dengan kata lain, untuk mempermudah
dalam perumusan pembaruan hukum Islam dalam UU No 41
Tahun 2004 Tentang Wakaf, yaitu membandingkan UU tersebut
dengan pendapat umum masyarakat Indonesia yang menganut
paham dari mazhab tertentu. Secara umum pembaruan hukum
yang ada dalam UU wakaf terdiri dari:

1. Arah pembaruan pemahaman wakaf dari keberanjakan fikih
konvensional, yang mencakup :

a. Definisi wakaf, yaitu: wakaf adalah perbuatan hukum wakif
untuk memisahkan dan atau menyerahkan sebagian harta
benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau jangka
waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna
keperluan ibadah dan atau kesejahteraan umum sesuai
dengan shariah.? Definisi wakaf tersebut terdapat kata
untuk dimanfaatkan selamanya atau jangka waktu tertentu,

konsep ini tidak terdapat dalam peraturan sebelumnya.
Seperti dalam PP No. 28 Tahun 1977, KHI buku ke III,

»Pasal 1 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 137



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

demikian juga dengan masyarakat Indonesia hanya
mengenal wakaf yang bersifat abadi, hal ini dikarenakan
paham suatu mazhab, atau dapat dikatakan juga peraturan
sebelumnya hanya diatur masalah wakaf tanah atau benda
tidak bergerak. Cakupan benda dalam UU wakaf lebih luas
tidak hanya benda yang tidak bergerak tapi juga wakaf
uang. Sedangkan definisi ulama Shafi‘iyyah tentang
keabadian yang mayoritas dipegang oleh umat Islam di
Indonesia lebih menekankan wakaf pada fixed asset
sehingga menjadikan syarat sah wakaf.30

b. Terkait dengan harta benda wakaf, pembaruan yang dapat
ditemukan adalah perluasan harta benda wakaf yang dirinci
menjadi harta bergerak dan tidak bergerak. Misalnya, dalam
harta benda yang tidak bergerak dimaksudkan pula jenis
baru seperti hak milik atas satuan rumah susun.’! Perluasan
benda yang diwakafkan tentu mengalami perubahan bila
dibandingkan dengan peraturan sebelumnya yang lebih
dipergunakan untuk hal yang konsumtif, seperti kuburan
musholla, masjid, madrasah, dan sebagainya. Saat ini juga
sedang berkembang dan sudah dipraktekkan oleh sebagian
lembaga Islam yaitu wakaf uang, saham, dan surat berharga
lainnya. Di samping itu juga logam mulia, surat berharga,
kendaraan, hak atas kekayaan intelektual, hak sewa dan
benda bergerak lainnya sesuai dengan shariah dan
ketentuan peraturan yang berlaku.

c. Adanya perubahan dan pengalihan harta wakaf yang sudah
dianggap tidak atau kurang berfungsi sebagaimana maksud
wakaf. Yang secara prinsip melarang melakukan perubahan
harta benda wakaf tersebut seperti: menjual, ditukarkan,
atau dialihkan.> Namun demikian ketentuan tersebut
dapat dikecualikan apabila harta benda wakaf yang telah
diwakafkan digunakan untuk kepentingan umum sesuai
dengan rencanan umum tata ruang kota berdasarkan
ketentuan syariah dan peraturan yang berlaku.

3'Muhammad Syarbini Khatib, Mugni al-Muptaj Sharh al- Minbdj, Jilid 2
(Mesir: Mushthata Muhammad, tt), 376.

31Pasal 16 ayat 1-3 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.

32Pasal 40 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

2. Arah pembaruan menuju sistem manajemen pengelolaan
wakaf yang terintegrasi
Penerapan  sistem manajemen dalam  perwakafan
merupakan satu aspek dalam pembaruan hukum wakaf di
Indonesia. Dalam paradigma lama, wakaf selama ini lebih
mementingkan pelestarian dan keabadian benda wakaf. Maka
dalam  pembaruan  paradigma  baru, wakaf lebih
menitikberatkan pada aspek pemanfaatan yang lebih nyata
tanpa kehilangan eksistensi benda wakaf itu sendiri. Untuk
meningkatkan dan mengembangkan aspek pemanfaatannya,
tentu yang sangat berperan aktif adalah sistem manajemen
yang dalam hal ini adalah keadministrasian dan dibentuknya
suatu organisasi yang mengatur terlaksananya perwakafan
tersebut. Keadministrasian yang dimaksud adalah mencakup
semua pengaturan administratif terhadap unsur yang ada
dalam perwakafan. Pembaruan keadministrasian yang
dimaksud adalah:33
Pendaftaran dan pengumuman harta wakaf (Pasal 32-39)
Pengelolaan dan pengembangan harta wakaf
Penyelesaian sengketa ke Pengadilan Agama (Pasal 62)
Pembinaan dan Pengawasan (pasal 63-60)
Ketentuan pidana dan sanksi administratif (pasal 67-68)
3. Arah pembaruan menuju penguatan kapasitas kelembagaan
wakaf. Hal ini terlihat dengan adanya pembentukan dan
pendirian lembaga otonom yang mengurusi masalah wakaf
secara nasional yaitu BWI. BWI tersebut secara resmi
dibentuk berdasarkan Keputusan Presiden dan mulai bekerja
pada tahun 2007 (UU No 41 Tahun 2004 Pasal 48-61).34
Selain itu juga muncul organisasi kelembagaan yang sangat
berhubungan erat dengan upaya pembaruan wakaf di Indonesia
seperti LKS-PWU (Lembaga Keuangan Shariah Penerima
Wakaf Uang). Lembaga ini dilahirkan untuk melakukan
akselerasi dalam menghimpun sumber aset wakaf dari wakaf
uang (pasal 28). Lembaga ini secara eksplisit berasal dari lembaga
keuangan yang berprinsip shari‘ah. Pada awalnya LKS-PWU

o oo R

3Lihat UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf
3Jaih Mubarok, Wakaf Produktif (Bandung: Simbiosa Rekatama Media,
2008), 165.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 139



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

terdiri dari beberapa bank shara‘ah seperti Bank Mu‘amalah
Indonesia, Bank Shari‘ah Mandiri, Bank BNI Shari‘ah, Bank
Mega Shari‘ah dan Bank DKI Shariah.3> Begitu juga adanya
Lembaga Penjamin  Shariah  untuk merespon  model
pengembangan aset wakaf berupa wakaf uang. Lembaga ini
berfungsi untuk menjamin aset wakaf agar tidak merugi dan
hilang ketika dikembangkan (Pasal 43).

Dalam konteks yang berbeda, muncul lembaga yang
merupakan stakeholder wakaf, seperti asosiasi nazir Indonesia,
BPN dalam konteks pensertifikatan tanah wakaf, dan
sebagainya.

Dari beberapa aspek pembaruan hukum wakaf di Indonesia,
yang didasarkan atas telaah UU No. 41 Tahun 2004 tentang
Wakaf di atas, maka bisa dikelompokkan, bahwa pembaruan
hukum wakaf bisa dalam konteks pemahaman materi inti wakaf
dan pembaruan konteks kelembagaan atau manajerial yang lebih
dititikberatkan pada upaya penguatan capacity building instrumen
wakaf. Artinya hal tersebut menunjukkan adanya arah
keberanjakan hukum wakaf Indonesia dalam berbagai konteks.
Seperti dalam konteks: 1) arah keberanjakan tentang pemahaman
hukum wakaf yang tidak mengikuti hanya salah satu mazhab, 2)
arah pengembangan tatakelola wakaf dengan manajemen wakaf
yang lebih integratif, dan 3) arah pengembangan kelembagaan
wakaf yang lebih ditujukan untuk penguatan kapasitas bangunan
wakaf Indonesia.

Catatan Akhir

Dari berbagai ulasan dan penjelasan di atas, bahwa arah
pembaruan hukum wakaf Indonesia ada berbagai konteks.
Konteks tersebut adalah: 1) arah keberanjakan tentang
pemahaman hukum wakaf yang tidak mengikuti hanya salah satu
mazhab, 2) arah pengembangan tatakelola wakaf dengan
manajemen wakaf vyang lebih integratif, dan 3) arah
pengembangan kelembagaan wakaf yang lebih ditujukan untuk
penguatan kapasitas bangunan wakaf Indonesia.

$Lihat PP Menteri Agama No. 4 Tahun 2009 tentang Administrasi
Pendaftaran Wakaf Uang.

140 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

Namun demikian, sebagaimana kritik atas produk sebuah
UU, maka ada penyakit bawaan yang dikenakannya, bahwa
produk UU tidak terlepas area sosial ekonomi dan politis yang
mengitarinya, ditambah adanya perubahan yang sangat besar
yang mungkin saja membutuhkan penataan kembali. Contoh
kecil adalah adanya konsep sertifikat wakaf tunai, secara
namanya saja sudah membingungkan, artinya ada juga sertifikat
wakaf yang tidak tunai. Hal penting lainnya adalah aplikasi atau
implementasi dari UU wakaf ini menjadi pertanyaan besar
seperti eksistensi BWI sebagai institusi yang diharapkan dapat
berperan lebih, ternyata mendapatkan hambatan dan rintangan.
Metode pembaruan hukum wakaf di Indonesia, masih
membutuhkan amunisi yang lebih untuk menuju tujuan mulia
yaitu meningkatkan kesejahteraan masyarakat luas. Wa alLab
a‘lam bi al-sawab.e®

Daftar Pustaka.

al-Baqi, Ibrahim Mahmud Abd. 2006. Dawr al Waqgf fi Tanmiyat
al-Mujtama* al-Madani (Namsdaj al-Amanab al-‘Ammab i al-
Awgaf bi Dawlah al-Kuwait). Daulah Kuwait: al-Amanah al-
‘Ammah 1i al-Awqaf Idarah al-Dirasah wa al-‘Alagat al-
Kharijiyyah.

Bukhari, Imam. 1981. Sahih al-Bukbari. Jilid 3. Semarang, Thaha
Putra.

Dardiri, Ahmad. tt. a-Sharh al-§ agir. Juz 4. Mesir: Dar al-Ma‘arif.

al-Dardiri. tt. alSyarh al-Kabir bi Hasiyah al-Dasugi. Mesir:
Matba‘ah al-Bab al-Halabi.

al-Dimasqt, Taqty al-Din Abi Bakr Ibn Muhammad Al-Husaini.
Tt. Kifayat al-Akbyar fi Hall Gayat al-Ikbtisar, Jilid 2. Semarang:
Thaha Putra.

Ibn Anas, Imam Malik. tt. a/-Mudawwanat al-Kubra, Jilid 4. Beirut,
Dar al-Kutub al-Ilmiyah.

Ibn Qudama, Abdullah, 1348 H, a-Mugni ‘ala Mukbtasar al-
Khurafi, Jilid 4. Mesir: al Manar.

Ibrahim, Imam Abi Ishaq. 1994. alMubadbdbab fi  al-Figh
Madhhab al-Imam al-Shafi's, Beirat: Dar al-Fikr.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



Miftahul Huda, “Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” I

al-Kabisi, Muhammad Abid Abdullah. 2004. Hukum Wakaf,
Jakarta: IIMaN Press.

Khatib, Muhammad Syarbini. tt. Mugnz al-Muptaj Sharh al- Minhaj,
Jilid 2. Mesir: Mushthafa Muhammad.

al-Mawardi, Imam Abi Hasan ibn Habib. 1994. a/Hawi Kabir.
Beirut: Dar al-Fikr.

Mubarok, Jaih. 2008. Wakaf Produktif. Bandung: Simbiosa
Rekatama Media.

Muslim, Imam. tt. Sapih Muslim, jilid 2. Bandung: Dahlan.

Musthata. 2009. Sisi-sisi Pembarnan Hukum Perwakafan di Indoensia
(Studi Analilis UU No 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf), Tesis.
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

Nadjib, Tuti A & Al-Makassary, Ridwan. 2006. Wakaf, Tuban,
dan Agenda Kemanusiaan. Jakarta: CSRS UIN Jakarta.

PP Menteri Agama No. 4 Tahun 2009 tentang Administrasi
Pendaftaran Wakaf Uang.

Qahaf, Mundir. 2006. a/-Wagqf al-Isiami Tatawwnrubu, ldaratubu,
Tanmiyatubn. Dimasyq Shurriah: Dar al-Fikr.

Sabiq, Al-Sayyid. 1983. Figh al-Sunnab, Jilid 3. Beirat, Dar al-Fikr.

Sahnun, Imam Malik. 1924. Mudawwanah al-Kubra. Mesir: al-
Kahiriyyah.

Salabi, Muhammad Mustafa. 1957. Mupadarah fi al-Waqf wa al-
Wasiyyat, Mesir, Dar al-Ta’lif.

al-Shafil, Muhammad Ibn Idris. tt. a@~Umsm, Jilid 3. Mesir,
Maktabah Kuliyat al-Azhariyyah.

al-Sharakhsi, Abi Bakr Muhammad Ibn Ahmad Ibn Sahl, 2001,
Kitab al-Mabsat, Jilid 4. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyah.

UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.

142 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



