ISSN 1411-3457

.

LLIMLIN

Jural Studi Keislaman
Volume 16 * Nomor 1+ Juni 2012

U

ANALISIS PEMIKIRAN JASSER A

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-20 e Munawir Haris,
“Metodologi Penemuan Hukum Islam”

21-40 e Moh. Lutfi Nurcahyono,
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam:
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial”

41-70 e Muhammad Harfin Zuhdi,
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis”

71-102 e Zaenuddin Mansyur,
“Pembaruan Maslahah dalam Magqasid al-Shari‘ah:
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyat al-Khamsah”

103-124 e Muhammad Salahuddin,
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis:

Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang
Magqasid al-Shari‘ah”

125-142 e Miftahul Huda,
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

143-162 @ Adi Fadli,
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali
tentang Haji”

163-188 « Muhammad Ansor,
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan
di Langsa Aceh”

189-222 @ Lukman Arake,
“Pendekatan Hukum Islam
terhadap Jihad dan Terorisme”

LLAMPIRAN- LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

b= E = g
- b o B £

& = t 3 = q

I th d = k

e = d = 1

c = h ¢ = m

c = kh O = n
2= d 3 = w

- = dh ® = h

J = r 4 = ’
o=z ¢ =y

o = s

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d ¢ = 1 (i panjang)
L = t 3 = G (u panjang)
5 = z K] = aw

g = ¢ ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transilterasi:
el olaiidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyammy I <l wusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
35800 SGRET G (innd a'tayndka al-kawthar),
55515 KI5t aad (fasalli lirabbika wanhar);
& zlus (sabah al-khayr).



TIPOLOGI PEMIKIRAN HUKUM ISLAM:
PERGULATAN PEMIKIRAN DARI TRADISIONALIS
HINGGA LIBERALIS

Muhammad Harfin Zuhdi
(Fakultas Shari‘ah IAIN Mataram
Email: hatfin72@yahoo.co.id)

Abstract: Typology of Islamic legal thought is a method to understand the
development Islam in the historical reality, and in the context of dynamics
and dialectics of interpretation which is strongly associated with the
dimensions of space and time. Every Muslim intellectual has its own
perspective in understanding the doctrine of his religion, so there are
dynamics of struggle of disconrse contestation in the Islamic legal thought.
This paper aims to elaborate a typology of Islamic legal thought which is
categorized into three groups, namely the traditional, moderate, and liberal.
The three-categories may represents the struggle of legal thonght in the long
range of Islamic history.

Abstrak: Tipologi pemikiran hukum Islam merupakan suatu metode
untuk memabami  Islam yang berkembang dalam realitas sejarah, dan
dalam konteks dinamika dan dialektika penafsiran yang sangat terkait
dengan dimensi ruang dan waktu. Setiap intelektual Muslim memiliki
cara pandang tersendiri dalam memabami doktrin  agamanya, maka
terdapat dinamika pergulatan wacana kontestasi pemikiran hukum Islan.
Tulisan ini bertujuan untuk mengelaborasi suatu tipologi pemikiran
bukum  Islam  yang — dikategorikan menjadi  tiga  kelompok, yaitu
tradisional,  moderat,  dan  liberal.  Ketiga  kategori ini  dapat
merepresentasifan pergnlatan pemikiran hukum dalam rentang panjang
sejarah Islam.

Keywords: tipologi, pemikiran hukum Islam, tradisonal, moderat, liberal.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

DALAM panggung sejarah pemikiran hukum Islam, berlangsung
proses dialektika tesis, antitesis, dan sintesis! oleh para pemikir
dan cendekiawan muslim, sehingga peluang untuk melakukan
“kerja keilmuan” terus terbuka bagi mereka yang memenuhi
kualifikasi untuk melakukannya. Sebuah pemikiran lahir dari
sebuah proses berpikir yang dilatarbelakangi oleh setting sosio-
politik yang melingkupinya. Dalam pendekatan sosio-historis,
sebuah pemikiran, gagasan, idea, atau pandangan terhadap suatu
gejala atau fenomena yang hidup harus dilihat sebagai sebuah
respon intelektual seorang pemikir terhadap fenomena sosial
kemasyarakatan dan problem-problem politik yang dihadapinya.
Dengan demikian, sebagaimana pernyataan Amin Abdullah,
yang mengatakan bahwa terjadinya suatu perubahan, pergeseran,
perbaikan, rethinking process, serta upaya rancang bangun
epistemologi keilmuan adalah konsekuensi logis dari kegiatan
keilmuan yang memang bersifat historis, karena dibangun
berdasarkan akal budi manusia yang juga bersifat historis.?
Secara historis, proses dialektika pemikiran Islam mulai
tumbuh sejak awal kelahiran Islam pada mana Rasulullah saw.

Dialektika tesis-antitesis-sintesis pertamakali diperkenalkan oleh Hegel.
Dalam diskursus Filsafat. Hegel dikenal sebagai tokoh dari “Madhhab
idealisme”, lawan dari “madhhab materialisme” yang diusung Ludwigh
Feuerbach. Metode dialektika Hegel dapat dijelaskan secara sederhana yitu:
ketika pikiran menangkap fenomena A sebagai sebuah kebenaran
sebenarnya di dalamnya terdapat dua unsur, yaitu unsur salah dan unsur
benar. Supaya manusia dapat menangkap konsep yang lebih dekat dengan
kebenaran maka konsep A harus dihadapkan dengan konsep B. Konsep B
merupakan kebalikan dari konsep A sekalipun lahir dari konsep A itu
sendiri. Dari pertentangan antara A dengan B tersebut kemudian lahir
konsep C yang disebut sintesis. Dengan demikian sintesis merupakan hasil
perpaduan antara tesis dengan antitesis. Akan tetapi karena menurut hukum
dialektika segala sesuatu senantiasa berkembang dan berubah maka pada
gilirannya menempati posisi sebagai tesis yang berhadapan dengan antitesis
untuk menghasilkan sintesis yang baru, demikian seterusnya sampai tercapai
“kebenaran absolut” yaitu proses dialektika tidak lagi berjalan. Untuk
melihat pemikiran Hegel dan pengaruhnya terhadap filosuf setelahnya, lihat
misalnya V. Podosetnik dan O. Yakhot, A Brief Course of Dialectical
Materialism (Moscow: Progrees Publisher, t.t).

2Amin Abdullah, S#udi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Y ogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1996), 102.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Kemudian para sahabatnya membangun peradaban Islam yang
gemilang, bersanding dengan kekaisaran Romawi yang telah
lebih dulu ada, dan bahkan melampauinya. Fakta tersebut terus
berlangsung sampai kemudian melahirkan para ilmuwan dan
cendekiawan Islam ternama yang bisa dikategorikan sebagai
pemikir avantgarde.

Tradisi pemikiran hukum Islam pada masa keemasannya
memberikan gambaran yang mengagumkan, di mana pendapat
seorang wulama atau cendekiawan tentang suatu masalah
dibangun di atas paradigma, kerangka berpikir, atau pun
framework tertentu, yang seluruhnya bermuara pada Islamic world
view (pandangan hidup Islam). Hal ini menunjukkan bahwa Islam
sangat menghargai 7#had sebagai sebuah proses berpikir yang
melahirkan sebuah gagasan besar dalam lapangan imu
pengetahuan. Dari rangkaian peristiwa sejarah tersebut, sudah
secharusnya menginspirasi untuk menumbuhkan keinginan
sebagian pemikir dan cendekiawan muslim untuk kembali
menghidupkan ruh “pembaruan” Islam, karena merupakan
realitas sejarah yang tidak bisa dipungkiri.’ Perjuangan dalam
rangka mewujudkan “pembaruan” seharusnya tetap berpegang
pada “rambu-rambu” yang telah disepakati agar tidak keluar dari
koridor yang ada. Hal ini penting untuk diperhatikan, karena jika
tidak, akan lahir ide, gagasan, atau produk pemikiran yang tidak
sejalan dengan semangat al-Qur’an dan al-Sunnah.

Geneologi Dinamika Pemikiran Hukum Islam

Secara genealogis, peta pemikiran Islam dapat dilacak sejak
awal masa sahabat dengan dua kutub pemikiran yang
berkembang, yakni mazhab* Umari dan ‘Alawi.> Mata rantai

SDalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abt Dawud dan lainnya,

Rasulullah saw bersabda:
Lees L s (o e ke S Gy e A1 03] Say <l )

Artinya “sesungguhnya Allah akan mengutus kepada umat ini setiap
akhir seratus tahun sekali orang yang memperbarui agamanya”. (HR. Abu
Dawud)

4Secara etimologis, kata mazhab, berasal dari kata madbhab yang
merupakan gigat magdar mim |kata sifat] dan dwm makan (kata yang
menunjukkan tempat) yang diambil dari 1’1l madi dhababa, yang berarti pergi,
dan bisa juga berarti a/-ra’y, yang berarti pendapat. Jadi wadhbab adalah jalan

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

mazhab Umari ini dilanjutkan oleh Abdullah bin Mas‘ad. Para
tabt’in dari Kufah berguru kepadanya sehingga lahirlah mazhab
Kufah yang menitikberatkan figh al-ra’yi. Sementara itu, Ali tetap
tingeal di Madinah, yang kelak berkembang menjadi mazhab
Hijaz yang menekankan figh al-athar.

Dengan demikian, polarisasi mazhab figh dalam Islam dapat
diidentifikasi menjadi dua kelompok besar, yaitu ah/ al-ra’yn dan
abl al-hadith, atau biasa dikenal sebagai faksi Kufah dan faksi
Hijaz. Faksi pertama, diwakili oleh imam AbG Hanifah, seorang
fagih dan ‘Glim yang lebih banyak menggunakan porsi 7a’yx, atau
paling tidak lebih cenderung rasional dalam pemikiran
jjtihadnya.¢

Sementara faksi kedua, diwakili oleh Imam Malik bin Anas,
fagih dan ‘alim yang lebih banyak menggunakan al-hadis dan
tradisi masyarakat Madinah sebagai referensi dalam pemikiran
jjtihadnya. Sedangkan Imam Syafi’i, dikenal sebagai sintesa
antara dua faksi ini, walaupun lebih cenderung kepada ab/ al-
bhadith. Sementara Imam Ahmad bin Hanbal juga dimasukkan
dalam faksi abl al-hadith, karena ia seorang mubaddithin, di
samping juga sebagai mujtahid mustagil, di mana pola istinbath-
nya lebih dekat kepada metodologi gurunya, Imam Syafi’i.”

Selain empat madhhab figh yang disebutkan di atas, terdapat
sejumlah mazhab figh lain, seperti mazhab Zahiri, Tabari, Layth,

pikiran (pendapat) yang ditempuh oleh seorang mujtahid dalam menetapkan
hukum Islam yang bersumber dari al-Qur’an dan al-Hadits. Lihat Huzaemah
Tahido, Pengantar Perbandingan Mazhab (Jakarta: Logos, 1997), 71. Di samping
itu, madhhab juga dipahami dengan schoo/, yang dalam bahasa Arab dipahami
sebagai madrasab fikriyah atau madhbab al-‘agli. Jadi, mazhab esensinya adalah
aliran pemikiran atau sehoo/ of thought.

>Mazhab ‘Umari dinisbahkan dari Umar bin al-Khattab, sebagai peletak
dasar pemikiran rasional dan kontekstual dalam memahami nash. Sementara
mazhab ‘Alawi terdiri atas sahabat-sahabat yang berkumpul di sekitar Ali bin
Abi Thalib, yang lebih setia kepada teks dengan porsi penggunaan rasio
lebih sedikit. Lihat Jalaluddin Rakhmat, Kata Pengantar, dalam Taufik Adnan
Amal, Isiam dan Tantangan Modernitas: Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rabman (Bandung, Mizan, 1993), 18.

0Abu Zahrah, Tarikh al-Mazabib al-Fighiyah (Kairo: Matba’ al-Madani,
t.th), 188.

"Muhammad Ali al-Sayis, Nashah al-Faqih wa al-Ijtihad wa atwaruh (Mesir:
Majma’ al-Buhus al-Islamiyah, 1970), 10.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

dan sebagainya. Saat ini mazhab-mazhab tersebut kurang
berkembang, karena pengikutnya sedikit. Sedangkan di luar
kelompok Sunni (ah/ al-Sunnabh wa al-Jama‘ah) terdapat mazhab
Syi’ah, yang terdiri dari dua mazhab besar, yaitu Syi’ah Imamiyah
dan Syt’ah Zaidiyah.?

Masa inilah yang disebut go/den age Islam di segala bidang.”
Setelah mengalami fase peak experience (puncak kejayaan)
tersebut, umat Islam merasa puas dan hanya menyandarkan diri
kepada hasil ijtihad yang dilakukan oleh para mujtahid, sehingga
keterikatan kepada mazhab-mazhab figh begitu kental dengan
sikap fanatisme mazhab. Kondisi ini bermuara pada padamnya
semangat ijtthad dan maraknya taklid yang membuat figh
mengalami kebekuan dan keterpakuan tekstual sehingga menjadi
sebuah corpus (kumpulan teks) yang tertutup. Inilah fase stagnasi
dan kemunduran peradaban Islam.

Krisis kebekuan berpikir dan kemunduran di segala bidang
yang melanda hampir seluruh negeri Islam tersebut melahirkan
pemikir dan cendikiawan Islam, seperti Ibnu Taimiyah (w. 278
H), yang kemudian diteruskan oleh Ibnu Qoyyim al-Jauziyah (w.
751 H) dan Al-Syaukani (w. 1834 H) yang menggelorakan
semangat ijtthad dan menentang taklid.!”

Dalam konteks ini, Fazlur Rahman mengelompokkan
gerakan pembaharuan Islam kepada empat bentuk, yaitu 1)
Revivalis pra-Modernis; 2) Modernisme Klasik; 3) Neo-
Revivalisme; dan 4) Neo-Modernisme.!!

SAsmuni Rahman, U/ Figh Shi’ah Imamiyah (Yogyakarta: Bina Usaha,
1985), 2.

‘Harun Nasution membagi periodesasi sejarah Islam kepada tiga
petiode. Pertama, periode klasik (650 — 1250 M), yang diklasifikasi menjadi
dua masa: 1. Masa kemajuan Islam (650 -1000 M); 2. Masa disintegrasi (1000
-1250 M). Kedna, periode pertengahan (1250 — 1800 M), yang diklasifikasi
menjadi dua masa: 1. Masa kemunduran I (1250 -1500 M); 2. Masa tiga
kerajaan besar (1500 — 1800 M), yang terdiri dari dua fase: (1) fase kamajuan
1 (1500 — 1700 M); (2) fase kemunduran II (1700 — 1800 M). Ke#iga, periode
modern (mulai 1800 — sekarang). Lihat Harun Nasution, Islam Ditinjau dari
Berbagai Aspekenya (Jakarta: UI Press, 1979), 56-86.

1ONasrun Rusli, Konsep ljtibad al-Syankani (Jakarta: Logos, 1999), 32.

HFazlur Rahman “Gerakan Pembaharuan dalam Islam di Tengah
Tantangan Dewasa ini”, dalam Harun Nasution dan Azyumardi Azra

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Menurut Fazlur Rahman, kelompok pertama muncul pada
abad ke-18 yang diwakili oleh Wahabiyah di Saudi Arabia dan
Sanusiyah di Afrika Utara. Visi dan misi gerakan tersebut adalah:
1) prihatin terhadap kemerosotan umat Islam; 2) kembali pada
Islam yang sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad,
membuang takhayul, bid’ah dan khurafat; 3) reinterpretasi
terhadap konsep takdir yang salah selama ini; dan 4) perlawanan
bersenjata, jika diperlukan.!?

Pada abad ke-19 muncullah gerakan modernisme klasik yang
dimotori oleh Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh.
Orientasi gerakan ini adalah perluasan tentang ijtihad terhadap
masalah-masalah  vital yang dihadapi umat Islam, serta
mendorong modernisme klasik agar lebih terbuka terhadap
gagasan-gagasan Barat.

Gerakan kedua ini selanjutnya diambil alih oleh gerakan neo-
revivalisme yang hampir mirip dengan gerakan pertama. Fokus
gerakan ini adalah keharaman bunga bank, fawily planning
(keluarga berencana), dan tidak menutup aurat adalah dosa
besar. Slogan gerakan neo-revivalise adalah bahwa Islam
mencakup seluruh aspek kehidupan. Gerakan ini dimotori oleh
Al-Maududi, Khadafi, dan Imam Khumaini.13

Pada pertengahan abad XX lahir gerakan neo-modernisme
yang dipelopori oleh Fazlur Rahman. Fazlur Rahman mengkritik
ketiga gerakan tersebut yang tidak mempunyai metode khusus
dalam menangani masalah-masalah yang berkembang dalam
dunia Islam. Oleh karena itu, Fazlur Rahman merumuskan
metodenya yang terdiri dari tiga langkah, yaitu: 1) pendekatan
historis untuk menemukan makna teks al-Qur’an; 2) perbedaan
antara ketetapan legal dengan sasaran dan tujuan al-Qur’an; dan
3) pemahaman dan penetapan sasaran al-Qur'an dengan
sepenuhnya memperhatikan latar belakang sosiologisnya.!

(penyunting), Perkembangan Modern Dalam Islam (Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 1985), 20.

21 bid., 23.

B3] bid., 26-33.

“Muhammad Iqgbal, Rekonstruksi Pemikiran Islam: Studi Tentang Kontribusi
Gagasan 1gbal Dalam Pembaruan Hukum Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 1994),
42.

46 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Fazlur Rahman dengan pemikiran neo-modernismenya telah
merumuskan suatu teori hukum yang disebut sebagai “?he double
movement theory”, yakni dari yang khusus (partikular) ke yang
umum (general) dan yang sebaliknya. Gerakan pertama,
memahami situasi dan problem historis di mana wahyu
diturunkan, kemudian dicarikan rasio-legisnya (%/ah). Gerakan
kedua, menggeneralisasikan dan mensistemasikan prinsip-prinsip
umum dari gerakan pertama untuk kemudian dihadapkan pada
realitas aktual dewasa ini.!>

Gagasan neo-modernisme ini berbasiskan sintesis progresif
antara rasionalitas modern dan penguasaan khazanah klasik
sebagai prasyarat kebangkitan Islam.!6 Dengan demikian, dapat
dikatakan bahwa neo-modernis memiliki concern pada tradisi dan
berusaha membangun visi Islam pada masa modern dengan
tidak meninggalkan warisan khazanah intelektual Islam. Bahkan
jilka mungkin, mereka mencari akar-akar Islam untuk
mendapatkan kemodernan itu sendiri. Sedangkan kaum
“modernis lama” lebih banyak bersifat apologetik terhadap
modernitas.

Sementara itu pada aras yang lain, muncul wacana post
tradisionalisme Islam. Istilah ini muncul (digunakan) untuk
menyebut gerakan yang memiliki ciri-ciri khusus, yang secara
kategorial tidak bisa disebut modernis, neo-modernis, dan tidak
bisa pula disebut tradisionalis, atau neo-tradisionalis. Istilah ini
memang masih debatable, belum memiliki gambaran epistimologi
yang jelas.!” Namun secara simplistis, gerakan Post-Tradisionalis
dapat dipahami sebagai suatu gerakan “lompat tradisi”. Gerakan
ini, sebagaimana neo-tradisionalis, berangkat dari suatu tradisi
yang secara terus menerus berusaha memperbarui tardisi
tersebut dengan cara mendialogkan secara intens dengan
modernitas, maka akan terjadi sebuah loncatan tradisi dalam
kerangka pembentukan tradisi baru (new tradition) yang sama

15Rahman, Islam...,48-52.

16Yudhie R. Haryono, “Gagalnya Mazhab Islam Liberal”, Republika, 21
Maret 2001

"Marzuki Wahid, “Post Tradisionalis”, dalam Pewikiran Isiam
Kontemporer di Indonesia, ed. Adnan Mahmud, etal., (Yogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2005), 84.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

sekali berbeda dengan tradisi sebelumnya. Pada satu sisi memang
terdapat kontinuitas, namun pada sisi lainnya banyak bidang
yang diskontinuitas dari bangunan tradisi lamanya. Secara
umum, bersamaan dengan pengembangan pemikiran Post-
Tradisionalisme terjadi juga nuansa “liberalisasi pemikiran”.
Fenomena ini terlihat dari kultur hibrida NU (Nahdlatul Ulama).

Tipologi Pemikiran Islam

Metode berpikir dikotomi-tipologis para sosiolog dianggap
sebagai sebuah kecenderungan yang hampir selalu ada pada
setiap orang.'® Menurut perspektif sosiologis, gambaran tentang
sebuah fenomena dari realitas yang dipahami oleh manusia,
maka muncul sebuah kecenderungan untuk memetakannya
dalam sebuah tipologi-tipologi yang bersifat khusus, tergantung
pada kapan dan di mana fenomena itu muncul. Begitu juga
dalam ranah pemikiran, hal ini dikarenakan adanya distingsi dari
segi pendekatan, metode, framework, dan cara pandang yang
dipergunakan oleh setiap pemikir atau pun peneliti dalam
melihat obyek penelitian/pemikiran, maka hasil yang diperoleh
dari pengamatannya terhadap sebuah obyek menjadi berbeda-
beda.

Tipologi sendiri merupakan suatu metode untuk memahami
pemikiran yang berkembang dalam sejarah, di mana metode ini
dianggap obyektif oleh banyak ahli sosiologi karena berisi
klasifikasi topik dan tema sesuai dengan tipenya, kemudian
dibandingkan dengan topik dan tema yang samal®.

Islam sebagai agama samawi yang memiliki kitab suci al-
Qur'an dalam dinamika sejarah mengalami proses dialektika
penafsiran yang sangat terkait dengan dimensi ruang dan waktu.
Singkatnya, setiap umat Islam (intelektual Muslim) memiliki cara
pandang tersendiri dalam memahami doktrin agamanya. Dalam
konteks inilah terlihat adanya dinamika pergulatan wacana dalam
diskursus pemikiran hukum Islam dengan berbagai varian dalam
memahami ajaran Islam.

18Fuad Ba’ali dan Ali Wardi, Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam,
(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1989), 24.

YA, Mukti Ali, “Metodologi Ilmu Agama Islam”, dalam Mesodologi
Penelitian Agama, ed. Taufik Abdullah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), 62.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Secara umum, cara pandang terhadap ajaran Islam dapat
dikategorikan ke dalam tiga kelompok, yaitu inklusif, eksklusif
dan pluralis.?’ Kategorisasi seperti ini belum tentu diterima oleh
semua kalangan, bahkan sampai saat ini pun setiap kategori yang
dipetakan oleh sebagian besar penulis terus mengundang
perdebatan.?!

Dengan demikian tidak menutup kemungkinan munculnya
kategori-kategori  lain  untuk menggambarkan  dialektika
keragaman pemikiran hukum Islam. Kategori yang dimaksud
adalah: Tradisional, Moderat, dan Liberal. Ketiga kategori ini
secara umum dapat merepresentasikan pergulatan pemikiran di
dunia Islam, termasuk Indonesia. Berikut ini deskripsi dari ketiga
kategorisasi di atas:

Tradisional

Istilah tradisional ketika berdiri sendiri tidak terlalu sulit
untuk dipahami, akan tetapi ketika disandingkan dengan kata lain
dan menjadi frase, seperti Islam tradisional (zraditional Islam),
tradisi Islam (Islamic tradition), tradisionalis (#raditionalis) atau
masyarakat traditional (#raditional society), menjadi tidak lagi
mudah untuk didefinisikan. Sebagai contoh bagaimana kata
traditional menjadi problematis untuk didefinisikan, dimana bisa
kita lihat dari perdebatan yang muncul dikalangan sosiolog
kettka mengartikan frase #raditional society. Traditional society
dimaknai sebagai “a non-industrial, predominantly rural society that is
presumed to be static and contrasted with a modern, changing, industrial
society.” Meskipun untuk jangka waktu yang lama, definisi ini

2Khamami Zada, “Pemahaman Keagamaan Kelompok Islam Radikal
Terhadap Pengembangan Multikulturalisme”, Jurnal Istigra’, volume 05
nomot 01 (2000).

21Beberapa kajian telah dilakukan oleh intelektual Muslim yang
mencoba merumuskan peta pemikiran Islam. Lihat, misalnya, M. Syafi’i
Anwar, Pemikiran dan Aksi Isiam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1995);
Bandingkan dengan Syafi’i Ma’arif, Peta Bumi Pemikiran Islam di Indonesia
(Jakarta, Paramadina, 1995), 12-3; M. Dawam Rahardjo, Intelektnal,
Intelegensia, dan Perilaku Politik Bangsa (Bandung: Mizan, 1992), 23-41; Zuly
Qodir, ”Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah Penjajagan Awal”, a/-
Jami‘ah: Journal of Islamic Studies, volume 40 nomor 2 (Juli-Desember, 2002),
334-7.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 49



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

diterima secara luas oleh kelompok-kelompok yang memiliki
kepentingan, namun kemudian menjadi problematis dan
kemudian ditolak oleh banyak sosiolog.??

Kata tradisi secara etimologis berasal dari kata bahasa
Ingeris, yaitu fradition. Kata ini diambil dari kata bahasa Latin
“traditic” yang bersumber dari kata kerja “#radere’artinya
menyampaikan (band over; deliver). Kata “fraditic” sendiri dekat
maknanya dengan kata “paradesis” atau kata kerja “paradidomi’
dalam bahasa Yunani yang berarti “menyampaikan”. Dengan arti
demikian, kata #raditio dan paradosis umum digunakan oleh para
teolog Kristen Latin dan Yunani untuk menunjukkan
sekumpulan ajaran yang dipelihara dan diteruskan oleh Gereja
sebagai “keyakinan Katolik” (#he Catholic faith).??

Dalam bahasa Arab, istilah “tradisi” biasanya diidentikkan
dengan kata sumnah yang secara harfiyah (etimologis) berarti
“jalan yang dijalani, terpuji ataupun tidak” (a/l-sirah, pasanah kanat
aw qabihah).** la juga diartikan sebagai aturan-aturan, cara
bertingkah laku, atau tingkah laku kehidupan.?>

2Dalam redaksi aslinya tertulis; #he concept is widely used in the social sciences,
but over the last few decades has come to be seen as problematic and therefore avoided by
many sociologist. Lihat David Jary dan Julia Jary, The HarperCollins Dictionary of
Sociology New York: Harper Collins Publishers, 1991), 525.

2Mircea Eliade (ed.), The Encyclopedia of Religion, New York: Simon &
Schuster MacMillan, 1995), Vol. 15, h. 1, artikel: “traditional”.

%]bn Manzur, Lisan al-‘Arab, jilid 4 (Kairo: Dar al-Hadith, 2003), 716.

M. M. Azami, On Schacht’s Origins of Mubammadan Jurisprudence (Riyadh:
King Saud University, 1985), 29. Dalam ranah pemikiran Islam, ada
perbedaan pemahaman antara ulama hadis, ulama ushul figih, dan ulama
tiglh dalam mendefinisikan sunnah. Kalangan ulama hadis lebih
menitikberatkan pada sesuatu yang disandarkan kepada Rasulullah SAW
dalam kapasitas beliau sebagai Imam yang memberi petunjuk dan penuntun
yang memberikan nasehat yang diberitakan oleh Allah swt. sebagai teladan
kita. Sehingga mereka mengambil segala sesuatu yang berkenaan dengan
Nabi Muhammad saw. baik berupa tingkah laku, postur tubuh, sabda dan
perbuatan beliau, baik membawa konsekuensi hukum atau pun tidak. Hal ini
sebagaimana definisi yang masyhur menurut mereka; “segala sesuatu yang
disandarkan kepada Rasulullah saw. baik perkataan; perbuatan; atau pun
berupa fagrir; pengajaran, sifat; kelakuan; perjalanan hidup; baik yang
demikian itu sebelum diangkat menjadi Rasul atau sesudahnya”. Sedangkan
ulama s/ membahas segala sesuatu yang datang dari Rasulullah dalam
kapasitas beliau sebagai pembentuk shati’at yang menjelaskan kepada

50 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Dari kata “tradisi” kemudian muncul kata tradisional,
tradisionalis dan tradisionalisme. Tradisional artinya menurut
adat, turun temurun, atau mengikuti nenek moyang.
Sebagaimana yang telah diketahui, istilah ini biasanya
dipregunakan untuk menunjuk makna seperti pakaian adat,
tarian tradisional, upacara adat, dan seterusnya. Ketiga contoh
ini menurut adat terus dipertahankan dan diwariskan secara
turun temurun ke generasi selanjutnya. Sementara itu, Istilah
“tradisional” banyak dipakai dan digunakan masyarakat sebagai
istilah yang digunakan untuk mengimbangi sesuatu yang
bercorak atau berbau modern.

Lebih lanjut, istilah “#adisionalis?” dengan tambahan “7s7’
dalam bahasa Inggris umum digunakan untuk menunjukkan
orang atau kelompok masyarakat yang dengan gigih serta
sungguh-sungguh memegang dan mempertahankan warisan
tradisi nenek moyang dan diterapkan dalam kehidupan sehari-
hari. Sebagai contoh Deliar Noer yang mengklasifikasikan
kelompok kaum muslimin menjadi dua kelompok, yaitu
kelompok kaum tradisionalis dan kelompok kaum modernis.
Kolompok tradisionalis seperti Nahdatul Ulama (NU) dan
kelompok modernis seperti Muhammadiyah.?6 Sedangkan

manusia undang-undang kehidupan, dan meletakkan kaidah-kaidah bagi para
mujtahid sepeninggal beliau. Oleh karena itu yang menjadi perhatian mereka
adalah sabda, perbuatan, dan fagrir beliau yang membawa konsekuensi
hukum dan menetapkannya. Maka sunnah menurut mereka adalah “segala
sesuatu yang dinukilkan dari nabi saw., baik perkataan maupun perbuatan
atau fagrir yang berkaitan dengan hukum”. Sementara itu, ulama fikih
membahas segala sesuatu dari Nabi saw. yang berkaitan dengan perbuatan
beliau yang bertujuan menunjukkan ketentuan shara® berkenaan dengan
perbuatan manusia baik dari segi wajib, haram, mubah, atau yang lain. Maka
mereka mendefinisikan sunnah sebagai “suatu perbuatan Rasul saw. yang
mengandung shar’i mencakup perbuatan-perbuatan wajib, haram, dan
mubah”. Lihat Muhammad ‘Ajaj al-Khatib, a-Sunnah qobla al-Tadwin (Beirut:
Dar al-Fikr, 1981), 16; Muhammad ‘Ajaj al-Khatib, Usa/ al-Hadjith: ‘Ulsinuh
wa Mustalahuh (Beirut: Dar al-Fikr, 1989), 19.

%Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta:
LP3ES, 1985), 241. Dalam diskursus pemikiran Islam Indonesia saat ini,
kategori Deliar Noer nampaknya tidak lagi relevan, karena Muhammadiyah
— setidaknya sampai saat ini — cenderung statis dalam arena perdebatan
pemikiran Islam. Sementara itu NU yang sering dicap sebagai kaum

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 51



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

kelompok Jamaah Tabligh oleh Abuddin Nata, dikategorikan
juga sebagai kelompok Islam Tradisionalis.?’

Selanjutnya  istilah  “tradisonalisme” dengan adanya
tambahan akhiran Zwze tidak lagi bermakna yang menunjukkan
sifat atau subyek tertentu (orang/kelompok, tarian, pakaian),
melainkan lebih menunjukkan sikap atau kecenderungan
seseorang untuk melakukan suatu pekerjaan sesuai dengan
tradisi masa lalu atau mengikuti pekerjaan nenek moyang.?8

Tradisionalisme jika dipadankan dengan makna sikap dan
faham tradisional maka dapat melahirkan suatu sikap yang
cenderung selalu memegang teguh tradisi warisan masa lalu,
biasanya dapat dijumpai pada orang atau masyarakat yang justeru
tidak mengenal dengan baik arti warisan masa lalu. Mereka
cenderung mengikuti aturan yang sudah baku tersebut tanpa
kritis apa maksud dan tujuan yang mereka kerjakan.

Dalam diskursus Islam di Barat, term “tradisi” digunakan
untuk menunjuk kelompok Muslim yang dalam hal keagamaan
dipandang sebagai kelompok yang selalu berpegang kepada al-
Quran dan al-Hadist, kemudian disebut sebagai kaum Islam
“literalist tradisional’. Karena kelompok ini memaknai istilah
“tradisi” sebagai swnnah, maka mereka menganggap pengikut
sunnah adalah kaum tradisionalis yang selalu memecahkan
masalah agama dengan al-Qur’an dan hadis serta ketetapan
ulama klasik (7ma’).

Istilah tradisionalisme pada akhirnya merupakan lawan dari
istilah modernisme yang kemudian melahirkan /Jberalisme.
Masyarakat Barat mendefinisikan modernisme atau modernisasi
sebagali fikiran, aliran, gerakan, serta usaha-usaha untuk merubah
faham-faham, adat-istiadat, institusi-institusi lama, sesuai dengan

tradisionalis mulai bergerak meninggalkan visi tradisionalnya dan mengarah
pada visi Islam yang modern. Hal lain yang cukup mencengangkan adalah
bahwa tokoh-tokoh Islam liberal di Indonesia banyak yang merupakan
kader-kader muda NU.

2"Abuddin Nata, Peta Keberagamaan Pemikiran Islam di Indonesia (Jakarta:
PT.RajaGrafindo Persada, 2001), 149.

2Elizabet K. Notingham, Religion and Society. ter. Abdul Muis Naharong,
(Jakarta Rajawali, 1987), 37.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

suasana baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu dan
teknologi modern.?

Dengan  demikian, pengertian  tradisionalisme  dapat
dirumuskan sebagai fikiran, gerakan, aliran dan usaha-usaha
untuk mempertahankan faham-faham, adat istiadat, institusi-
institusi lama dan sebagainya, meskipun zaman terus
berkembang dan maju berkat ilmu dan teknologi. Rumusan ini
dapat dikategorikan sesuai dengan arti secara harfiah
“tradisionalisme’ yaitu kecenderungan atau sikap untuk selalu
mempertahankan tradisi warisan sejarah.’ Bagi pihak penentang
tradisionalisme, sikap menjaga kontinuitas tradisi dan warisan
sejarah (heritage) inilah yang pada tahap berikutnya menciptakan
ortodoksisme3! dalam Islam.

Bedasarkan paparan di atas, maka dapat dirumuskan bahwa
tradisionalis adalah kelompok pemikiran yang mempertahankan
tradisi-tradisi yang telah mapan. Kelompok ini menegaskan
bahwa persoalan umat telah selesai dibicarakan secara tuntas di
tangan para pendahulu. Meski demikian, kelompok tradisionalis
tidak sama dengan kaum fundamentalis yang sama sekali
menolak modernitas, dan membatasi diri hanya kepada Khulafa
al-Rasyidin.  Sedangkan  kelompok  tradisionalis  justeru
melebarkan sayapnya kepada Saldf al-§alih yang tidak menolak
pencapaian modernitas, karena apa yang dihasilkan modernitas,
sains dan teknologi, bagi mereka tidak lebih dari apa yang

®Harun Nasution, Pewbabarnan dalam Islam, Sejaran Pemikiran dan
Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 11

3Pengertian ini sejalan dengan makna tradisionalisme dalam
Ensiklopedi Indonesia; yaitu penghargaan yang berlebihan terhadap tradisi
dan apa saja yang diberikan masa lampau sejarah (dalam hal ini ilmu, seni,
kepercayaan dan adat-istiadat). Tradisionalisme ini yang biasanya mendasari
pemikiran yang bersifat konservatif. Lihat Hasan Shadily (pimred),
Ensiklopedi Indonesia, Jilid 6 (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, tt), 3608.

3Dalam pandangan Ruslani: “ortodoksisme biasa dibuat sebagai
pelarian atau tempat petlindungan orang-orang skeptis, biasanya para
penguasa memanfaatkan sikap seperti ini, karena menguntungkan mereka.
Ini disebabkan ortodoksisme lebih mementingkan kelangsungan tradisi,
warisan guru dan penjagaan diri kepada hal-hal yang mudharat. Pemikiran
bebas tidak mungkin lahir dari ortodoksisme. Ruslani, Masyarakat Kitab dan
Dialog Antar Agama: Studi atas Pemikiran Muhammad Arkoun,
(Yogyakarta: Yayasan Bintang Budaya, 2000), 71.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 53



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

pernah dicapai pada kejayaan Islam dahulu. Dengan demikian
mereka masih "mengadopsi" peradaban luar, dengan kriteria
semua itu harus diislamkan lebih dahulu. Kecenderungan ini
tampak dari upaya mereka melakukan islamisasi segala aspek
kehidupan. Termasuk islamisasi ilmu pengetahuan, sebagaimana
yang diusung oleh Naquib al-Atas. Menurut Naquib al-Atas,
islamisasi ilmu berarti pembebasan ilmu dari penafsiran-
penafsiran yang didasarkan pada ideologi sekuler, dimulai dari
makna serta ungkapan-ungkapan manusia sekuler.3?

Kelompok tradisonalis direpresentasikan oleh Husein Nast,
Muthahhari, Naquib al-Atas dan Ismail al-Faruqi. Sedangkan di
Indonesia kecendrungan pola pikir seperti ini tampak dalam
tradisi pesantren. Contoh Twrath dikalangan pesantren tidak
hanya dinilai sebagai sesuatu yang harus dikuti dan ditampilkan
kembali dalam kehidupan modern, tetapi telah dianggap sebagai
sesuatu yang sempurna. Pemikiran tokoh-tokoh seperti al-Syafi'i
dan al-Ghazali dianggap telah menyelesaikan berbagai persoalan
umat. Hal ini senada dengan apa yang telah diungkapkan
Muhammed Arkoun, faqdis al-afkar al-dini, yaita sebuah cara
berpikir yang oleh Fahmi Huwaidi menyebutnya sebagai
penyembahan terhadap teks (#bbadah al-Nusiis).3?

Moderat

Secara etimologis, kata “moderat” (moderate [Inggris]) berasal
dari bahasa Latin “woderare’ yang artinya “mengurangi atau
mengontrol”. Dalam The American Heritage Dictionary of the English
Langnage kata moderate didefinisikan sebagai: (1) ot excessive or
extreme (2) temperate (3) average; mediocre (4) opposed to radical views or
measures. (terjemahkan) Sementara itu, dalam Merriam Webster’s
Unabridged  Dictionary, kata moderate memiliki beberapa
pengertian; di antaranya (1) characterized by an avoidance of extremes
of bebaviour (2) Tending to the mean or average (3) not violent or rigorons
(4) of or relating to a political or social philosophy or program that avoids

exctreme measures and violent or partisan tactics.

2Naquib al-Atas. Konsep Pendidikan dalam Islam (Bandung: Mizan,1984),
90.

SPahmi Huwaidi, ALQur'an wa al-Sultan Humiim Isiamiyah al-Mu dasirab
(Beirut: Dar al-Shuruq, 1982), 41.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Dalam pergulatan pemikiran Islam, kata moderat sering
diartikan sebagai “jalan tengah”, yaitu tidak berpihak pada salah
satu aliran, paham, golongan atau kelompok tertentu. Dengan
demikian, apa sebenarnya makna “Islam moderat” Apakah
benar moderat berarti bersikap netral dan tidak berpihak kepada
salah satu mainstrean:?

Muhammad Imarah dalam bukunya Ma'rakah al-Mustalahat
bayna al-Garb wa al-Islam mengulas terma moderat (a/-Wasatiyah)
ini dari sudut pandang Islam dan menghadapkannya dengan
konsep Barat. Menurut Imarah, dalam konsep Islam, moderat
adalah terminologi yang memiliki kandungan makna yang sangat
penting dan mulia, namun dalam praktiknya sering disalah
artikan. Moderatisme bukan seperti anggapan banyak orang,
yaitu tidak ada satu sikap yang jelas dan definitif dalam
menghadapi problema serta persoalan-persoalan yang kompleks.
Moderat bukanlah jalan pintas atau sikap “plin-plan” dan
bingung dalam menentukan pilihan di antara dua sisi yang
berseberangan. Moderat dalam Islam bukan semata “sikap ketiga
dan baru® tetapi juga adalah sebuah manhaj (metode) yang
menengahi dua ekstrimitas yang saling bertentangan, dengan
menolak cksageritas (stkap berlebihan) pada salah satu pihak
yang pada akhirnya menimbulkan keberpihakan pada salah satu
dari dua kutub yang bertentangan. Moderat dalam konsep Islam
adalah satu prinsip yang meniscayakan setiap Muslim untuk
mampu merangkul dan mengkombinasikan elemen-elemen yang
dapat disinergikan dalam satu keharmonisan yang tidak saling
memusuhi pada kedua kutub yang berlawanan.3*

Selanjutnya, dengan meletakkan term wasatiyah dalam konsep
Islam, M. Imarah menyatakan bahwa wasatiyah Islam merupakan
manhaj  yang memadukan antara ruh dan jasad, dunia dan
akhirat, agama dan negara, subjek dan objek, yang riil dan ideal,
tujuan dan cara, akal dan 7ag/, lokal dan global, ijtthad dan taqlid,
agama dan ilmu, yang umum dan yang khusus, yang sakral
dengan yang profan, das sein dengan das sollen, dan seterusnya.

#*Muhammad Imarah, Perang Terminologi Islam 1 ersus Barat, (Jakarta:
Logos, 1989), 265-267.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 55



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Singkatnya, moderatisme Islam melahirkan konvergensi antara
dualisme-dualisme yang secara gegabah sering dipertentangkan.>

Dalam ranah filsafat hukum Islam, sikap moderat ini tampak
dari posisi hukum yang tidak mengenal adanya dikotomi antara
positivisme dengan idealisme teori hukum yang digambarkan
saling bertentangan. Hukum Islam sebagai hukum yang
berdasarkan atas wahyu, mencakup ‘“hukum sebagaimana
adanya” dan “hukum sebagai yang seharusnya”. Sebagai sebuah
hukum, ia adalah perintah Tuhan yang berfungsi sebagai hukum
positif, sedangkan sebagai ” hukum yang seharusnya” ia adalah
ideal karena yang menjadi tujuan akhirnya adalah keadilan. Ini
menunjukkan perbedaan antara hukum Islam dengan faham
positivisme hukum, khususnya aliran positivisme analitik, yang
berkonsentrasi pada analisis konsep-konsep dan hubungan-
hubungan hukum atas dasar pemisahan yang ketat antara
kenyataan (das sezn; what is) dengan hal yang seharusnya (das sollen;
what should be), dan karenanya ia dipisahkan dari keadilan dan
etika. Ia juga berbeda dengan faham idealisme yang lebih
didasarkan pada prinsip-prinsip keadilan dan berkaitan dengan
“hukum yang seharusnya.”’3¢

Di samping itu, sikap moderat sebagaimana dikemukakan
oleh Nasaruddin Umar, juga telah dicontohkan oleh Rasulullah
saw. dengan memperkenalkan konsep integralisme keilmuan
sejati, dengan memadukan secara harmonis antara unsur
rasionalitas, unsur moralitas dan seni ke dalam tiga landasan
ilmu, yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Rasulullah saw.
dinilai telah berhasil meletakkan landasan keilmuan yang
integratif antara ilmu-ilmu rasional-analitis dan ilmu-ilmu moral-
spiritual, sebelum kemudian terjadi pemisahan antara ilmu-ilmu
rasional analitk dengan ilmu-ilmu keagamaan pada masa
kebangkitan peradaban Barat yang disebut sebagai abad filsafat

Yunani I1.37

31bid., 269.

%Lihat Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukwum Islam (Jakarta: Logos
Wacana Ilmu, 1999), 62-5.

3"Nasaruddin Umar, Tradisi dan Pembabaruan Pemikiran dalam Dunia Islam,
Makalah yang disampaikan dalam “Konferensi Reformasi Pemikiran dan

56 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Dari paparan di atas, maka bila kata moderat disandingkan
dengan kata Muslim dan membentuk frase “muslim moderat”
maka secara sederhana dapat dirumuskan bahwa muslim
moderat adalah mereka yang berdiri di antara dua ekstrimitas
yang saling berhadapan, tidak memihak pada salah satu kubu,
dan berada di garis atau “jalan ketiga” dengan menawarkan
solusi yang komprehensif, seimbang, dan adil.

Liberal

Kata liberal dalam definisi terminologi tetap menjadi
perdebatan sampai saat ini, terutama ketika kata liberal dikaitkan
dengan kata “Islam”, dua entitas yang sesungguhnya
bertentangan secara diametral. Frase “Islam liberal” tidak hanya
mengandung kontradiksi dalam peristilahan (contradiction in terms)
tetapl juga absurd. “Islam” dalam makna generic-nya menuntut
kepasrahan, yaitu sikap pasrah seorang hamba kepada Allah
dengan mengikuti seluruh perintah dan menjauhi larangan-Nya.
Sedangkan kata “liberal”, menunjuk pada kebebasan, lepas dari
tuntutan dan perintah, dan seterusnya. Oleh karenanya, hampir
tidak mungkin untuk mempertemukan dua entitas yang
bertentangan ini (Islam dan liberal) menjadi sebuah istilah yang
berdiri sendiri.?¥ Pertanyaan yang muncul kemudian adalah
bagaimana istilah “Islam liberal” hadir dalam pergulatan

Pendidikan dalam Dunia Islam,” Sahid Ballroom, Hotel Sahid Jaya, Jakarta,
(10-12 Februari 20006), 2-3.

3¥Dalam sebuah diskusi, Taufik Adnan Amal seraya mendukung Luthfi
As-Syakunie (koordinator JIL), mengatakan; “istilah “Islam liberal” tidak
perlu didefinisikan. Kalau dibatasi, tentunya tidak liberal lagi. Jadi, maknanya
biar berkembang secara liberal di kepala peserta diskusi.”” Lihat dalam www.
Islamlib.com. Pernyataan ini menunjukkan kesulitan kalangan Islam liberal
sendiri ketika mereka dihadapkan pada pertanyaan “apa itu Islam liberal?”
Meskipun begitu, para pendukung Islam Liberal, khususnya mereka yang
tetlibat dalam Jaringan Islam Liberal (JIL), dalam situs reminya, menyatakan
bahwa Islam Liberal adalah suatu bentuk penafsiran tertentu atas Islam
dengan landasan sebagai berikut: 1). Membuka pintu ijtihad pada semua
dimensi Islam; 2). Mengutamakan semangat religio etik, bukan makna literal
teks; 3). Mempercayai kebenaran yang relatif, terbuka, dan plural; 4).
Memihak pada yang minoritas dan tertindas; 5). Meyakini kebebasan
beragama dan 6). Memisahkan otoritas duniawi dan ukhrawi, otoritas
keagamaan dan politik.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 57



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

pemikiran Islam? Dalam kontek itu, apa sesungguhnya makna
sebutan “Islam liberal” itu?

Untuk menjawab pertanyaan di atas, ada beberapa referensi
sebagai rujukan untuk mengetahui lebih jauh tentang “Islam
liberal”. Karya Charles Kurzman, Liberal Islam: A Source Book,
dan Leonard Binder, Iskamic Liberalism,?® adalah dua karya yang
sering dikutip banyak penulis ketika membicarakan “Islam
liberal” dalam konteks global. Namun perlu dicatat bahwa jauh
sebelum kemunculan karya Kurzman, Albert Hourani juga telah
menggunakan istilah “liberal” dalam karyanya, Arabic Thought in
the Liberal Age 1798-1939.40 Selain tiga referensi tersebut, ada
juga buah karya A. A. Fyzee — seorang hakim Muslim di Bombay
India — berjudul A Modern Approach to Isiam, di mana dalam
karyanya memperkenalkan istilah “Islam liberal”, yaitu terkait
dengan upayanya ‘%o understand it (Islam) for today, not as it was in
the past, nor as it may be in the future”*! Maksudnya, Islam liberal
berupaya untuk memahami Islam dalam konteks kekinian,
bukan Islam masa lalu, dan bukan pula Islam yang hidup di masa
depan. Sementara itu, dalam ranah perdebatan pemikiran Islam
di Indonesia, barangkali buku Luthfi As-Syaukanie, Wajah Liberal
Istam di Indonesia, JI1, bisa dijadikan referensi.

Di dalam tulisannya, Kurzman tidak memberikan definisi
yang akurat tentang istilah Islam Liberal. Ia hanya menyatakan:

Liberal Islam” refers to interpretations of Islam that have a special
concern regarding such issues as democracy, separating religion from

¥Chicago: The University of Chicago Press, 1988.

40Cambridge: Cambridge University Press, 1988. Cetakan perdana buku
ini adalah tahun 1962.

YA, A. Fyzee, A Modern Approach to Isiam, (London: Asia Pub. House,
1963), h. 110. Dalam bukunya Fyzee mengajukan skema penafsiran Islam
liberal sebagai berikut: a). Study of History of Religions (Studi Sejarah Agama-
agama); b). Comparative Religion of the Semitic Races (Perbandingan Agama dari
Ras-ras semit); ). Study of Semitic langnages and philology (Studi Bahasa-bahasa
Semit dan filologi); d). Separation of Law and Religion (Pemisahan Hukum dan
Agama); e). Re-examination of shari'a and kalam (Penjelasan Ulang Terhadap
Syariah dan Kalam); f). Reznterpretation of cosmology and scientificfacts (Interpretasi
Ulang terhadap Kosmologi dan Fakta-fakta Ilmiah).

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

political involvement, women’s rights, freedom of thought, and
promoting human progress.*?

Definisi di atas jelas tidak definitif. Kurzman sama sekali
tidak memberikan batasan yang jelas yang dapat membedakan
Islam Liberal dengan jenis pemikiran Islam yang lain, seperti,
modernisme, neo-modernisme, tradisionalisme, post-
tradisionalisme, atau lainnya. Hal ini pula barangkali yang
menyebabkan Kurzman secara gegabah memasukkan intelektual
Muslim seperti Yusuf al-Qaradhawi dan M. Natsir kedalam
kategori liberal. Sedangkan Leonard Binder mendefinisikan
liberalisme dalam konteks Islam:

For Islamic Liberals, the language of the Qur’an is coordinate with the
essence of revelation, but the content and meaning of the revelation is
not essentially verbal. Since the words of the Qur’an do not exhaust the
meaning of revelation, there is a need for an effort beyond them,
secking that which is represented or revealed by language.*?

Seperti halnya Kurzman, definisi yang diberikan oleh Binder
terhadap term Islam liberal juga masih jauh dari rumusan
definitif. Jika dijadikan sebagai ukuran liberalisme, inilah yang
disebut Binder di atas, maka hampir tidak ada seorang ulama
Islam pun vyang luput dari kategori liberal, sebab pada
kenyataannya dalam upaya penafsiran terhadap ayat-ayat al-
Qur’an, para ulama tidak hanya berpegang pada aspek
tekstualitas (parfiyah) al-Qur’an an sich, namun juga melihat
makna yang terkandung dibaliknya. Atas dasar itulah mengapa
kemudian banyak ditemukan fatwa-fatwa ulama yang melampaui
“yang tersurat” (teks).

Kekaburan definisi yang diberikan Kurzman dan Binder di
atas menunjukkan bahwa ada upaya untuk memberikan definisi
yang dianggap tepat tentang Islam Liberal, maka hasilnya adalah

#Charles Kurzman, “Islamic Liberalism: Prospect and Challenges”,
dalam http:/ | www.bin.ac.il) SOC/ besa/ meria/ jonrnal) 1999/ issue3 | ju3n3a2.himl.

$Leonard Binder, Islamic Liberalism., 4. Bagi penganut liberalisme Islam,
bahasa al-Qur’an berkaitan erat dengan esensi pewahyuan, tetapi isi dan
makna dari wahyu itu sendiri tidaklah verbal secara esensial. Karena kata-
kata al-Qur’an tidak menjelaskan secara mendalam makna yang dikandung
oleh wahyu, [maka] dibutuhan usaha untuk melampauinya, mencari mana
yang direpresentasikan dan mana yang diwahyukan oleh bahasa.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 59


http://www/

| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

sebagaimana ungkapan yang mengatakan “jauh panggang dari
apl.”Meskipun sulit untuk mendefinisikannya, namun setidaknya
dapat diidentifikasi beberapa kecenderungan yang menjadi
identitas atau ciri bagi pemikiran Islam liberal, diantaranya:
Pertama, Islam liberal berangkat dari preposisi bahwa
kebenaran adalah relatif, terbuka, dan plural. Maka Islam liberal
melakukan dekonstruksi atas “teks”, yaitu segala bentuk “teks”
dan penafsiran atasnya yang dianggap final. Islam liberal
berangkat dari keyakinan bahwa kebenaran tidaklah tunggal.
Selalu tersedia ruang untuk melakukan tafsir ulang terhadap
seluruh “teks” yang ada, bahkan teks-teks suci (al-Qur’an dan al-
Hadis) sekalipun. Menurut mereka penafsiran tunggal akan
mematikan kreativitas akal budi manusia yang semestinya
mendapatkan tempat terhormat dalam jagad pemikiran.
Paradigma #eosentris yang meniscayakan “kewenangan tunggal”
Tuhan atas daerah “kebenaran” harus dirubah menjadi
paradigma antroposentris di mana manusia menjadi “pusat tafsir”
terthadap teks. Karena setiap manusia memiliki kecenderungan
untuk melakukan interpretasi atas teks sesuai dengan kondisi
psikologis dan sosiologisnya, maka tafsir atas teks itu pun akan
beragam pula. Dalam hal ini para pendukung Islam liberal
banyak mengadopsi metode dekonstruksi yang diperkenalkan
oleh Jacques Derrida — seorang filsuf post-strukturalis asal
Perancis —, Levi Strauss, Loran Barthes, dan Michael Foucault
yang sejatinya digunakan dalam bidang kritik sastra. Di samping
itu, mereka juga gemar menggunakan hermeneutika, baik
hermeneutika ala Schleirmacher (1768-1834), William Dilthey
(1833-1911) Hans George Gadamer (1900-1998),4 Jurgen

#“Dalam pandangan Gadamer, penafsiran adalah sesuatu yang dijalani,
sesuatu yang tidak dapat dikontrol karena praduga-praduga bukanlah milik
kita. Praduga-praduga tersebut bukanlah sesuatu seperti yang dapat kita
tampilkan seutuhnya. Namun praduga tersebut adalah “kita” bahkan
sebelum kita mengetahuinya dan itu adalah pra-syarat positif dari
pemahaman dan penafsiran. Gadamer menegaskan praduga adalah sebuah
pertimbangan yang dibuat sebelum segala unsur dari sebuah situasi
dipastikan (A prejudice is only a_judgement made before all the elements of a sitnation
have been ascertained). Praduga bukanlah salah atau benar karena praduga
adalah dasar kepada pengetahuan kita. Kita tidak bisa secara serta merta
memisahkan antara praduga yang salah dan benar, karena kedua jenis

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Hubermas, Emilio Bety, atau pun yang lain, yang pada
prinsipnya sering digunakan dalam metode kritik Bible (Bible
Criticismr). Sedangkan dari intelektual Muslim, gagasan dari
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zaid, Abdullahi Ahmed
An-N2’im, Mohammad Khalafullah, Mahmoud Syahrour dan
pemikir lain yang terpengaruh metode dekonstruksi, sering
dijadikan rujukan.

Kedua, paralel dengan kecenderungan pertama di atas, Islam
liberal menggugat ortodoksi keagamaan yang dianggap mapan
dan melakukan dekonstruksi terhadapnya. Dalam berbagai
kesempatan, para pendukung Islam liberal sering melontarkan
gugatan terhadap pendapat para ulama yang dianggap mapan
(established), dan dianggap sebagai “biang kerok” kejumudan
Islam. Dari sekian banyak ulama, metodologi yang dibangun
oleh Imam as-Syafi’i dan al-Ghazali barangkali yang paling
banyak dikritik.

Ketiga, para pendukung kelompok liberal sering menyuarakan
“teologi pembebasan”, yaitu satu bentuk “teologi” yang menolak
segala bentuk penindasan terhadap kebebasan manusia, seperti
kebebasan beragama atau kebebasan untuk tidak beragama, dan
terutama kebebasan berpikir dan mengeluarkan pendapat.
Mereka juga mengklaim berpihak pada kalangan minoritas. Oleh
karena itu, dalam kasus-kasus tertentu, seperti tuntutan
pembubaran Jama’ah Ahmadiyah oleh mayoritas umat Islam,
kalangan liberal berdiri di barisan paling depan untuk membela
mereka (Jama’ah Ahmadiyah).

Keempat, kelompok liberal melakukan pemisahan antara
otoritas duniawi dan ukhrawi, serta otoritas keagamaan dan
politik. Bagi pendukungnya, Agama tidak mempunyai “hak suci”
untuk menentukan segala bentuk kebijakan publik. Dalam
bidang politik, misalnya, Islam liberal yakin bahwa bentuk negara

praduga tersebut sama-sama membentuk kita. Pemisahan tersebut bisa
dilakukan setelah melalui proses proyeksi dan trevisi dialogis (Gesprich).
Dengan memberi nuansa baru dalam konsep prejudice, Gadamer menolak jika
ada teori-teori yang mengklaim berada di atas serta bebas dati prejudice. Lihat
Alan How, The Habermas-Gadamer Debate and the Nature of the Social (Avebury:
Aldershot, 1995), 44.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 61



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

yang sehat bagi kehidupan agama dan politik adalah negara yang

memisahkan kedua wewenang tersebut.

Metode Istidlal Kelompok Liberal

Kelompok liberal memandang, bahwasanya metodologi
istinbat - al-hukm yang sekarang berkembang di masyarakat
merupakan metodologi yang patut dirubah dengan alasan
sebagai berikut:

1. Metodologi klasik terlalu memandang sebelah mata terhadap
kemampuan akal publik dalam menganulir ketentuan-
ketentuan legal formalistik dalam Islam yang tidak lagi
relevan. Ketika terjadi pertentangan antara akal publik dan
bunyi harfiah teks ajaran, metodologi klasik selalu
mengalahkan akal publik.

2. Metodologi klasik tidak percaya terhadap kemampuan akal
manusia dalam merumuskan konsep maslahat. Manusia tidak
memiliki reputasi dan kedudukan dalam ruang usul fikih
klasik, kecuali sebagai sasaran hukum.

3. Mensakralkan teks dan pengabaian realitas merupakan ciri
umum dari metodologi klasik, kemudian aktivitas ijtihad
selalu digerakkan dalam areal teks. Ijtihad yang tidak
berakuluminasi pada teks adalah ilegal, sebab teks merupakan
aksis dari seluruh cara pemecahan problem.*

Paradigma usul fikih klasik menyatakan bahwa sumber
hukum pokok (masadir al-asliyah al-asasiyah) dalam Islam secara
hirarki hanya ada empat, yaitu; al-Qur’an, al-hadis, ijma’
(konsensus) dan gzyas (analogi). Sementara al-maslahab al-mursalab,
istipsan, shar® man qablana dan ‘urf merupakan sumber sekunder
atau disebut dengan wasadir al-tabi’iyyah.

Tampak jelas, bahwa al-Qur’an dan al-Sunnah menempati
posisi sentral dalam hirarki sumber-sumber hukum dalam Islam.
Segala jenis tindakan dan kegiatan harus selalu berada dalam
kendali dan kontrol al-Qur’an dan al-Sunnah.46

“Abdul Mugsith Ghazali, Isiam Negara & Civil Society Gerakan dan
Pemikiran Isiam Kontemporer (Jakarta: Paramadina, 2005), 352-353.

4Muhamad ibn Idris al-ShafiT, a/-Risalah (Mesir: Mushtafa al Halaby.
1940, 49.

62 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Lepas dari itu, tidak bisa dipungkiri telah terjadi sejumlah
paradoks dalam al-Qur’an yang diklaim sebagai poros dari
seluruh dalil lain. Paradoks bukan hanya antara satu /afag dengan
lafag yang lain, melainkan juga antara satu gagasan dengan
gagasan lain dalam al-Qur’an. Penyelesaian terhadap paradoks
lafziyah sudah banyak dilakukan oleh usul fikih klasik. Ketika
terjadi za'arnd antara satu lafag dengan lafag lain, maka yang
dilihat oleh para mujthid adalah model, karakter dari /afag yang
membentuk ayat-ayat tersebut. Apakah /lafay ayat itu
dikemukakan dengan sigah ‘am, mutlagq atau mujmal? Atau justru
dengan menggunakan /lafay kbas, muqayyad, mubayyan dan
mansifh. Dari sini, maka dilakukan zakhsis, taqyid, tabyin hingga
nasakh. Melalui penanganan /afzzyyah ini menurut usulfikih klasik,

magqasid al-shari‘ah ditemukan.4’

“stilah magasid al-shari‘ah yang berarti tujuan penetapan hukum ini
dipopulerkan oleh seorang ahli ushul fikih dari Madhhab Maliki, Aba Ishaq
al-Shatibi, terutama semenjak beredarnya kitab ‘“@~Muwuwdfagat fi wusil al-
Shari‘ah”, akan tetapi dari sudut gagasan, sebenarnya poin-poin magdsid al-
shari‘ah ini sudah pernah dikemukakan oleh ulama usul fikih sebelumnya
seperti kata almaqadsid sendiri menurut Ahmad Raisuni, pertama kali
digunakan oleh at-Turmudhi al-Hakim, ulama yang hidup pada abad ke-3.
Dialah yang pertama kali menyuarakan Magasid al-Shari‘ah melalui buku-
bukunya, a/-Salah wa Maqgasidubi, al-Haj wa Asrarubi, al-1llab, Tlal al-Shari‘ab,
Tlal al-Ubidjyyah dan juga bukunya al-Furig yang kemudian diadopsi oleh al-
Qarafi menjadi judul buku karangannya. Setelah al-Hakim kemudian muncul
Abu Mansur al-Maturidi (w. 333) dengan karyanya Ma’kbad al-Shara’ disusul
Abu Bakar al-Qaffal al-Shashi (w.365) dengan bukunya Ugsi/ al-Figh dan
Mapasin al-Shari‘ah. Setelah al-Qaffal muncul Aba Bakar al-Abhart (w.375)
dan al-Baqilani (w. 403) masing-masing dengan karyanya, diantaranya,
Mas’alab al-Jawab wa al-Dala’l wa al-1llah dan al-Tagrib wa al-Irshad fi Tartib
Turiq al-Ijtihad. Sepeninggal al- Bagilani muncullah al-Juwaini dalam kitab a/-
Burhan, al-Gazall dalam kitab a/-Mustagfa, al-Razi dalam kitab al-mapsil, al-
‘Amidi dalam kitab a/-Ipkam, Tbn Hajib, al-Baydawi, al-Asnawi, ibn Subuki,
ibn ‘Abdissalam, al-Qarafi, al-Taff, ibn Taimiyyah dan ibn Qayyim. Urutan
di atas adalah versi Ahmad Raisuni, sedangkan menurut Yusuf Ahmad
Muhammad al-Badawi, sejarah Magdsid al-Shari‘ah ini dibagi dalam dua fase
yaitu fase sebelum ibn Taimiyyah dan fase setelah ibn Taimiyyah. Adapun
menurut Hammadi al-Ubaidi orang yang pertama kali membahas Magdsid al-
Shari‘ah adalah Ibrahim an-Nakhai (w.96H), seorang 7abi‘in sekaligus
gurunya Hammad ibn Sulaiman gurunya Abu Hanifah. Setelah itu muncul
al-Gazali, ‘Izzuddin ‘Abdussalam, Najmuddin at-Thafi dan terakhir al-
Shatibi. Meskipun dengan versi yang beraneka ragam, namun dapat diambil

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 63



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Hal yang sangat disayangkan adalah bahwa penanganan
terhadap paradoks yang bersifat isu dan gagasan, belum banyak
dilakukan oleh ahli dalam wusul fikih klasik, seperti gagasan
pluralisme agama dalam al-Qur’an.*® Oleh karena itu, kelompok
liberal menawarkan sebuah gagasan perihal hirarki sumber
hukum Islam. Menurut mereka, Magasid al-Shari’ah merupakan
sumber hukum pertama dalam Islam, baru kemudian diikuti
secara beriringan oleh al-Qur’an dan al-Sunnah. Magaysid al-
Shari‘ah merupakan inti dari totalitas ajaran Islam. Magasid al-
Shari'ah menempati posisi lebih tinggi dari ketentuan-ketentuan
spesifik al-Qur’an. Magasid  al-Shari‘ah merupakan sumber
inspirasi tatkala al-Qur’an hendak menanamkan ketentuan-
ketentuan legal spesifik di masyarakat Arab. Magasid al-Shari‘ab
adalah sumber dari segala sumber hukum Islam, termasuk
sumber dari al-Qur’an itu sendiri. Oleh karena itu, sekiranya
terdapat ketentuan dalam al-Qur’an maupun Sunnah yang
bertentangan secara subtantif dengan Magasid al-Shari‘ah, maka
ketentuan tersebut harus direformasi. Ketentuan tersebut harus
dibatalkan demi logika Magasid al-Shari‘ah.*

Menurut kelompok liberal, Magasid al-Shari‘ah tidak hanya
digali melalui proses dialektika antara umat Islam dengan teks al-
Qur’an semata, akan tetapi sebagai hasil dari dialog dengan hati
nuraninya di satu pihak dan interaksi mereka dengan realitas
kehidupan di pihak lain. Berinteraksi dengan relitas, berdiakletika
dengan teks suci dan dilanjutkan dengan dialog personal dengan
hati nurani secara terus menerus, sehingga akan melahirkan
konstruksi Magagid al-Shari‘ah yang universal.>

Oleh sebab itu, kelompok liberal merancang rumusan-
rumusan usul fikih baru, di antaranya adalah:

kesimpulan bahwa sebelum al-Shatibi, Magdsid al-Shari‘ah sudah ada dan
sudah dikenal, hanya saja susunannya belum sistematis. Lihat
http:/ [ islamlib.com.

48 Abdul Mugsith, Is/am .., 356.

“Abdul Mugsith, “Metodologi Berfatwa dalam Islam”, dalam
http:/ [ islamlib.com, diakses 14 Sep. 2003.

SAbdul Mugsith, “Membangun Usul Fikih Alternatif”, dalam
hitp:/ [ islamlib.com, diakses 24 Desember 2003.

64 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012


http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=309

| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

1. AL Tbrab bi al-Magasid la bi al-fag (yang menjadi hukum adalah
maksud/tujuan syariat, bukan ungkapannya). Kaidah ini
mengandung pengertian bahwa yang menjadi perhatian
mujtahid dalam meng-is#inbat-kan hukum al-Qur’an dan al-
Sunnah, bukan huruf dan aksaranya melainkan dari wagasid
yang dikandungnya. Yang menjadi aksis adalah cita-cita etik
moral dari sebuah ayat dan bukan legislasi spesifik dan
formulasi literalnya. Untuk mengetahui magasid ini, tuntutan
tidak hanya mengetahui konteks partikular semata, melainkan
juga konteks impersonal yang &ullzy.”’

Kaidah yang diajukan di atas merupakan antipoda dari
kaidah klasik yang berbunyi “al-%brah bi ‘umiimi al-lafzi la bi
khusnsi - al-sabab”, mengandung arti bahwa harus menjadi
pertimbangan  dalam  menyelesaikan masalah  adalah
keumuman /afag bukan khususnya sabab.>> Ini berarti, jika nas
menggunakan redaksi yang bersifat umum, maka harus
menerapkan zas tersebut, sekalipun zas hadir untuk merespon
suatu peristiwa yang khusus.

Kelompok liberal menyatakan, bahwa banyak kritik
terhadap kaidah konvensional ini, seperti, Pertama, kaidah ini
dipandang terlalu banyak konsentrasi dan bergerak pada
medan semantik dengan menepikan peranan sabib al-nuzil.
Implikasinya adalah para pengguna kaidah ini kerap terjebak
pada suatu  kenaifan.>®  Kedua, realitas  seharusnya
disubordinasikan ke dalam bunyi jarfiyah teks. Dalam hal ini
yang dituju adalah kebenaran teks dengan konsekwensi
mengabaikan konteks (szyaq al-tarikhi) yang mengitari.

2. Jawaz naskh al-nusis bi al-maslapah (diperbolehkan menghapus
nas dengan kemaslahatan). Sesungguhnya Shari‘ab al-Islamiyyah

NAl-Gazall, al-Mustasfa Min T al-Usil (Kairo: al-Amiriyah. 1322 H),
26.

2Menyangkut kaidah ini, al-Suyathi memberikan alasan bahwa hal
tersebut telah dilakukan oleh sahabat dan golongan lain. Hal Ini bisa
dibuktikan, seperti ketika turun ayat gihar dalam masalah Salman ibn Sakhar,
ayat /’in dalam perkara Hilal ibn Umayyah dan ayat Qadbaf dalam kasus
tuduhan terhadap ‘Aisyah. Penyelesaian kasus-kasus tersebut dapat
diterapkan pada peristiwa lain yang serupa. Lihat Abdurrahman al-Suyutt, a/-
Itgan fi Ultim al-Qur’an, (Kairo:T. pn., 1974), 110.

3Mugsith, Isiam..,359-60.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 65



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

tidak memiliki tujuan lain kecuali mewujudkan kemaslahatan
kemanusiaan universal  (jalb  al-masalip) dan  menolak
kemafsadatan (dar'u al-mafasid).

Menurut Jaringan Islam Liberal, maslahat memiliki
otoritas untuk menganulir ketentuan teks suci. Inilah yang
dimaksud dengan ungkapan “naskh al-nusis bi al-maslapah”
sebagai spirit dari teks al-Qur’an. Kemaslahatan merupakan
amunisi untuk mengontrol balik keberadaan teks dengan
menganulir beberapa teks yang sudah tidak relevan dengan
kondisi yang ada. Dengan cara ini, cita-cita kemaslahatan akan
senantiasa berkreasi untuk memproduksi formulasi teks
keagamaan di tengah kegamangan dan kegagapan formulasi
teks keagaman klasik.>*

Teks tersebut bermakna menyertakan kemaslahatan bagi
umat manusia. Kemaslahatan yang dimaksud adalah pondasi
paling pokok dari setiap perundang-undangan syariat Islam.
Ini bukan karena ajaran Islam memang perlu dicocok-
cocokkan oleh  opurtunistik  dengan  perkembangan
kemaslahatan, melainkan karena tuntutan kemaslahatan itu
secara obyektif mengharuskan demikian. Menarik mendengar
pernyataan ‘Izzuddin ibn ‘Abdi al-Salam, “Gwnama al-taklif
kulluba raji‘atun ila masalth al-ibad (seluruh ketentuan agama
diarahkan seluruhnya untuk kemaslahatan manusia).>®

3. Tangih al-Nusus bi al-‘Aql al-Mujtama* Yajuzn (diperbolehkan
mengoreksi teks dengan akal [pendapat] publik). Kaidah ini
meyatakan bahwa akal publik memiliki kewenangan untuk
mengamandemen sejumlah ketentun dogmatik agama yang
menyangkut perkara-perkara publik dalam al-Qur’an dan al-
Sunnah. Ketika terjadi pertentangan antara akal publik dengan
parfiyah teks ajaran, maka akal publik berotoritas untuk
mengedit, menyempurnakan, dan  memodifikasinya.
Modifikasi ini terasa sangat dibutuhkan ketika menghadapi
ayat-ayat partikular, seperti ayat ugzbat, hudid, gisas, waris dan
sebaginya. Hal tersebut menjadi bagian dari masalah yang

41bid., 362.
55Tzzuddin ibn Abdissalam, Qawa'id al-Abkdm fi Masdlih al-An'am, jilid 2
(Beirut: Dir al-Jayl, t.t), 125.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

harus dipecahkan melalui prosedur zangih yang berupa taqyid
bi al-‘aql, takhsis bi al-‘aql dan tabyin bi al-‘aql.>®

Avyat-ayat di atas disebut sebagai fikih al-Qur’an, karena
respons al-Qur’an terhadap kasus-kasus tertentu yang
berlangsusng dalam kondisi tertentu masyarakat Arab.
Dengan demikian, kebenaran ayat-ayat tadi bersifat relatif dan
tentatif, sehingga memerlukan  penyempurnaan  dan
pembaharuan. Dalam tataran ini, universalisasi fikih al-Qur’an
tanpa melalui proses zangih harus dihindari, sebab
membiarkan fikih al-Quran persis seperti bunyi parfiyabnya
akan mengantarkan al-Qur’an pada perangkap yang
mematikan spirit dan elanvital al-Qur’an.

Menurut kelompok liberal, akal publik harus diberi posisi
yang penting. la tidak cukup hanya diperlukan sebagai pengelola
dan alat penafsir seperti teks yang menyangkut perkara-perkara
muamalah belaka. Akal publik perlu mendapatkan wewenang
untuk mempertanyakan relevansi dan signifikasi ketentuan-
ketentuan spesifik legal al-Qur’an, bahkan sekiranya dari data
empiris diketahui secara pasti ketidakberdayaan teks dalam
mengatasi perkara-perkara publik, maka akal publik harus
mempertimbangkan ulang ketentuan tersebut. Akal publik
mempunyai tanggung jawab moral intelektual untuk men-zangih
ayat-ayat yang cukup problemtik.>”

Catatan Akhir

Perdebatan dalam pemikiran hukum Islam tidak lagi terbatas
pada ranah furi‘ tetapi juga merambah pada aspek lain yang
sebelumnya telah dianggap final (malin min al-din al-darsirabh), hal
ini terlihat jelas pada berbagai persoalan kontemporer, misalnya
tentang imam dan khatib jum’at perempuan, nikah beda agama,
hak waris perempuan, kepemimpinan perempuan dan lain
sebagainya.

Para ulama dan cendikiawan muslim kontemporer dalam
merespon isu-isu tersebut menampilkan keragaman sikap. Ada
yang mengakomodir dan mencoba mengkompromikan, ada pula
yang menolak secara tegas, dan juga ada yang menerima tanpa

>Mughsith, Is/am...,365.
57 1bid.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 67



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

kritik. Polarisasi ulama dan cendikiawan muslim dalam
merespon terhadap isu-isu kontemporer tersebut dapat
ditemukan hampir di seluruh belahan dunia Muslim, tak
terkecuali di Indonesia.

Akhirnya, secara sederhana fragmentasi umat Islam dalam
merespon zssue-issue yang berkembang dalam diskursus pemikiran
kontemporer pun terbagi menjadi tiga kelompok. Pertama,
mereka yang secara kukuh tetap berpegang pada basis
epistimologi yang telah dibangun oleh para ulama-ulama
terdahulu, yakni dalam memahami nash tetap berpegang pada
bentuk lahirnya, sehingga terkesan literalis, sekripturalis dan
cenderung agak kaku. Kelompok ini memahami syariat itu
bersifat absolut, oleh karenanya permanen dan tidak dapat
berubah. Kedna, Kelompok vyang sedikit banyak telah
terpengaruh oleh pemikiran-pemikiran Filsafat Barat, sehingga
terkesan Rasionalis, Sekularis, dus Liberalis. Pandangan-
pandangan  kelompok ini  bersifat  inklusif, dengan
mengembangkan  pesan-pesan moral  seputar  keadilan,
egalitarianisme, dengan tanpa menonjolkan simbol-simbol
keislamaan. Bagi kelompok ini fungsi agama hanya sebagai
kekuatan etika dan moral. Berbeda dengan kelompok pertama
yang secara kukuh berpegang pada basis epistimologi yang telah
dibangun oleh para ulama terdahulu, maka bagi kelompok ini
dalam menafsirkan #as lebih berpegang pada substansi atau
esensi dari zas tersebut. Mereka menjadikan Asbab an-Nuzsil dan
Asbab  al-Wurid serta setting social dan setting sejarah sebagai
pijakan utama dalam menentukan sebuah hukum.

Ketiga, Corak pemikiran dari kelompok ini adalah mencoba
mengkompromikan antara pandangan-pandangan kedua di atas.
Atau dengan kata lain pandangan-pandangan kelompok ini
adalah merupakan sintesa antara pandangan-pandangan kaum
tradisionalis dan liberalis. Dalam hal penafsirannya terhadap
nash, kelompok ini sama dengan kelompok liberalis yang
berpegang terhadap inti atau isi dari zays, tidak lagi literalis. Oleh
karenanya konsep Asbib an-Nuznil dan Asbab al-Wurid serta
setting social dan setting sejarah tetap dijadikan pertimbangan
utama. Hanya saja yang membedakan kelompok ini dengan
kelompok liberal adalah dalam hal metodologinya. Kalau

68 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

kelompok ini tetap konsisten berpegang pada konsep dasar yang
telah dibangun oleh para ulama terdahulu yang kemudian
dijadikan metodologi standar sebagai acuan untuk memahami
teks baik secara literal maupun kontekstual, misalnya konsep a/-
Thawabit dan al-Mutagayyirat, dan konsep Qati dan Zanni. Maka
kelompok liberal tidak berpegang terhadap itu semua. Wa a/l-Lab
A'lam bi al-S awab.e

Daftar Pustaka

al-Suyuti, Abdurrahman. 1974. allgan fi Ulim  al-Qur'an.
Kairo:T. pn.

Ali, A. Mukti. 2004. “Metodologi Ilmu Agama Islam”, dalam
Taufik Abdullah, ed. Metodologi Penelitian Agama. Y ogyakarta:
Tiara Wacana.

al-Ghazali. 1322. AFMushtashfa Min 1im al-Ushal. Kairo: Al-
Amiriyah.

al-Shatibt. “Magaysid al-Shari'ah sudah ada dan sudah dikenal,
hanya saja susunannya belum  sistematis”, dalam
http:/ [ islamlib.com.

Abdullah, Amin. 2002. Studi Agama: Normativitas atan Historisitas.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdissalam, ‘Izzuddin Ibn. Qawdi'id al-Abkan fi Masalilh al-An‘anm.
Volume 2. Beirut: Dar al-Jayl, t.t.

al-Khatib, Muhammad ‘Ajaj. 1981. a/Sunnab Qobla Tadwin.
Beirut: Dar al-Fikr.

al-ShafiT, Muhamad ibn Idris. 1940. a/-Résalah. Mesir: Mushtafa
al-Halaby.

Azami, M. M. 1985. On Schacht's Origins of Mubammadan
Jurisprudence. Riyadh: King Saud University.

Anwar, M. Syaft’i. 1995. Pewikiran dan Aksi Islam di Indonesia.
Jakarta: Paramadina.

Djamil, Fathurrahman. 1999. Filsafat Hukum Islam. Jakarta:
Logos Wacana Ilmu.

Eliade, Mircea. 1995. The Encyclopedia of Religion. Volume 15, ed.
Simon & Schuster MacMillan. New York: 1 [Posisi artikel
ada pada hlm. 1 dalam ensiklopedi tersebut]

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012


http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=309

| Muhammad Harfin Zuhdji, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari...” I

Ghazali, Abdul Mugsith. 2005. Is/am Negara & Civil Society
Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer. Jakarta: Paramadina.

How, Alan. 1995. The Habermas-Gadamer Debate and the Nature of
the Social. Avebury: Aldershot.

Imarah, Muhammad. 1989. Perang Terminologi Islam 1 ersus Barat.
Jakarta: Logos.

Jary, David dan Jary, Julia. 1991. The Harper Collins Dictionary of
Sociology. New York: HarperCollins Publishers.

Mandzur, Ibn. 2003. Lisan al-‘Arab. Kairo: Dar al-Hadith.

Ma’arif, Syafi’t. 1995. Peta Bumi Pemikiran Islam di Indonesia.
Jakarta: Paramadina.

Nata, Abuddin. 2001. Pefa Keberagamaan Pemikiran Isiam Di
Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Noer, Deliar. 1985. Gerakan Modern Isiam Di Indonesia 1900-1942.
Jakarta: LP3ES.

Notingham, Elizabet K. 1987. Religion and Society. ter. Abdul
Muis Naharong. Jakarta: Rajawali.

Nasution, Harun. 1975. Pembaharnan —dalam  Islam, Se¢jarab
Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang.

Qodir, Zuly. 2002. Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah
Penjajagan Awal”, al-Jami’ab: Journal of Islamic Studies, volume
40, nomor 2 (Juli-Desember).

Rahardjo, M. Dawam. 1992. Intelektual, Intelegensia, dan Perilakn
Politik Bangsa. Bandung: Mizan.

Ruslani. 2000. Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama: Studi atas
Pemikiran Mubammad Arkoun. Y ogyakarta: Yayasan Bintang
Budaya.

Shadily, Hasan. Ensiklopedi Indonesia. Jilid 6. Jakarta: Ichtiar Baru
Van Hoeve, tt.

Tahido, Huzaemah. 1997. Pengantar Perbandingan Madhhab.
Jakarta: Logos.

Yakhot O, dan V. Podosetnik. A Brief Course of Dialectical
Materialism. Moscow: Progrees Publisher t.t.

Zada, Khamami. 2006. ‘“Pemahaman Keagamaan Kelompok
Islam Radikal Terhadap Pengembangan Multikulturalisme”,

Jurnal Istigra’, volume 05, nomor 01.

70 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



