
 





i 
 

 DAFTAR ISI 
 
 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-20  Munawir Haris, 
“Metodologi Penemuan Hukum Islam” 

 21-40  Moh. Lutfi Nurcahyono,  
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: 
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial” 

 41-70  Muhammad Harfin Zuhdi,  
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan 
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis” 

 71-102  Zaenuddin Mansyur,  
“Pembaruan Masla╪ah dalam Maqā╣īd al-Sharī„ah: 
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyāt al-Khamsah” 

 103-124  Muhammad Salahuddin,  
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis: 
Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang  
Maqā╣īd al-Sharī„ah” 

 125-142  Miftahul Huda,  
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

 143-162  Adi Fadli,  
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:  
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali  
tentang Haji” 

 163-188  Muhammad Ansor,  
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan  
di Langsa Aceh” 

 189-222  Lukman Arake,  
“Pendekatan Hukum Islam  
terhadap Jihad dan Terorisme” 

LAMPIRAN- LAMPIRAN  



 

ii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transilterasi: 

 ;(a„ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعوذ بالله من الشيطان السجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله السحمن الحيم

سْ 
َ
وْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a„╢aynāka al-kawthar) اِهّآ أ

كَ وَاهْحَسْ  صَلِّ لِسَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 41 

 

TIPOLOGI PEMIKIRAN HUKUM ISLAM: 
PERGULATAN PEMIKIRAN DARI TRADISIONALIS 

HINGGA LIBERALIS 

Muhammad Harfin Zuhdi 
(Fakultas Sharī„ah IAIN Mataram 

Email: harfin72@yahoo.co.id) 

 

Abstract: Typology of Islamic legal thought is a method to understand the 
development Islam in the historical reality, and in the context of dynamics 
and dialectics of interpretation which is strongly associated with the 
dimensions of space and time. Every Muslim intellectual has its own 
perspective in understanding the doctrine of his religion, so there are 
dynamics of struggle of discourse contestation in the Islamic legal thought. 
This paper aims to elaborate a typology of Islamic legal thought which is 
categorized into three groups, namely the traditional, moderate, and liberal. 
The three-categories may represents the struggle of legal thought in the long 
range of Islamic history. 

Abstrak: Tipologi pemikiran hukum Islam merupakan suatu metode 
untuk memahami  Islam yang berkembang dalam realitas sejarah, dan 
dalam konteks dinamika dan dialektika penafsiran yang sangat terkait 
dengan dimensi ruang dan waktu. Setiap intelektual Muslim memiliki 
cara pandang tersendiri dalam memahami doktrin agamanya, maka  
terdapat dinamika pergulatan wacana kontestasi pemikiran hukum Islam. 
Tulisan ini bertujuan untuk mengelaborasi suatu tipologi pemikiran 
hukum Islam yang dikategorikan menjadi tiga kelompok, yaitu 
tradisional, moderat, dan liberal. Ketiga kategori ini dapat 
merepresentasikan pergulatan pemikiran hukum dalam rentang panjang 
sejarah Islam. 

Keywords: tipologi, pemikiran hukum Islam, tradisonal, moderat, liberal. 
  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

42 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

DALAM panggung sejarah pemikiran hukum Islam, berlangsung 
proses dialektika tesis, antitesis, dan sintesis1 oleh para pemikir 
dan cendekiawan muslim, sehingga peluang untuk melakukan 
“kerja keilmuan” terus terbuka bagi mereka yang memenuhi 
kualifikasi untuk melakukannya. Sebuah pemikiran lahir dari 
sebuah proses berpikir yang dilatarbelakangi oleh setting sosio-
politik yang melingkupinya. Dalam pendekatan sosio-historis, 
sebuah pemikiran, gagasan, idea, atau pandangan terhadap suatu 
gejala atau fenomena yang hidup harus dilihat sebagai sebuah 
respon intelektual seorang pemikir terhadap fenomena sosial 
kemasyarakatan dan problem-problem politik yang dihadapinya.  

Dengan demikian, sebagaimana pernyataan Amin Abdullah, 
yang mengatakan bahwa terjadinya suatu perubahan, pergeseran, 
perbaikan, rethinking process, serta upaya rancang bangun 
epistemologi keilmuan adalah konsekuensi logis dari kegiatan 
keilmuan yang memang bersifat historis, karena dibangun 
berdasarkan akal budi manusia yang juga bersifat historis.2  

Secara historis, proses dialektika pemikiran Islam mulai 
tumbuh sejak awal kelahiran Islam pada mana Rasulullah saw. 

                                                     
1Dialektika tesis-antitesis-sintesis pertamakali diperkenalkan oleh Hegel. 

Dalam diskursus Filsafat. Hegel dikenal sebagai tokoh dari “>>Madhhāb 
idealisme”, lawan dari “madhhāb materialisme” yang diusung Ludwigh 
Feuerbach. Metode dialektika Hegel dapat dijelaskan secara sederhana yitu:  
ketika pikiran menangkap fenomena A sebagai sebuah kebenaran 
sebenarnya di dalamnya terdapat dua unsur, yaitu unsur salah dan unsur 
benar. Supaya manusia dapat menangkap konsep yang lebih dekat dengan 
kebenaran maka konsep A harus dihadapkan dengan konsep B. Konsep B 
merupakan kebalikan dari konsep A sekalipun lahir dari konsep A itu 
sendiri. Dari pertentangan antara A dengan B tersebut kemudian lahir 
konsep C yang disebut sintesis. Dengan demikian sintesis merupakan hasil 
perpaduan antara tesis dengan antitesis. Akan tetapi karena menurut hukum 
dialektika segala sesuatu senantiasa berkembang dan berubah maka pada 
gilirannya menempati posisi sebagai tesis yang berhadapan dengan antitesis 
untuk menghasilkan sintesis yang baru, demikian seterusnya sampai tercapai 
“kebenaran absolut” yaitu proses dialektika tidak lagi berjalan. Untuk 
melihat pemikiran Hegel dan pengaruhnya terhadap filosuf setelahnya, lihat 
misalnya V. Podosetnik dan O. Yakhot, A Brief Course of Dialectical 
Materialism (Moscow: Progrees Publisher, t.t).  

2Amin Abdullah, Studi Agama: Normativitas atau Historisitas? (Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar, 1996), 102.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 43 

 

Kemudian para sahabatnya membangun peradaban Islam yang 
gemilang, bersanding dengan kekaisaran Romawi yang telah 
lebih dulu ada, dan bahkan melampauinya. Fakta tersebut terus 
berlangsung sampai kemudian melahirkan para ilmuwan dan 
cendekiawan Islam ternama yang bisa dikategorikan sebagai 
pemikir avantgarde. 

 Tradisi pemikiran hukum Islam pada masa keemasannya 
memberikan gambaran yang mengagumkan, di mana pendapat 
seorang ulama atau cendekiawan tentang suatu masalah 
dibangun di atas paradigma, kerangka berpikir, atau pun 
framework tertentu, yang seluruhnya bermuara pada Islamic world 
view (pandangan hidup Islam). Hal ini menunjukkan bahwa Islam 
sangat menghargai ijtihād sebagai sebuah proses berpikir yang 
melahirkan sebuah gagasan besar dalam lapangan ilmu 
pengetahuan. Dari rangkaian peristiwa sejarah tersebut, sudah 
seharusnya menginspirasi untuk menumbuhkan keinginan 
sebagian pemikir dan cendekiawan muslim untuk kembali 
menghidupkan ruh “pembaruan” Islam, karena merupakan 
realitas sejarah yang tidak bisa dipungkiri.3 Perjuangan dalam 
rangka mewujudkan “pembaruan” seharusnya tetap berpegang 
pada “rambu-rambu” yang telah disepakati agar tidak keluar dari 
koridor yang ada. Hal ini penting untuk diperhatikan, karena jika 
tidak, akan lahir ide, gagasan, atau produk pemikiran yang tidak 
sejalan dengan semangat al-Qur‟an dan al-Sunnah. 

Geneologi Dinamika Pemikiran Hukum Islam 

Secara genealogis, peta pemikiran Islam dapat dilacak sejak 
awal masa sahabat dengan dua kutub pemikiran yang 
berkembang, yakni mazhab4 Umari dan „Alawi.5 Mata rantai 

                                                     
3Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Abû Dawud dan lainnya, 

Rasulullah saw bersabda:  

 الله يبعث لهره الأمة على زأس كل مائة سنة من يجدد لها دينهاان 

Artinya “sesungguhnya Allah akan mengutus kepada umat ini setiap 
akhir seratus tahun sekali orang yang memperbarui agamanya”. (HR. Abu 
Dawud)  

4Secara etimologis, kata mazhab, berasal dari kata madhhab yang 
merupakan ╣igat ma╣dar mim [kata sifat] dan ism makān (kata yang 
menunjukkan tempat) yang diambil dari fi‟il ma╨i dhahaba, yang berarti pergi, 
dan bisa juga berarti al-ra‟y, yang berarti pendapat. Jadi madhhab adalah jalan 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

44 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

mazhab Umari ini dilanjutkan oleh Abdullah bin Mas„ūd. Para 
tabi‟in dari Kufah berguru kepadanya sehingga lahirlah mazhab 
Kufah yang menitikberatkan fiqh al-ra‟yi. Sementara itu, Ali tetap 
tinggal di Madinah, yang kelak berkembang menjadi mazhab 
Hijaz yang menekankan fiqh al-athar. 

Dengan demikian, polarisasi mazhab fiqh dalam Islam dapat 
diidentifikasi menjadi dua kelompok besar, yaitu ahl al-ra‟yu dan 
ahl al-hadith, atau biasa dikenal sebagai faksi Kufah dan faksi 
Hijaz. Faksi pertama, diwakili oleh imam Abû Hanifah, seorang 
fāqih dan ‘ālim yang lebih banyak menggunakan porsi ra‟yu, atau 
paling tidak lebih cenderung rasional dalam pemikiran 
ijtihadnya.6  

Sementara faksi kedua, diwakili oleh Imâm Mâlik bin Anas, 
fāqih dan ‘ālim yang lebih banyak menggunakan al-hadis dan 
tradisi masyarakat Madinah sebagai referensi dalam pemikiran 
ijtihadnya. Sedangkan Imam Syafi‟i, dikenal sebagai sintesa 
antara dua faksi ini, walaupun lebih cenderung kepada ahl al-
hadith. Sementara Imam Ahmad bin Hanbal juga dimasukkan 
dalam faksi ahl al-hadith, karena ia seorang mu╪addithīn, di 
samping juga sebagai mujtahid mustaqil, di mana pola istinbāth-
nya lebih dekat kepada metodologi gurunya, Imam Syafi‟i.7  

Selain empat madhhab fiqh yang disebutkan di atas, terdapat 
sejumlah mazhab fiqh lain, seperti mazhab ╫āhiri, ╡ābari, Layth, 

                                                     
pikiran (pendapat) yang ditempuh oleh seorang mujtahid dalam menetapkan 
hukum Islam yang bersumber dari al-Qur‟an dan al-Hadits. Lihat Huzaemah 
Tahido, Pengantar Perbandingan Mazhab (Jakarta: Logos, 1997), 71. Di samping 
itu, madhhab juga dipahami dengan school, yang dalam bahasa Arab dipahami 
sebagai madrasah fikriyah atau madhhab al-„aqli. Jadi, mazhab esensinya adalah 
aliran pemikiran atau school of thought. 

5Mazhab „Umari dinisbahkan dari Umar bin al-Khattâb, sebagai peletak 
dasar pemikiran rasional dan kontekstual dalam memahami nash. Sementara 
mazhab „Alawi terdiri atas sahabat-sahabat yang berkumpul di sekitar Ali bin 
Abi Thâlib, yang lebih setia kepada teks dengan porsi penggunaan rasio 
lebih sedikit. Lihat Jalaluddin Rakhmat, Kata Pengantar, dalam Taufik Adnan 
Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur 
Rahman (Bandung, Mizan, 1993), 18. 

6Abu Zahrah, Tarikh al-Mazahib al-Fiqhiyah (Kairo: Ma╢ba‟ al-Madani, 
t.th), 188.  

7Muhammad Ali al-Sayis, Nashah al-Fāqih wa al-Ijtihād wa atwaruh (Mesir: 
Majma‟ al-Buhus al-Islamiyah, 1970), 10. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 45 

 

dan sebagainya. Saat ini mazhab-mazhab tersebut kurang 
berkembang, karena pengikutnya sedikit. Sedangkan di luar 
kelompok Sunni (ahl al-Sunnah wa al-Jamā‘ah) terdapat mazhab 
Syi‟ah, yang terdiri dari dua mazhab besar, yaitu Syi‟ah Imamiyah 
dan Syi‟ah Zaidiyah.8  

Masa inilah yang disebut golden age Islam di segala bidang.9 
Setelah mengalami fase peak experience (puncak kejayaan) 
tersebut, umat Islam merasa puas dan hanya menyandarkan diri 
kepada hasil ijtihad yang dilakukan oleh para mujtahid, sehingga 
keterikatan kepada mazhab-mazhab fiqh begitu kental dengan 
sikap fanatisme mazhab. Kondisi ini bermuara pada padamnya 
semangat ijtihad dan maraknya taklid yang membuat fiqh 
mengalami kebekuan dan keterpakuan tekstual sehingga menjadi 
sebuah corpus (kumpulan teks) yang tertutup. Inilah fase stagnasi 
dan kemunduran peradaban Islam.  

Krisis kebekuan berpikir dan kemunduran di segala bidang 
yang melanda hampir seluruh negeri Islam tersebut melahirkan 
pemikir dan cendikiawan Islam, seperti Ibnu Taimiyah (w. 278 
H), yang kemudian diteruskan oleh Ibnu Qoyyim al-Jauziyah (w. 
751 H) dan Al-Syaukani (w. 1834 H) yang menggelorakan 
semangat ijtihad dan menentang taklid.10 

Dalam konteks ini, Fazlur Rahman mengelompokkan 
gerakan pembaharuan Islam kepada empat bentuk, yaitu 1) 
Revivalis pra-Modernis; 2) Modernisme Klasik; 3) Neo-
Revivalisme; dan 4) Neo-Modernisme.11  

                                                     
8Asmuni Rahman, U╣ūl Fiqh Shi‟ah Imāmiyah (Yogyakarta: Bina Usaha, 

1985), 2.  
9Harun Nasution membagi periodesasi sejarah Islam kepada tiga 

periode. Pertama, periode klasik (650 – 1250 M), yang diklasifikasi menjadi 
dua masa: 1. Masa kemajuan Islam (650 -1000 M); 2. Masa disintegrasi (1000 
-1250 M). Kedua, periode pertengahan (1250 – 1800 M), yang diklasifikasi 
menjadi dua masa: 1. Masa kemunduran I (1250 -1500 M); 2. Masa tiga 
kerajaan besar (1500 – 1800 M), yang terdiri dari dua fase: (1) fase kamajuan 
I (1500 – 1700 M); (2) fase kemunduran II (1700 – 1800 M). Ketiga, periode 
modern (mulai 1800 – sekarang). Lihat Harun Nasution, Islam Ditinjau dari 
Berbagai Aspeknya (Jakarta: UI Press, 1979), 56-86. 

10Nasrun Rusli, Konsep Ijtihad al-Syaukani (Jakarta: Logos, 1999), 32. 
11Fazlur Rahman “Gerakan Pembaharuan dalam Islam di Tengah 

Tantangan Dewasa ini”, dalam Harun Nasution dan Azyumardi Azra 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

46 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Menurut Fazlur Rahman, kelompok pertama muncul pada 
abad ke-18 yang diwakili oleh Wahabiyah di Saudi Arabia dan 
Sanusiyah di Afrika Utara. Visi dan misi gerakan tersebut adalah: 
1) prihatin terhadap kemerosotan umat Islam; 2) kembali pada 
Islam yang sesuai dengan tuntunan Nabi Muhammad, 
membuang takhayul, bid‟ah dan khurafât; 3) reinterpretasi 
terhadap konsep takdir yang salah selama ini; dan 4) perlawanan 
bersenjata, jika diperlukan.12  

Pada abad ke-19 muncullah gerakan modernisme klasik yang 
dimotori oleh Jamaluddin al-Afghani dan Muhammad Abduh. 
Orientasi gerakan ini adalah perluasan tentang ijtihad terhadap 
masalah-masalah vital yang dihadapi umat Islam, serta  
mendorong modernisme klasik agar lebih terbuka terhadap 
gagasan-gagasan Barat.  

Gerakan kedua ini selanjutnya diambil alih oleh gerakan neo-
revivalisme yang hampir mirip dengan gerakan pertama. Fokus 
gerakan ini adalah keharaman bunga bank, family planning 
(keluarga berencana), dan tidak menutup aurat adalah dosa 
besar. Slogan gerakan neo-revivalise adalah bahwa Islam 
mencakup seluruh aspek kehidupan. Gerakan ini dimotori oleh 
Al-Maududi, Khadafi, dan Imam Khumaini.13  

Pada pertengahan abad XX lahir gerakan neo-modernisme 
yang dipelopori oleh Fazlur Rahman. Fazlur Rahman mengkritik 
ketiga gerakan tersebut yang tidak mempunyai metode khusus 
dalam menangani masalah-masalah yang berkembang dalam 
dunia Islam. Oleh karena itu, Fazlur Rahman merumuskan 
metodenya yang terdiri dari tiga langkah, yaitu: 1) pendekatan 
historis untuk menemukan makna teks al-Qur‟an; 2) perbedaan 
antara ketetapan legal dengan sasaran dan tujuan al-Qur‟an; dan 
3) pemahaman dan penetapan sasaran al-Qur‟an dengan 
sepenuhnya memperhatikan latar belakang sosiologisnya.14 

                                                     
(penyunting), Perkembangan Modern Dalam Islam (Jakarta: Yayasan Obor 
Indonesia, 1985), 20. 

12Ibid., 23. 
13Ibid., 26-33. 
14Muhammad Iqbal, Rekonstruksi Pemikiran Islam: Studi Tentang Kontribusi 

Gagasan Iqbal Dalam Pembaruan Hukum Islam (Jakarta: Kalam Mulia, 1994), 
42.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 47 

 

Fazlur Rahman dengan pemikiran neo-modernismenya telah 
merumuskan suatu teori hukum yang disebut sebagai “the double 
movement theory”, yakni dari yang khusus (partikular) ke yang 
umum (general) dan yang sebaliknya. Gerakan pertama, 
memahami situasi dan problem historis di mana wahyu 
diturunkan, kemudian dicarikan rasio-legisnya (‘illah). Gerakan 
kedua, menggeneralisasikan dan mensistemasikan prinsip-prinsip 
umum dari gerakan pertama untuk kemudian dihadapkan pada 
realitas aktual dewasa ini.15 

Gagasan neo-modernisme ini berbasiskan sintesis progresif 
antara rasionalitas modern dan penguasaan khazanah klasik 
sebagai prasyarat kebangkitan Islam.16 Dengan demikian, dapat 
dikatakan bahwa neo-modernis memiliki concern pada tradisi dan 
berusaha membangun visi Islam pada masa modern dengan 
tidak meninggalkan warisan khazanah intelektual Islam. Bahkan 
jika mungkin, mereka mencari akar-akar Islam untuk 
mendapatkan kemodernan itu sendiri. Sedangkan kaum 
“modernis lama” lebih banyak bersifat apologetik terhadap 
modernitas. 

Sementara itu pada aras yang lain, muncul wacana post 
tradisionalisme Islam. Istilah ini muncul (digunakan) untuk 
menyebut gerakan yang memiliki ciri-ciri khusus, yang secara 
kategorial tidak bisa disebut modernis, neo-modernis, dan tidak 
bisa pula disebut tradisionalis, atau neo-tradisionalis. Istilah ini 
memang masih debatable, belum memiliki gambaran epistimologi 
yang jelas.17 Namun secara simplistis, gerakan Post-Tradisionalis 
dapat dipahami sebagai suatu gerakan “lompat tradisi”. Gerakan 
ini, sebagaimana neo-tradisionalis, berangkat dari suatu tradisi 
yang secara terus menerus berusaha memperbarui tardisi 
tersebut dengan cara mendialogkan secara intens dengan 
modernitas, maka akan terjadi sebuah loncatan tradisi dalam 
kerangka pembentukan tradisi baru (new tradition) yang sama 

                                                     
15Rahman, Islam...,48-52. 
16Yudhie R. Haryono, “Gagalnya Mazhab Islam Liberal”, Republika, 21 

Maret 2001 
17Marzuki Wahid, “Post Tradisionalis”, dalam Pemikiran Islam 

Kontemporer di Indonesia, ed. Adnan Mahmud, et.al., (Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2005), 84. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

48 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

sekali berbeda dengan tradisi sebelumnya. Pada satu sisi memang 
terdapat kontinuitas, namun pada sisi lainnya banyak bidang 
yang diskontinuitas dari bangunan tradisi lamanya. Secara 
umum, bersamaan dengan pengembangan pemikiran Post-
Tradisionalisme terjadi juga nuansa “liberalisasi pemikiran”. 
Fenomena ini terlihat dari kultur hibrida NU (Nahdlatul Ulama). 

Tipologi Pemikiran Islam 

Metode berpikir dikotomi-tipologis para sosiolog dianggap 
sebagai sebuah kecenderungan yang hampir selalu ada pada 
setiap orang.18 Menurut perspektif sosiologis, gambaran tentang 
sebuah fenomena dari realitas yang dipahami oleh manusia, 
maka muncul sebuah kecenderungan untuk memetakannya 
dalam sebuah tipologi-tipologi yang bersifat khusus, tergantung 
pada kapan dan di mana fenomena itu muncul. Begitu juga 
dalam ranah pemikiran, hal ini dikarenakan adanya distingsi dari 
segi pendekatan, metode, framework, dan cara pandang yang 
dipergunakan oleh setiap pemikir atau pun peneliti dalam 
melihat obyek penelitian/pemikiran, maka hasil yang diperoleh 
dari pengamatannya terhadap sebuah obyek menjadi berbeda-
beda. 

Tipologi sendiri merupakan suatu metode untuk memahami 
pemikiran yang berkembang dalam sejarah, di mana metode ini 
dianggap obyektif oleh banyak ahli sosiologi karena berisi 
klasifikasi topik dan tema sesuai dengan tipenya, kemudian 
dibandingkan dengan topik dan tema yang sama19.  

Islam sebagai agama samawi yang memiliki kitab suci al-
Qur‟an dalam dinamika sejarah mengalami proses dialektika 
penafsiran yang sangat terkait dengan dimensi ruang dan waktu. 
Singkatnya, setiap umat Islam (intelektual Muslim) memiliki cara 
pandang tersendiri dalam memahami doktrin agamanya. Dalam 
konteks inilah terlihat adanya dinamika pergulatan wacana dalam 
diskursus pemikiran hukum Islam dengan berbagai varian dalam 
memahami ajaran Islam. 

                                                     
18Fuad Ba‟ali dan Ali Wardi, Ibnu Khaldun dan Pola Pemikiran Islam, 

(Jakarta: Pustaka Firdaus, 1989), 24. 
19A. Mukti Ali, “Metodologi Ilmu Agama Islam”, dalam Metodologi 

Penelitian Agama, ed. Taufik Abdullah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2004), 62.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 49 

 

 Secara umum, cara pandang terhadap ajaran Islam dapat 
dikategorikan ke dalam tiga kelompok, yaitu inklusif, eksklusif 
dan pluralis.20 Kategorisasi seperti ini belum tentu diterima oleh 
semua kalangan, bahkan sampai saat ini pun setiap kategori yang 
dipetakan oleh sebagian besar penulis terus mengundang 
perdebatan.21  

Dengan demikian tidak menutup kemungkinan munculnya 
kategori-kategori lain untuk menggambarkan dialektika 
keragaman pemikiran hukum Islam. Kategori yang dimaksud 
adalah: Tradisional, Moderat, dan Liberal. Ketiga kategori ini 
secara umum dapat merepresentasikan pergulatan pemikiran di 
dunia Islam, termasuk Indonesia. Berikut ini deskripsi dari ketiga 
kategorisasi di atas:  

Tradisional 

Istilah tradisional ketika berdiri sendiri tidak terlalu sulit 
untuk dipahami, akan tetapi ketika disandingkan dengan kata lain 
dan menjadi frase, seperti Islam tradisional (traditional Islam), 
tradisi Islam (Islamic tradition), tradisionalis (traditionalist) atau 
masyarakat traditional (traditional society), menjadi tidak lagi 
mudah untuk didefinisikan. Sebagai contoh bagaimana kata 
traditional menjadi problematis untuk didefinisikan, dimana bisa 
kita lihat dari perdebatan yang muncul dikalangan sosiolog 
ketika mengartikan frase traditional society. Traditional society 
dimaknai sebagai “a non-industrial, predominantly rural society that is 
presumed to be static and contrasted with a modern, changing, industrial 
society.” Meskipun untuk jangka waktu yang lama, definisi ini 

                                                     
20Khamami Zada, “Pemahaman Keagamaan Kelompok Islam Radikal 

Terhadap Pengembangan Multikulturalisme”, Jurnal Istiqra‟, volume 05 
nomor 01 (2006). 

21Beberapa kajian telah dilakukan oleh intelektual Muslim yang 
mencoba merumuskan peta pemikiran Islam. Lihat, misalnya, M. Syafi‟i 
Anwar, Pemikiran dan Aksi Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1995); 
Bandingkan dengan Syafi‟i Ma‟arif, Peta Bumi Pemikiran Islam di Indonesia 
(Jakarta, Paramadina, 1995), 12-3; M. Dawam Rahardjo, Intelektual, 
Intelegensia, dan Perilaku Politik Bangsa (Bandung: Mizan, 1992), 23-41; Zuly 
Qodir, ”Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah Penjajagan Awal”, al-
Jami‟ah: Journal of Islamic Studies, volume 40 nomor 2 (Juli-Desember, 2002), 
334-7.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

50 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

diterima secara luas oleh kelompok-kelompok yang memiliki 
kepentingan, namun kemudian menjadi problematis dan 
kemudian ditolak oleh banyak sosiolog.22  

Kata tradisi secara etimologis berasal dari kata bahasa 
Inggris, yaitu tradition. Kata ini diambil dari kata bahasa Latin 
“traditio” yang bersumber dari kata kerja “tradere”artinya 
menyampaikan (hand over; deliver). Kata “traditio” sendiri dekat 
maknanya dengan kata “paradosis” atau kata kerja “paradidõmi” 
dalam bahasa Yunani yang berarti “menyampaikan”. Dengan arti 
demikian, kata traditio dan paradosis umum digunakan oleh para 
teolog Kristen Latin dan Yunani untuk menunjukkan 
sekumpulan ajaran yang dipelihara dan diteruskan oleh Gereja 
sebagai “keyakinan Katolik” (the Catholic faith).23  

Dalam bahasa Arab, istilah “tradisi” biasanya diidentikkan 
dengan kata sunnah yang secara harfiyah (etimologis) berarti 
“jalan yang dijalani, terpuji ataupun tidak” (al-sīrah, ╪asanah kānat 
aw qabī╪ah).24 Ia juga diartikan sebagai aturan-aturan, cara 
bertingkah laku, atau tingkah laku kehidupan.25  

                                                     
22Dalam redaksi aslinya tertulis; the concept is widely used in the social sciences, 

but over the last few decades has come to be seen as problematic and therefore avoided by 
many sociologist. Lihat David Jary dan Julia Jary, The HarperCollins Dictionary of 
Sociology (New York: Harper Collins Publishers, 1991), 525. 

23Mircea Eliade (ed.), The Encyclopedia of Religion, (New York: Simon & 
Schuster MacMillan, 1995), Vol. 15, h. 1, artikel: “traditional”.  

24Ibn Man╬ūr, Lisān al-„Arab, jilid 4 (Kairo: D╮r al-╩adīth, 2003), 716.  
25M. M. Azami, On Schacht‟s Origins of Muhammadan Jurisprudence (Riyadh: 

King Saud University, 1985), 29. Dalam ranah pemikiran Islam, ada 
perbedaan pemahaman antara ulama hadis, ulama ushul fiqih, dan ulama 
fiqih dalam mendefinisikan sunnah. Kalangan ulama hadis lebih 
menitikberatkan pada sesuatu yang disandarkan kepada Rasulullah SAW 
dalam kapasitas beliau sebagai Imam yang memberi petunjuk dan penuntun 
yang memberikan nasehat yang diberitakan oleh Allah swt. sebagai teladan 
kita. Sehingga mereka mengambil segala sesuatu yang berkenaan dengan 
Nabi Muhammad saw. baik berupa tingkah laku, postur tubuh, sabda dan 
perbuatan beliau, baik membawa konsekuensi hukum atau pun tidak. Hal ini 
sebagaimana definisi yang masyhur menurut mereka; “segala sesuatu yang 
disandarkan kepada Rasulullah saw. baik perkataan; perbuatan; atau pun 
berupa taqrīr; pengajaran, sifat; kelakuan; perjalanan hidup; baik yang 
demikian itu sebelum diangkat menjadi Rasul atau sesudahnya”. Sedangkan 
ulama u╣ūl membahas segala sesuatu yang datang dari Rasulullah dalam 
kapasitas beliau sebagai pembentuk shari‟at yang menjelaskan kepada 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 51 

 

Dari kata “tradisi” kemudian muncul kata tradisional, 
tradisionalis dan tradisionalisme. Tradisional artinya menurut 
adat, turun temurun, atau mengikuti nenek moyang. 
Sebagaimana yang telah diketahui, istilah ini biasanya 
dipregunakan untuk menunjuk makna seperti pakaian adat, 
tarian tradisional, upacara adat, dan seterusnya. Ketiga contoh 
ini menurut adat terus dipertahankan dan diwariskan secara 
turun temurun ke generasi selanjutnya. Sementara itu, Istilah 
“tradisional” banyak dipakai dan digunakan masyarakat sebagai 
istilah yang digunakan untuk mengimbangi sesuatu yang 
bercorak atau berbau modern.  

Lebih lanjut, istilah “tradisionalist” dengan tambahan “ist” 
dalam bahasa Inggris umum digunakan untuk menunjukkan 
orang atau kelompok masyarakat yang dengan gigih serta 
sungguh-sungguh memegang dan mempertahankan warisan 
tradisi nenek moyang dan diterapkan dalam kehidupan sehari-
hari. Sebagai contoh Deliar Noer yang mengklasifikasikan 
kelompok kaum muslimin menjadi dua kelompok, yaitu 
kelompok kaum tradisionalis dan kelompok kaum modernis. 
Kolompok tradisionalis seperti Nah╨atul Ulama (NU) dan 
kelompok modernis seperti Muhammadiyah.26 Sedangkan 

                                                     
manusia undang-undang kehidupan, dan meletakkan kaidah-kaidah bagi para 
mujtahid sepeninggal beliau. Oleh karena itu yang menjadi perhatian mereka 
adalah sabda, perbuatan, dan taqrīr beliau yang membawa konsekuensi 
hukum dan menetapkannya. Maka sunnah menurut mereka adalah “segala 
sesuatu yang dinukilkan dari nabi saw., baik perkataan maupun perbuatan 
atau taqrīr yang berkaitan dengan hukum”. Sementara itu, ulama fikih 
membahas segala sesuatu dari Nabi saw. yang berkaitan dengan perbuatan 
beliau yang bertujuan menunjukkan ketentuan shara„ berkenaan dengan 
perbuatan manusia baik dari segi wajib, haram, mubah, atau yang lain. Maka 
mereka mendefinisikan sunnah sebagai “suatu perbuatan Rasul saw. yang 
mengandung shar‟i mencakup perbuatan-perbuatan wajib, haram, dan 
mubah”. Lihat Muhammad „Ajaj al-Khatib, al-Sunnah qobla al-Tadwīn (Beirut: 
Dār al-Fikr, 1981), 16; Muhammad „Ajaj al-Khātib, U╣ūl al-╩adīth: ‘Ulūmuh 
wa Mus╢alahuh (Beirut: Dār al-Fikr, 1989), 19.  

26Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942 (Jakarta: 
LP3ES, 1985), 241. Dalam diskursus pemikiran Islam Indonesia saat ini, 
kategori Deliar Noer nampaknya tidak lagi relevan, karena Muhammadiyah 
– setidaknya sampai saat ini – cenderung statis dalam arena perdebatan 
pemikiran Islam. Sementara itu NU yang sering dicap sebagai kaum 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

52 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

kelompok Jamaah Tabligh oleh Abuddin Nata, dikategorikan 
juga sebagai kelompok Islam Tradisionalis.27  

Selanjutnya istilah “tradisonalisme” dengan adanya 
tambahan akhiran isme tidak lagi bermakna yang menunjukkan 
sifat atau subyek tertentu (orang/kelompok, tarian, pakaian), 
melainkan lebih menunjukkan sikap atau kecenderungan 
seseorang untuk melakukan suatu pekerjaan sesuai dengan 
tradisi masa lalu atau mengikuti pekerjaan nenek moyang.28  

Tradisionalisme jika dipadankan dengan makna sikap dan 
faham tradisional maka dapat melahirkan suatu sikap yang 
cenderung selalu memegang teguh tradisi warisan masa lalu, 
biasanya dapat dijumpai pada orang atau masyarakat yang justeru 
tidak mengenal dengan baik arti warisan masa lalu. Mereka 
cenderung mengikuti aturan yang sudah baku tersebut tanpa 
kritis apa maksud dan tujuan yang mereka kerjakan.  

Dalam diskursus Islam di Barat, term “tradisi” digunakan 
untuk menunjuk kelompok Muslim yang dalam hal keagamaan 
dipandang sebagai kelompok yang selalu berpegang kepada al-
Qur‟an dan al-Hadist, kemudian disebut sebagai kaum Islam 
“literalist tradisional”. Karena kelompok ini memaknai istilah 
“tradisi” sebagai sunnah, maka mereka menganggap pengikut 
sunnah adalah kaum tradisionalis yang selalu memecahkan 
masalah agama dengan al-Qur‟an dan hadis serta ketetapan 
ulama klasik (ijmā‟).  

Istilah tradisionalisme pada akhirnya merupakan lawan dari 
istilah modernisme yang kemudian melahirkan liberalisme. 
Masyarakat Barat mendefinisikan modernisme atau modernisasi 
sebagai fikiran, aliran, gerakan, serta usaha-usaha untuk merubah 
faham-faham, adat-istiadat, institusi-institusi lama, sesuai dengan 

                                                     
tradisionalis mulai bergerak meninggalkan visi tradisionalnya dan mengarah 
pada visi Islam yang modern. Hal lain yang cukup mencengangkan adalah 
bahwa tokoh-tokoh Islam liberal di Indonesia banyak yang merupakan 
kader-kader muda NU.  

27Abuddin Nata, Peta Keberagamaan Pemikiran Islam di Indonesia (Jakarta: 
PT.RajaGrafindo Persada, 2001), 149. 

28Elizabet K. Notingham, Religion and Society. ter. Abdul Muis Naharong, 
(Jakarta Rajawali, 1987), 37. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 53 

 

suasana baru yang ditimbulkan oleh kemajuan ilmu dan 
teknologi modern.29 

Dengan demikian, pengertian tradisionalisme dapat 
dirumuskan sebagai fikiran, gerakan, aliran dan usaha-usaha 
untuk mempertahankan faham-faham, adat istiadat, institusi-
institusi lama dan sebagainya, meskipun zaman terus 
berkembang dan maju berkat ilmu dan teknologi. Rumusan ini 
dapat dikategorikan sesuai dengan arti secara harfiah 
“tradisionalisme” yaitu kecenderungan atau sikap untuk selalu 
mempertahankan tradisi warisan sejarah.30 Bagi pihak penentang 
tradisionalisme, sikap menjaga kontinuitas tradisi dan warisan 
sejarah (heritage) inilah yang pada tahap berikutnya menciptakan 
ortodoksisme31 dalam Islam.  

 Bedasarkan paparan di atas, maka dapat dirumuskan bahwa 
tradisionalis adalah kelompok pemikiran yang mempertahankan 
tradisi-tradisi yang telah mapan. Kelompok ini menegaskan 
bahwa persoalan umat telah selesai dibicarakan secara tuntas di 
tangan para pendahulu. Meski demikian, kelompok tradisionalis  
tidak sama dengan kaum fundamentalis yang sama sekali 
menolak modernitas, dan membatasi diri hanya kepada Khulafâ 
al-Râsyidîn. Sedangkan kelompok tradisionalis justeru 
melebarkan sayapnya kepada Salāf al-╤āli╪ yang tidak menolak 
pencapaian modernitas, karena apa yang dihasilkan modernitas, 
sains dan teknologi, bagi mereka tidak lebih dari apa yang 

                                                     
29Harun Nasution, Pembaharuan dalam Islam, Sejaran Pemikiran dan 

Gerakan (Jakarta: Bulan Bintang, 1975), 11  
30Pengertian ini sejalan dengan makna tradisionalisme dalam 

Ensiklopedi Indonesia; yaitu penghargaan yang berlebihan terhadap tradisi 
dan apa saja yang diberikan masa lampau sejarah (dalam hal ini ilmu, seni, 
kepercayaan dan adat-istiadat). Tradisionalisme ini yang biasanya mendasari 
pemikiran yang bersifat konservatif. Lihat Hasan Shadily (pimred), 
Ensiklopedi Indonesia, Jilid 6 (Jakarta: Ichtiar Baru van Hoeve, tt), 3608.  

31Dalam pandangan Ruslani: “ortodoksisme biasa dibuat sebagai 
pelarian atau tempat perlindungan orang-orang skeptis, biasanya para 
penguasa memanfaatkan sikap seperti ini, karena menguntungkan mereka. 
Ini disebabkan ortodoksisme lebih mementingkan kelangsungan tradisi, 
warisan guru dan penjagaan diri kepada hal-hal yang mudharat. Pemikiran 
bebas tidak mungkin lahir dari ortodoksisme. Ruslani, Masyarakat Kitab dan 
Dialog Antar Agama: Studi atas Pemikiran Muhammad Arkoun, 
(Yogyakarta: Yayasan Bintang Budaya, 2000), 71.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

54 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

pernah dicapai pada kejayaan Islam dahulu. Dengan demikian 
mereka masih "mengadopsi" peradaban luar, dengan kriteria 
semua itu harus diislamkan lebih dahulu. Kecenderungan ini 
tampak dari upaya mereka melakukan islamisasi segala aspek 
kehidupan. Termasuk islamisasi ilmu pengetahuan, sebagaimana 
yang diusung oleh Naquib al-Atas. Menurut Naquib al-Atas, 
islamisasi ilmu berarti pembebasan ilmu dari penafsiran-
penafsiran yang didasarkan pada ideologi sekuler, dimulai dari 
makna serta ungkapan-ungkapan manusia sekuler.32 

Kelompok tradisonalis direpresentasikan oleh Husein Nasr, 
Muthahhari, Naquib al-Atas dan Ismail al-Faruqi. Sedangkan di 
Indonesia kecendrungan pola pikir seperti ini tampak dalam 
tradisi pesantren. Contoh Turāth dikalangan pesantren tidak 
hanya dinilai sebagai sesuatu yang harus dikuti dan ditampilkan 
kembali dalam kehidupan modern, tetapi telah dianggap sebagai 
sesuatu yang sempurna. Pemikiran tokoh-tokoh seperti al-Syāfi'i 
dan al-Ghazâli dianggap telah menyelesaikan berbagai persoalan 
umat. Hal ini senada dengan apa yang telah diungkapkan 
Muhammed Arkoun, taqdis al-afkār al-dīnī, yaitu sebuah cara 
berpikir yang oleh Fahmi Huwaidi menyebutnya sebagai 
penyembahan terhadap teks (ubbādah al-Nu╣ūs).33 

Moderat 

Secara etimologis, kata “moderat” (moderate [Inggris]) berasal 
dari bahasa Latin „moderare‟ yang artinya “mengurangi atau 
mengontrol”. Dalam The American Heritage Dictionary of the English 
Language kata moderate didefinisikan sebagai: (1) not excessive or 
extreme (2) temperate (3) average; mediocre (4) opposed to radical views or 
measures. (terjemahkan) Sementara itu, dalam Merriam Webster‟s 
Unabridged Dictionary, kata moderate memiliki beberapa 
pengertian; di antaranya (1) characterized by an avoidance of extremes 
of behaviour (2) Tending to the mean or average (3) not violent or rigorous 
(4) of or relating to a political or social philosophy or program that avoids 
extreme measures and violent or partisan tactics.  

                                                     
32Naquib al-A╢as. Konsep Pendidikan dalam Islam (Bandung: Mizan,1984), 

90. 
33Fahmi Huwaidi, Al-Qur‟ān wa al-Sul╢ān Humūm Islāmiyah al-Mu‘ā╣irah 

(Beirut: Dār al-Shurūq, 1982), 41. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 55 

 

Dalam pergulatan pemikiran Islam, kata moderat sering 
diartikan sebagai “jalan tengah”, yaitu tidak berpihak pada salah 
satu aliran, paham, golongan atau kelompok tertentu. Dengan 
demikian, apa sebenarnya makna “Islam moderat”? Apakah 
benar moderat berarti bersikap netral dan tidak berpihak kepada 
salah satu mainstream? 

Muhammad Imarah dalam bukunya Ma‟rakah al-Mu╣╢ala╪āt 
bayna al-Garb wa al-Islām mengulas terma moderat (al-Wasa╢iyah) 
ini dari sudut pandang Islam dan menghadapkannya dengan 
konsep Barat. Menurut Imarah, dalam konsep Islam, moderat 
adalah terminologi yang memiliki kandungan makna yang sangat 
penting dan mulia, namun dalam praktiknya sering disalah 
artikan. Moderatisme bukan seperti anggapan banyak orang, 
yaitu tidak ada satu sikap yang jelas dan definitif dalam 
menghadapi problema serta persoalan-persoalan yang kompleks. 
Moderat bukanlah jalan pintas atau sikap “plin-plan” dan 
bingung dalam menentukan pilihan di antara dua sisi yang 
berseberangan. Moderat dalam Islam bukan semata “sikap ketiga 
dan baru“ tetapi juga adalah sebuah manhāj (metode) yang 
menengahi dua ekstrimitas yang saling bertentangan, dengan 
menolak eksageritas (sikap berlebihan) pada salah satu pihak 
yang pada akhirnya menimbulkan keberpihakan pada salah satu 
dari dua kutub yang bertentangan. Moderat dalam konsep Islam 
adalah satu prinsip yang meniscayakan setiap Muslim untuk 
mampu merangkul dan mengkombinasikan elemen-elemen yang 
dapat disinergikan dalam satu keharmonisan yang tidak saling 
memusuhi pada kedua kutub yang berlawanan.34 

Selanjutnya, dengan meletakkan term wasa╢iyah dalam konsep 
Islam, M. Imarah menyatakan bahwa wasa╢iyah Islam merupakan 
manhāj  yang memadukan antara ruh dan jasad, dunia dan 
akhirat, agama dan negara, subjek dan objek, yang riil dan ideal, 
tujuan dan cara, akal dan naql, lokal dan global, ijtihad dan taqlid, 
agama dan ilmu, yang umum dan yang khusus, yang sakral 
dengan yang profan, das sein dengan das sollen, dan seterusnya. 

                                                     
34Muhammad Imarah, Perang Terminologi Islam Versus Barat, (Jakarta: 

Logos, 1989), 265-267. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

56 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Singkatnya, moderatisme Islam melahirkan konvergensi antara 
dualisme-dualisme yang secara gegabah sering dipertentangkan.35 

Dalam ranah filsafat hukum Islam, sikap moderat ini tampak 
dari posisi hukum yang tidak mengenal adanya dikotomi antara 
positivisme dengan idealisme teori hukum yang digambarkan 
saling bertentangan. Hukum Islam sebagai hukum yang 
berdasarkan atas wahyu, mencakup “hukum sebagaimana 
adanya” dan “hukum sebagai yang seharusnya”. Sebagai sebuah 
hukum, ia adalah perintah Tuhan yang berfungsi sebagai hukum 
positif, sedangkan sebagai ” hukum yang seharusnya” ia adalah 
ideal karena yang menjadi tujuan akhirnya adalah keadilan. Ini 
menunjukkan perbedaan antara hukum Islam dengan faham 
positivisme hukum, khususnya aliran positivisme analitik, yang 
berkonsentrasi pada analisis konsep-konsep dan hubungan-
hubungan hukum atas dasar pemisahan yang ketat antara 
kenyataan (das sein; what is) dengan hal yang seharusnya (das sollen; 
what should be), dan karenanya ia dipisahkan dari keadilan dan 
etika. Ia juga berbeda dengan faham idealisme yang lebih 
didasarkan pada prinsip-prinsip keadilan dan berkaitan dengan 
“hukum yang seharusnya.”36 

Di samping itu, sikap moderat sebagaimana dikemukakan 
oleh Nasaruddin Umar, juga telah dicontohkan oleh Rasulullah 
saw. dengan memperkenalkan konsep integralisme keilmuan 
sejati, dengan memadukan secara harmonis antara unsur 
rasionalitas, unsur moralitas dan seni ke dalam tiga landasan 
ilmu, yaitu ontologi, epistemologi, dan aksiologi. Rasulullah saw. 
dinilai telah berhasil meletakkan landasan keilmuan yang 
integratif antara ilmu-ilmu rasional-analitis dan ilmu-ilmu moral-
spiritual, sebelum kemudian terjadi pemisahan antara ilmu-ilmu 
rasional analitik dengan ilmu-ilmu keagamaan pada masa 
kebangkitan peradaban Barat yang disebut sebagai abad filsafat 
Yunani II.37 

                                                     
35Ibid., 269.  
36Lihat Fathurrahman Djamil, Filsafat Hukum Islam (Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 1999), 62-5. 
37Nasaruddin Umar, Tradisi dan Pembaharuan Pemikiran dalam Dunia Islam, 

Makalah yang disampaikan dalam “Konferensi Reformasi Pemikiran dan 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 57 

 

Dari paparan di atas, maka bila kata moderat disandingkan 
dengan kata Muslim dan membentuk frase “muslim moderat” 
maka secara sederhana dapat dirumuskan bahwa muslim 
moderat adalah mereka yang berdiri di antara dua ekstrimitas 
yang saling berhadapan, tidak memihak pada salah satu kubu, 
dan berada di garis atau “jalan ketiga” dengan menawarkan 
solusi yang komprehensif, seimbang, dan adil.  

Liberal 

Kata liberal dalam definisi terminologi tetap menjadi 
perdebatan sampai saat ini, terutama ketika kata liberal dikaitkan 
dengan kata “Islam”, dua entitas yang sesungguhnya 
bertentangan secara diametral. Frase “Islam liberal” tidak hanya 
mengandung kontradiksi dalam peristilahan (contradiction in terms) 
tetapi juga absurd. “Islam” dalam makna generic-nya menuntut 
kepasrahan, yaitu sikap pasrah seorang hamba kepada Allah 
dengan mengikuti seluruh perintah dan menjauhi larangan-Nya. 
Sedangkan kata “liberal”, menunjuk pada kebebasan, lepas dari 
tuntutan dan perintah, dan seterusnya. Oleh karenanya, hampir 
tidak mungkin untuk mempertemukan dua entitas yang 
bertentangan ini (Islam dan liberal) menjadi sebuah istilah yang 
berdiri sendiri.38 Pertanyaan yang muncul kemudian adalah 
bagaimana istilah “Islam liberal” hadir dalam pergulatan 

                                                     
Pendidikan dalam Dunia Islam,” Sahid Ballroom, Hotel Sahid Jaya, Jakarta, 
(10-12 Februari 2006), 2-3. 

38Dalam sebuah diskusi, Taufik Adnan Amal seraya mendukung Luthfi 
As-Syakunie (koordinator JIL), mengatakan; “istilah “Islam liberal” tidak 
perlu didefinisikan. Kalau dibatasi, tentunya tidak liberal lagi. Jadi, maknanya 
biar berkembang secara liberal di kepala peserta diskusi.” Lihat dalam www. 
Islamlib.com. Pernyataan ini menunjukkan kesulitan kalangan Islam liberal 
sendiri ketika mereka dihadapkan pada pertanyaan “apa itu Islam liberal?” 
Meskipun begitu, para pendukung Islam Liberal, khususnya mereka yang 
terlibat dalam Jaringan Islam Liberal (JIL), dalam situs reminya, menyatakan 
bahwa Islam Liberal adalah suatu bentuk penafsiran tertentu atas Islam 
dengan landasan sebagai berikut: 1). Membuka pintu ijtihad pada semua 
dimensi Islam; 2). Mengutamakan semangat religio etik, bukan makna literal 
teks; 3). Mempercayai kebenaran yang relatif, terbuka, dan plural; 4). 
Memihak pada yang minoritas dan tertindas; 5). Meyakini kebebasan 
beragama dan 6). Memisahkan otoritas duniawi dan ukhrawi, otoritas 
keagamaan dan politik.  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

58 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

pemikiran Islam? Dalam kontek itu, apa sesungguhnya makna 
sebutan “Islam liberal” itu? 

 Untuk menjawab pertanyaan di atas, ada beberapa referensi 
sebagai rujukan untuk mengetahui lebih jauh tentang “Islam 
liberal”. Karya Charles Kurzman, Liberal Islam: A Source Book, 
dan Leonard Binder, Islamic Liberalism,39 adalah dua karya yang 
sering dikutip banyak penulis ketika membicarakan “Islam 
liberal” dalam konteks global. Namun perlu dicatat bahwa jauh 
sebelum kemunculan karya Kurzman, Albert Hourani juga telah 
menggunakan istilah “liberal” dalam karyanya, Arabic Thought in 
the Liberal Age 1798-1939.40 Selain tiga referensi tersebut, ada 
juga buah karya A. A. Fyzee – seorang hakim Muslim di Bombay 
India – berjudul A Modern Approach to Islam, di mana dalam 
karyanya memperkenalkan istilah “Islam liberal”, yaitu terkait 
dengan upayanya “to understand it (Islam) for today, not as it was in 
the past, nor as it may be in the future”.41 Maksudnya, Islam liberal 
berupaya untuk memahami Islam dalam konteks kekinian, 
bukan Islam masa lalu, dan bukan pula Islam yang hidup di masa 
depan. Sementara itu, dalam ranah perdebatan pemikiran Islam 
di Indonesia, barangkali buku Luthfi As-Syaukanie, Wajah Liberal 
Islam di Indonesia, JIL, bisa dijadikan referensi.  

Di dalam tulisannya, Kurzman tidak memberikan definisi 
yang akurat tentang istilah Islam Liberal. Ia hanya menyatakan: 

Liberal Islam” refers to interpretations of Islam that have a special 
concern regarding such issues as democracy, separating religion from 

                                                     
39Chicago: The University of Chicago Press, 1988. 
40Cambridge: Cambridge University Press, 1988. Cetakan perdana buku 

ini adalah tahun 1962. 
41A. A. Fyzee, A Modern Approach to Islam, (London: Asia Pub. House, 

1963), h. 110. Dalam bukunya Fyzee mengajukan skema penafsiran Islam 
liberal sebagai berikut: a). Study of History of Religions (Studi Sejarah Agama-
agama); b). Comparative Religion of the Semitic Races (Perbandingan Agama dari 
Ras-ras semit); c). Study of Semitic languages and philology (Studi Bahasa-bahasa 
Semit dan filologi); d). Separation of Law and Religion (Pemisahan Hukum dan 
Agama); e). Re-examination of shari'a and kalam (Penjelasan Ulang Terhadap 
Syariah dan Kalam); f). Reinterpretation of cosmology and scientificfacts (Interpretasi 
Ulang terhadap Kosmologi dan Fakta-fakta Ilmiah).  



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 59 

 

political involvement, women‟s rights, freedom of thought, and 
promoting human progress.42 

Definisi di atas jelas tidak definitif. Kurzman sama sekali 
tidak memberikan batasan yang jelas yang dapat membedakan 
Islam Liberal dengan jenis pemikiran Islam yang lain, seperti, 
modernisme, neo-modernisme, tradisionalisme, post-
tradisionalisme, atau lainnya. Hal ini pula barangkali yang 
menyebabkan Kurzman secara gegabah memasukkan intelektual 
Muslim seperti Yusuf al-Qaradhawi dan M. Natsir kedalam 
kategori liberal. Sedangkan Leonard Binder mendefinisikan 
liberalisme dalam konteks Islam: 

For Islamic Liberals, the language of the Qur‟an is coordinate with the 
essence of revelation, but the content and meaning of the revelation is 
not essentially verbal. Since the words of the Qur‟an do not exhaust the 
meaning of revelation, there is a need for an effort beyond them, 

seeking that which is represented or revealed by language.43 

Seperti halnya Kurzman, definisi yang diberikan oleh Binder 
terhadap term Islam liberal juga masih jauh dari rumusan 
definitif. Jika dijadikan sebagai ukuran liberalisme, inilah yang 
disebut Binder di atas, maka hampir tidak ada seorang ulama 
Islam pun yang luput dari kategori liberal, sebab pada 
kenyataannya dalam upaya penafsiran terhadap ayat-ayat al-
Qur‟an, para ulama tidak hanya berpegang pada aspek 
tekstualitas (╪arfiyah) al-Qur‟an an sich, namun juga melihat 
makna yang terkandung dibaliknya. Atas dasar itulah mengapa 
kemudian banyak ditemukan fatwa-fatwa ulama yang melampaui 
“yang tersurat” (teks). 

Kekaburan definisi yang diberikan Kurzman dan Binder di 
atas menunjukkan bahwa ada upaya untuk memberikan definisi 
yang dianggap tepat tentang Islam Liberal, maka hasilnya adalah 

                                                     
42Charles Kurzman, “Islamic Liberalism: Prospect and Challenges”, 

dalam http://www.biu.ac.il/SOC/besa/meria/journal/1999/issue3/jv3n3a2.html.  
43Leonard Binder, Islamic Liberalism., 4.  Bagi penganut liberalisme Islam, 

bahasa al-Qur‟an berkaitan erat dengan esensi pewahyuan, tetapi isi dan 
makna dari wahyu itu sendiri tidaklah verbal secara esensial. Karena kata-
kata al-Qur‟an tidak menjelaskan secara mendalam makna yang dikandung 
oleh wahyu, [maka] dibutuhan usaha untuk melampauinya, mencari mana 
yang direpresentasikan dan mana yang diwahyukan oleh bahasa. 

http://www/


Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

60 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

sebagaimana ungkapan yang mengatakan “jauh panggang dari 
api.”Meskipun sulit untuk mendefinisikannya, namun setidaknya 
dapat diidentifikasi beberapa kecenderungan yang menjadi 
identitas atau ciri bagi pemikiran Islam liberal, diantaranya: 

Pertama, Islam liberal berangkat dari preposisi bahwa 
kebenaran adalah relatif, terbuka, dan plural. Maka Islam liberal 
melakukan dekonstruksi atas “teks”, yaitu segala bentuk “teks” 
dan penafsiran atasnya yang dianggap final. Islam liberal 
berangkat dari keyakinan bahwa kebenaran tidaklah tunggal. 
Selalu tersedia ruang untuk melakukan tafsir ulang terhadap 
seluruh “teks” yang ada, bahkan teks-teks suci (al-Qur‟an dan al-
Hadis) sekalipun. Menurut mereka penafsiran tunggal akan 
mematikan kreativitas akal budi manusia yang semestinya 
mendapatkan tempat terhormat dalam jagad pemikiran. 
Paradigma teosentris yang meniscayakan “kewenangan tunggal” 
Tuhan atas daerah “kebenaran” harus dirubah menjadi 
paradigma antroposentris di mana manusia menjadi “pusat tafsir” 
terhadap teks. Karena setiap manusia memiliki kecenderungan 
untuk melakukan interpretasi atas teks sesuai dengan kondisi 
psikologis dan sosiologisnya, maka tafsir atas teks itu pun akan 
beragam pula. Dalam hal ini para pendukung Islam liberal 
banyak mengadopsi metode dekonstruksi yang diperkenalkan 
oleh Jacques Derrida – seorang filsuf post-strukturalis asal 
Perancis –, Levi Strauss, Loran Barthes, dan Michael Foucault 
yang sejatinya digunakan dalam bidang kritik sastra. Di samping 
itu, mereka juga gemar menggunakan hermeneutika, baik 
hermeneutika ala Schleirmacher (1768-1834), William Dilthey 
(1833-1911) Hans George Gadamer (1900-1998),44 Jurgen 

                                                     
44Dalam pandangan Gadamer, penafsiran adalah sesuatu yang dijalani, 

sesuatu yang tidak dapat dikontrol karena praduga-praduga bukanlah milik 
kita. Praduga-praduga tersebut bukanlah sesuatu seperti yang dapat kita 
tampilkan seutuhnya. Namun praduga tersebut adalah “kita” bahkan 
sebelum kita mengetahuinya dan itu adalah pra-syarat positif dari 
pemahaman dan penafsiran. Gadamer menegaskan praduga adalah sebuah 
pertimbangan yang dibuat sebelum segala unsur dari sebuah situasi 
dipastikan (A prejudice is only a judgement made before all the elements of a situation 
have been ascertained). Praduga bukanlah salah atau benar karena praduga 
adalah dasar kepada pengetahuan kita. Kita tidak bisa secara serta merta 
memisahkan antara praduga yang salah dan benar, karena kedua jenis 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 61 

 

Hubermas, Emilio Bety, atau pun yang lain, yang pada 
prinsipnya sering digunakan dalam metode kritik Bible (Bible 
Criticism). Sedangkan dari intelektual Muslim, gagasan dari 
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zaid, Abdullahi Ahmed 
An-Na‟im, Mohammad Khalafullah, Mahmoud Syahrour dan 
pemikir lain yang terpengaruh metode dekonstruksi, sering 
dijadikan rujukan.  

Kedua, paralel dengan kecenderungan pertama di atas, Islam 
liberal menggugat ortodoksi keagamaan yang dianggap mapan 
dan melakukan dekonstruksi terhadapnya. Dalam berbagai 
kesempatan, para pendukung Islam liberal sering melontarkan 
gugatan terhadap pendapat para ulama yang dianggap mapan 
(established), dan dianggap sebagai “biang kerok” kejumudan 
Islam. Dari sekian banyak ulama, metodologi yang dibangun 
oleh Imam as-Syafi‟i dan al-Ghazali barangkali yang paling 
banyak dikritik. 

Ketiga, para pendukung kelompok liberal sering menyuarakan 
“teologi pembebasan”, yaitu satu bentuk “teologi” yang menolak 
segala bentuk penindasan terhadap kebebasan manusia, seperti 
kebebasan beragama atau kebebasan untuk tidak beragama, dan 
terutama kebebasan berpikir dan mengeluarkan pendapat. 
Mereka juga mengklaim berpihak pada kalangan minoritas. Oleh 
karena itu, dalam kasus-kasus tertentu, seperti tuntutan 
pembubaran Jama‟ah Ahmadiyah oleh mayoritas umat Islam, 
kalangan liberal berdiri di barisan paling depan untuk membela 
mereka (Jama‟ah Ahmadiyah).  

Keempat, kelompok liberal melakukan pemisahan antara 
otoritas duniawi dan ukhrawi, serta otoritas keagamaan dan 
politik. Bagi pendukungnya, Agama tidak mempunyai “hak suci” 
untuk menentukan segala bentuk kebijakan publik. Dalam 
bidang politik, misalnya, Islam liberal yakin bahwa bentuk negara 

                                                     
praduga tersebut sama-sama membentuk kita. Pemisahan tersebut bisa 
dilakukan setelah melalui proses proyeksi dan revisi dialogis (Gespräch). 
Dengan memberi nuansa baru dalam konsep prejudice, Gadamer menolak jika 
ada teori-teori yang mengklaim berada di atas serta bebas dari prejudice. Lihat 
Alan How, The Habermas-Gadamer Debate and the Nature of the Social (Avebury: 
Aldershot, 1995), 44. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

62 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

yang sehat bagi kehidupan agama dan politik adalah negara yang 
memisahkan kedua wewenang tersebut. 

Metode Isti╨lāl Kelompok Liberal 

Kelompok liberal memandang, bahwasanya metodologi 
istinbā╢ al-╪ukm yang sekarang berkembang di masyarakat 
merupakan metodologi yang patut dirubah dengan alasan 
sebagai berikut: 
1. Metodologi klasik terlalu memandang sebelah mata terhadap 

kemampuan akal publik dalam menganulir ketentuan-
ketentuan legal formalistik dalam Islam yang tidak lagi 
relevan. Ketika terjadi pertentangan antara akal publik dan 
bunyi harfiah teks ajaran, metodologi klasik selalu 
mengalahkan akal publik. 

2. Metodologi klasik tidak percaya terhadap kemampuan akal 
manusia dalam merumuskan konsep maslahat. Manusia tidak 
memiliki reputasi dan kedudukan dalam ruang usul fikih 
klasik, kecuali sebagai sasaran hukum. 

3. Mensakralkan teks dan pengabaian realitas merupakan ciri 
umum dari metodologi klasik, kemudian aktivitas ijtihad 
selalu digerakkan dalam areal teks. Ijtihad yang tidak 
berakuluminasi pada teks adalah ilegal, sebab teks merupakan 
aksis dari seluruh cara pemecahan problem.45 
Paradigma usul fikih klasik menyatakan bahwa sumber 

hukum pokok (ma╣ādir al-a╣liyah al-asāsiyah) dalam Islam secara 
hirarki hanya ada empat, yaitu; al-Qur‟an, al-hadis, ijma‟ 
(konsensus) dan qiyas (analogi). Sementara al-ma╣la╪ah al-mursalah, 
isti╪sān, shar‘ man qablanā dan „urf merupakan sumber sekunder 
atau disebut dengan ma╣ādir al-tābi‟iyyah. 

Tampak jelas, bahwa al-Qur‟an dan al-Sunnah menempati 
posisi sentral dalam hirarki sumber-sumber hukum dalam Islam. 
Segala jenis tindakan dan kegiatan harus selalu berada dalam 
kendali dan kontrol al-Qur‟an dan al-Sunnah.46 

                                                     
45Abdul Muqsith Ghazali, Islam Negara & Civil Society Gerakan dan 

Pemikiran Islam Kontemporer  (Jakarta: Paramadina, 2005), 352-353. 
46Muhamad ibn Idrīs al-Shāfī„ī, al-Risālah (Mesir: Mushtafa al Halaby. 

1940, 49. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 63 

 

Lepas dari itu, tidak bisa dipungkiri telah terjadi sejumlah 
paradoks dalam al-Qur‟an yang diklaim sebagai poros dari 
seluruh dalil lain. Paradoks bukan hanya antara satu lafa╬ dengan 
lafa╬ yang lain, melainkan juga antara satu gagasan dengan 
gagasan lain dalam al-Qur‟an. Penyelesaian terhadap paradoks 
laf╬iyah sudah banyak dilakukan oleh usul fikih klasik. Ketika 
terjadi ta‘āru╨ antara satu lafa╬ dengan lafa╬ lain, maka yang 
dilihat oleh para mujthid adalah model, karakter dari lafa╬ yang 
membentuk ayat-ayat tersebut. Apakah lafa╬ ayat itu 
dikemukakan dengan sīgah „ām, mu╢laq atau mujmal? Atau justru 
dengan menggunakan lafa╬ khā╣, muqayyad, mubayyan dan 
mansūkh. Dari sini, maka dilakukan takh╣ī╣, taqyīd, tabyīn hingga 
nasakh. Melalui penanganan laf╬iyyah ini menurut usulfikih klasik, 
maqā╣īd al-sharī‘ah ditemukan.47 

                                                     
47Istilah maqāsid al-sharī‘ah yang berarti tujuan penetapan hukum ini 

dipopulerkan oleh seorang ahli ushul fikih dari Madhhāb Malikī, Abū Is╪āq 
al-S╪ā╢ībī, terutama semenjak beredarnya kitab “al-Muwāfaqāt fī u╣ūl al-
Sharī‘ah”, akan tetapi dari sudut gagasan, sebenarnya poin-poin maqā╣īd al-
sharī‘ah ini sudah pernah dikemukakan oleh ulama u╣ul fikih sebelumnya 
seperti kata al-maqā╣īd sendiri menurut Ahmad Raisūni, pertama kali 
digunakan oleh at-Turmudhī al-╩ākim, ulama yang hidup pada abad ke-3. 
Dialah yang pertama kali menyuarakan Maqā╣īd al-Sharī‘ah melalui buku-
bukunya, al-╤alā╪ wa Maqā╣iduhū, al-Haj wa Asrāruhū, al-„Illah, „Ilal al-Sharī‘ah, 
„Ilal al-„Ubūdiyyah dan juga bukunya al-Furūq yang kemudian diadopsi oleh al-
Qarāfī menjadi judul buku karangannya. Setelah al-╩ākim kemudian muncul 
Abū Man╣ūr al-Maturidī (w. 333) dengan karyanya Ma‟khad al-Shara‟ disusul 
Abū Bakar al-Qaffāl al-Shāshī (w.365) dengan bukunya U╣ūl al-Fiqh dan 
Ma╪āsin al-Sharī‘ah. Setelah al-Qaffāl muncul Abū Bakar al-Abhārī (w.375) 
dan al-Baqilānī (w. 403) masing-masing dengan karyanya, diantaranya, 
Mas‟alah al-Jawāb wa al-Dalā‟l wa al-„Illah dan al-Taqrīb wa al-Irshād fī Tartīb 
╡urūq al-Ijtihād. Sepeninggal al- Baqilānī muncullah al-Juwainī dalam kitab al-
Burhān, al-Gazalī dalam kitab al-Mu╣ta╣fā, al-Rāzī dalam kitab al-ma╪sūl, al-
„╭midī dalam kitab al-I╪kām, Ibn ╩ājib, al-Bay╨āwī, al-Asnawī, ibn Subukī, 
ibn „Abdissalām, al-Qarāfī, al-╡ūfī, ibn Taimiyyah dan ibn Qayyim. Urutan 
di atas adalah versi A╪mad Raisūnī, sedangkan menurut Yūsuf A╪mad 
Mu╪ammad al-Badawī, sejarah Maqā╣īd al-Sharī‘ah ini dibagi dalam dua fase 
yaitu fase sebelum ibn Taimiyyah dan fase setelah ibn Taimiyyah. Adapun 
menurut ╩ammādī al-Ubaidī orang yang pertama kali membahas Maqā╣īd al-
Sharī‘ah adalah Ibrāhīm an-Nakhā‟ī (w.96H), seorang tabi‘īn sekaligus 
gurunya ╩ammād ibn Sulaimān gurunya Abū ╩anīfah. Setelah itu muncul 
al-Gazalī, „Izzuddīn „Abdussalām, Najmuddīn at-Thūfī dan terakhir al-
Shā╢ibī. Meskipun dengan versi yang beraneka ragam, namun dapat diambil 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

64 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Hal yang sangat disayangkan adalah bahwa penanganan 
terhadap paradoks yang bersifat isu dan gagasan, belum banyak 
dilakukan oleh ahli dalam usul fikih klasik, seperti gagasan 
pluralisme agama dalam al-Qur‟an.48 Oleh karena itu, kelompok 
liberal menawarkan sebuah gagasan perihal hirarki sumber 
hukum Islam. Menurut mereka, Maqā╣īd al-Sharī„ah merupakan 
sumber hukum pertama dalam Islam, baru kemudian diikuti 
secara beriringan oleh al-Qur‟an dan al-Sunnah. Maqā╣īd al-
Sharī„ah merupakan inti dari totalitas ajaran Islam. Maqā╣īd al-
Sharī„ah menempati posisi lebih tinggi dari ketentuan-ketentuan 
spesifik al-Qur‟an. Maqā╣īd al-Sharī„ah merupakan sumber 
inspirasi tatkala al-Qur‟an hendak menanamkan ketentuan-
ketentuan legal spesifik di masyarakat Arab. Maqā╣īd al-Sharī„ah 
adalah sumber dari segala sumber hukum Islam, termasuk 
sumber dari al-Qur‟an itu sendiri. Oleh karena itu, sekiranya 
terdapat ketentuan dalam al-Qur‟an maupun Sunnah yang 
bertentangan secara subtantif dengan Maqā╣īd al-Sharī„ah, maka 
ketentuan tersebut harus direformasi. Ketentuan tersebut harus 
dibatalkan demi logika Maqā╣īd al-Sharī„ah.49 

Menurut kelompok liberal, Maqā╣īd al-Sharī„ah tidak hanya 
digali melalui proses dialektika antara umat Islam dengan teks al-
Qur‟an semata, akan tetapi sebagai hasil dari dialog dengan hati 
nuraninya di satu pihak dan interaksi mereka dengan realitas 
kehidupan di pihak lain. Berinteraksi dengan relitas, berdiakletika 
dengan teks suci dan dilanjutkan dengan dialog personal dengan 
hati nurani secara terus menerus, sehingga akan melahirkan 
konstruksi Maqā╣īd al-Sharī„ah yang universal.50  

Oleh sebab itu, kelompok liberal merancang rumusan-
rumusan usul fikih baru, di antaranya adalah: 

                                                     
kesimpulan bahwa sebelum al-Shā╢ibī, Maqā╣īd al-Sharī‘ah sudah ada dan 
sudah dikenal, hanya saja susunannya belum sistematis. Lihat 
http://islamlib.com. 

48 Abdul Muqsith, Islam .., 356. 
49Abdul Muqsith,“Metodologi Berfatwa dalam Islam”,  dalam 

http://islamlib.com, diakses 14 Sep. 2003. 
50Abdul Muqsith, “Membangun Usul Fikih Alternatif”, dalam 

http://islamlib.com, diakses 24 Desember 2003. 

http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=309


Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 65 

 

1. Al-„Ibrah bi al-Maqā╣īd la bi al-fā╬ (yang menjadi hukum adalah 
maksud/tujuan syariat, bukan ungkapannya). Kaidah ini 
mengandung pengertian bahwa yang menjadi perhatian 
mujtahid dalam meng-istinbā╢-kan hukum al-Qur‟an dan al-
Sunnah, bukan huruf dan aksaranya melainkan dari maqā╣īd 
yang dikandungnya. Yang menjadi aksis adalah cita-cita etik 
moral dari sebuah ayat dan bukan legislasi spesifik dan 
formulasi literalnya. Untuk mengetahui maqā╣īd ini, tuntutan 
tidak hanya mengetahui konteks partikular semata, melainkan 
juga konteks impersonal yang kulliy.51 

Kaidah yang diajukan di atas merupakan antipoda dari 
kaidah klasik yang berbunyi “al-„ibrah bi „umūmi al-laf╬i la bi 
khu╣ū╣i al-sabāb”, mengandung arti bahwa harus menjadi 
pertimbangan dalam menyelesaikan masalah adalah 
keumuman lafa╬ bukan khususnya sabāb.52 Ini berarti, jika na╣ 
menggunakan redaksi yang bersifat umum, maka harus 
menerapkan na╣ tersebut, sekalipun na╣ hadir untuk merespon 
suatu peristiwa yang khusus.  

Kelompok liberal menyatakan, bahwa banyak kritik 
terhadap kaidah konvensional ini, seperti, Pertama, kaidah ini 
dipandang terlalu banyak konsentrasi dan bergerak pada 
medan semantik dengan menepikan peranan sabāb al-nuzūl. 
Implikasinya adalah para pengguna kaidah ini kerap terjebak 
pada suatu kenaifan.53 Kedua, realitas seharusnya 
disubordinasikan ke dalam bunyi ╪arfiyah teks. Dalam hal ini 
yang dituju adalah kebenaran teks dengan konsekwensi 
mengabaikan konteks (siyāq al-tārīkhī) yang mengitari. 

2. Jawāz naskh al-nu╣ū╣ bi al-ma╣la╪ah (diperbolehkan menghapus 
na╣ dengan kemaslahatan). Sesungguhnya Sharī‘ah al-Islāmiyyah 

                                                     
51Al-Gazalī, al-Mu╣ta╣fā Min „Ilm al-U╣ūl (Kairo: al-Amiriyah. 1322 H), 

26. 
52Menyangkut kaidah ini, al-Suyûthî memberikan alasan bahwa hal 

tersebut telah dilakukan oleh sahabat dan golongan lain. Hal Ini bisa 
dibuktikan, seperti ketika turun ayat ╬ihār dalam masalah Salman ibn Sakhar, 
ayat li‟ân dalam perkara Hilâl ibn Umayyah dan ayat Qadhaf dalam kasus 
tuduhan terhadap „╭isyah. Penyelesaian kasus-kasus tersebut dapat 
diterapkan pada peristiwa lain yang serupa. Lihat Abdurra╪mān al-Suyū╢ī, al-
Itqān fī Ulūm al-Qur‟ān, (Kairo:T. pn., 1974), 110. 

53Muqsith, Islam..,359-60. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

66 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

tidak memiliki tujuan lain kecuali mewujudkan kemaslahatan 
kemanusiaan universal (jalb al-ma╣āli╪) dan menolak 
kemafsadatan (dar‟u al-mafāsid).  

Menurut Jaringan Islam Liberal, maslahat memiliki 
otoritas untuk menganulir ketentuan teks suci. Inilah yang 
dimaksud dengan ungkapan “naskh al-nu╣ū╣ bi al-ma╣la╪ah” 
sebagai spirit dari teks al-Qur‟an. Kemaslahatan merupakan 
amunisi untuk mengontrol balik keberadaan teks dengan 
menganulir beberapa teks yang sudah tidak relevan dengan 
kondisi yang ada. Dengan cara ini, cita-cita kemaslahatan akan 
senantiasa berkreasi untuk memproduksi formulasi teks 
keagamaan di tengah kegamangan dan kegagapan formulasi 
teks keagaman klasik.54 

Teks tersebut bermakna menyertakan kemaslahatan bagi 
umat manusia. Kemaslahatan yang dimaksud adalah pondasi 
paling pokok dari setiap perundang-undangan syariat Islam. 
Ini bukan karena ajaran Islam memang perlu dicocok-
cocokkan oleh opurtunistik dengan perkembangan 
kemaslahatan, melainkan karena tuntutan kemaslahatan itu 
secara obyektif mengharuskan demikian. Menarik mendengar 
pernyataan „Izzuddîn ibn „Abdi al-Sal╮m, “innamā al-taklīf 
kulluhā rāji‘atun ilā ma╣āli╪ al-„ibād (seluruh ketentuan agama 
diarahkan seluruhnya untuk kemaslahatan manusia).55 

3. Tanqî╪ al-Nu╣ū╣ bi al-„Aql al-Mujtama‘ Yajūzu (diperbolehkan 

mengoreksi teks dengan akal [pendapat] publik). Kaidah ini 
meyatakan bahwa akal publik memiliki kewenangan untuk 
mengamandemen sejumlah ketentun dogmatik agama yang 
menyangkut perkara-perkara publik dalam al-Qur‟an dan al-
Sunnah. Ketika terjadi pertentangan antara akal publik dengan 
╪arfiyah teks ajaran, maka akal publik berotoritas untuk 
mengedit, menyempurnakan, dan memodifikasinya. 
Modifikasi ini terasa sangat dibutuhkan ketika menghadapi 
ayat-ayat partikular, seperti ayat „uqūbāt, ╪udūd, qi╣ā╣, waris dan 
sebaginya. Hal tersebut menjadi bagian dari masalah yang 

                                                     
54Ibid., 362. 
55„Izzuddin ibn Abdissalâm, Qawā‘id al-A╪kām fī Ma╣āli╪ al-An‘ām, jilid 2 

(Beirut: Dār al-Jayl, t.t.), 125. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 67 

 

harus dipecahkan melalui prosedur tanqī╪ yang berupa taqyīd 
bi al-„aql, takh╣ī╣ bi al-„aql dan tabyīn bi al-„aql.56 

Ayat-ayat di atas disebut sebagai fikih al-Qur‟an, karena 
respons al-Qur‟an terhadap kasus-kasus tertentu yang 
berlangsusng dalam kondisi tertentu masyarakat Arab. 
Dengan demikian, kebenaran ayat-ayat tadi bersifat relatif dan 
tentatif, sehingga memerlukan penyempurnaan dan 
pembaharuan. Dalam tataran ini, universalisasi fikih al-Qur‟an 
tanpa melalui proses tanqī╪ harus dihindari, sebab 
membiarkan fikih al-Quran persis seperti bunyi ╪arfiyahnya 
akan mengantarkan al-Qur‟an pada perangkap yang 
mematikan spirit dan elanvital al-Qur‟an. 
Menurut kelompok liberal, akal publik harus diberi posisi 

yang penting. Ia tidak cukup hanya diperlukan sebagai pengelola 
dan alat penafsir seperti teks yang menyangkut perkara-perkara 
muamalah belaka. Akal publik perlu mendapatkan wewenang 
untuk mempertanyakan relevansi dan signifikasi ketentuan-
ketentuan spesifik legal al-Qur‟an, bahkan sekiranya dari data 
empiris diketahui secara pasti ketidakberdayaan teks dalam 
mengatasi perkara-perkara publik, maka akal publik harus 
mempertimbangkan ulang ketentuan tersebut. Akal publik 
mempunyai tanggung jawab moral intelektual untuk men-tanqī╪ 
ayat-ayat yang cukup problemtik.57 

Catatan Akhir 

Perdebatan dalam pemikiran hukum Islam tidak lagi terbatas 
pada ranah furū‘ tetapi juga merambah pada aspek lain yang 
sebelumnya telah dianggap final (ma‘lūm mīn al-dīn al-╨arūrah), hal 
ini terlihat jelas pada berbagai persoalan kontemporer, misalnya 
tentang imam dan khatib jum‟at perempuan, nikah beda agama, 
hak waris perempuan, kepemimpinan perempuan dan lain 
sebagainya.  

Para ulama dan cendikiawan muslim kontemporer dalam 
merespon isu-isu tersebut menampilkan keragaman sikap. Ada 
yang mengakomodir dan mencoba mengkompromikan, ada pula 
yang menolak secara tegas, dan juga ada yang menerima tanpa 

                                                     
56Muqhsith, Islam...,365. 
57 Ibid. 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

68 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

kritik. Polarisasi ulama dan cendikiawan muslim dalam 
merespon terhadap isu-isu kontemporer tersebut dapat 
ditemukan hampir di seluruh belahan dunia Muslim, tak 
terkecuali di Indonesia.  

Akhirnya, secara sederhana fragmentasi umat Islam dalam 
merespon issue-issue yang berkembang dalam diskursus pemikiran 
kontemporer pun terbagi menjadi tiga kelompok. Pertama, 
mereka yang secara kukuh tetap berpegang pada basis 
epistimologi yang telah dibangun oleh para ulama-ulama 
terdahulu, yakni dalam memahami nash tetap berpegang pada 
bentuk lahirnya, sehingga terkesan literalis, sekripturalis dan 
cenderung agak kaku. Kelompok ini memahami syariat itu 
bersifat absolut, oleh karenanya permanen dan tidak dapat 
berubah. Kedua, Kelompok yang sedikit banyak telah 
terpengaruh oleh pemikiran-pemikiran Filsafat Barat, sehingga 
terkesan Rasionalis, Sekularis, dus Liberalis. Pandangan-
pandangan kelompok ini bersifat inklusif, dengan 
mengembangkan pesan-pesan moral seputar keadilan, 
egalitarianisme, dengan tanpa menonjolkan simbol-simbol 
keislamaan. Bagi kelompok ini fungsi agama hanya sebagai 
kekuatan etika dan moral. Berbeda dengan kelompok pertama 
yang secara kukuh berpegang pada basis epistimologi yang telah 
dibangun oleh para ulama terdahulu, maka bagi kelompok ini 
dalam menafsirkan na╣ lebih berpegang pada substansi atau 
esensi dari na╣ tersebut. Mereka menjadikan Asbāb an-Nuzūl dan 
Asbāb al-Wurūd serta setting social dan setting sejarah sebagai 
pijakan utama dalam menentukan sebuah hukum.  

Ketiga, Corak pemikiran dari kelompok ini adalah mencoba 
mengkompromikan antara pandangan-pandangan kedua di atas. 
Atau dengan kata lain pandangan-pandangan kelompok ini 
adalah merupakan sintesa antara pandangan-pandangan kaum 
tradisionalis dan liberalis. Dalam hal penafsirannya terhadap 
nash, kelompok ini sama dengan kelompok liberalis yang 
berpegang terhadap inti atau isi dari na╣, tidak lagi literalis. Oleh 
karenanya konsep Asbāb an-Nuzūl dan Asbāb al-Wurūd serta 
setting social dan setting sejarah tetap dijadikan pertimbangan 
utama. Hanya saja yang membedakan kelompok ini dengan 
kelompok liberal adalah dalam hal metodologinya. Kalau 



Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 69 

 

kelompok ini tetap konsisten berpegang pada konsep dasar yang 
telah dibangun oleh para ulama terdahulu yang kemudian 
dijadikan metodologi standar sebagai acuan untuk memahami 
teks baik secara literal maupun kontekstual, misalnya konsep al- 
Thawābit dan al-Mutagayyirat, dan konsep Qa╢‘i dan ╫annī. Maka 
kelompok liberal tidak berpegang terhadap itu semua. Wa al-Lāh 
A„lām bi al-╤awāb.● 
 

Daftar Pustaka 
 

al-Suyū╢ī, Abdurra╪mān. 1974. al-Itqān fī Ulūm al-Qur‟ān. 
Kairo:T. pn. 

Ali, A. Mukti. 2004. “Metodologi Ilmu Agama Islam”, dalam 
Taufik Abdullah, ed. Metodologi Penelitian Agama. Yogyakarta: 
Tiara Wacana. 

al-Ghazâlî. 1322. Al-Mushtashfâ Min „Ilm al-Ushûl. Kairo: Al-
Amiriyah.  

al-Shā╢ibī. “Maqā╣īd al-Sharī‘ah sudah ada dan sudah dikenal, 
hanya saja susunannya belum sistematis”, dalam  
http://islamlib.com. 

Abdullah, Amin. 2002. Studi Agama: Normativitas atau Historisitas. 
Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Abdissalām, „Izzuddin Ibn. Qawā‘id al-A╪kām fī Ma╣āli╪ al-An‘ām. 
Volume 2. Beirut: Dār al-Jayl, t.t. 

al-Khatib, Muhammad „Ajaj. 1981. al-Sunnah Qobla Tadwīn. 
Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Shāfī„ī, Mu╪amad ibn Idrīs. 1940. al-Risālah. Mesir: Mushtafa 
al-Halaby.  

Azami, M. M. 1985. On Schacht‟s Origins of Muhammadan 
Jurisprudence. Riyadh: King Saud University. 

Anwar, M. Syafi‟i. 1995. Pemikiran dan Aksi Islam di Indonesia. 
Jakarta: Paramadina. 

Djamil, Fathurrahman. 1999. Filsafat Hukum Islam. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu. 

Eliade, Mircea. 1995. The Encyclopedia of Religion. Volume 15, ed.  
Simon & Schuster MacMillan. New York: 1 [Posisi artikel 
ada pada hlm. 1 dalam ensiklopedi tersebut]  

http://islamlib.com/id/index.php?page=article&id=309


Muhammad Harfin Zuhdi, “Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan Pemikiran dari…” 

70 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Ghazali, Abdul Muqsith. 2005. Islam Negara & Civil Society 
Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer. Jakarta: Paramadina. 

How, Alan. 1995. The Habermas-Gadamer Debate and the Nature of 
the Social. Avebury: Aldershot.  

Imarah, Muhammad. 1989. Perang Terminologi Islam Versus Barat. 
Jakarta: Logos. 

Jary, David dan Jary, Julia. 1991. The Harper Collins Dictionary of 
Sociology. New York: HarperCollins Publishers. 

Mandzur, Ibn. 2003. Lisān al-„Arāb. Kairo: Dār al-Hadith. 
Ma‟arif, Syafi‟i. 1995. Peta Bumi Pemikiran Islam di Indonesia. 

Jakarta: Paramadina. 
Nata, Abuddin. 2001. Peta Keberagamaan Pemikiran Islam Di 

Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada.  

Noer, Deliar. 1985. Gerakan Modern Islam Di Indonesia 1900-1942. 
Jakarta: LP3ES.  

Notingham, Elizabet K. 1987. Religion and Society. ter. Abdul 
Muis Naharong. Jakarta: Rajawali. 

Nasution, Harun. 1975. Pembaharuan dalam Islam, Sejarah 
Pemikiran dan Gerakan. Jakarta: Bulan Bintang. 

Qodir, Zuly. 2002. Wajah Islam Liberal di Indonesia: Sebuah 
Penjajagan Awal”, al-Jami‟ah: Journal of Islamic Studies, volume 
40, nomor 2 (Juli-Desember). 

Rahardjo, M. Dawam. 1992. Intelektual, Intelegensia, dan Perilaku 
Politik Bangsa. Bandung: Mizan.  

Ruslani. 2000. Masyarakat Kitab dan Dialog Antar Agama: Studi atas 
Pemikiran Muhammad Arkoun. Yogyakarta: Yayasan Bintang 
Budaya. 

Shadily, Hasan. Ensiklopedi Indonesia. Jilid 6. Jakarta: Ichtiar Baru 
Van Hoeve, tt. 

Tahido, Huzaemah. 1997. Pengantar Perbandingan Madhhab. 
Jakarta: Logos. 

Yakhot O, dan V. Podosetnik. A Brief Course of Dialectical 
Materialism. Moscow: Progrees Publisher t.t. 

Zada, Khamami. 2006. “Pemahaman Keagamaan Kelompok 
Islam Radikal Terhadap Pengembangan Multikulturalisme”, 
Jurnal Istiqra‟, volume 05, nomor 01. 


