
 





i 
 

 DAFTAR ISI 

 
 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 

 1-20  Munawir Haris, 
“Metodologi Penemuan Hukum Islam” 

 21-40  Moh. Lutfi Nurcahyono,  
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: 
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial” 

 41-70  Muhammad Harfin Zuhdi,  
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan 
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis” 

 71-102  Zaenuddin Mansyur,  
“Pembaruan Masla╪ah dalam Maqā╣īd al-Sharī„ah: 
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyāt al-Khamsah” 

 103-124  Muhammad Salahuddin,  
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis: 
Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang  
Maqā╣īd al-Sharī„ah” 

 125-142  Miftahul Huda,  
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia” 

 143-162  Adi Fadli,  
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:  
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali  
tentang Haji” 

 163-188  Muhammad Ansor,  
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan  
di Langsa Aceh” 

 189-222  Lukman Arake,  
“Pendekatan Hukum Islam  
terhadap Jihad dan Terorisme” 

LAMPIRAN- LAMPIRAN  



 

ii 
 

PEDOMAN TRANSLITERASI 
 
 

 g = غ   a  = ا

 f = ف   b = ب

 q = ق   t = ت

 k = ك   th = ث

 l = ل   j = ج

 m = م   ╪ = ح

 n = ن   kh = خ

 w = و   d = د

 h = ه   dh = ذ

 ’ = ء   r = ر

 y = ي   z = ز

 s = س

 sh  Untuk Madd dan Diftong = ش

 ā (a panjang) = آ  ╣ = ص

 ī  (i panjang) = إي  ╨ = ض

 ū (u panjang) = أو  ╢ = ط

   aw = او  ╬ = ظ

 ay = أي  ‘ = ع

 
Contoh penulisan dengan transilterasi: 

 ;(a„ūdhu bi al-Lāh min al-shay╢ān al-rajīm) اعىذ بالله من الشيطان السجيم 

 ;(bism al-Lāh al-ra╪mān al-ra╪īm)  بسم الله السحمن الحيم

سْ 
َ
ىْث

َ
ك

ْ
يْنَاكَ ال

َ
عْط

َ
 ;(innā a„╢aynāka al-kawthar)اِهّآ أ

كَ وَاهْحَسْ  صَلِّ لِسَبِّ
َ
 ;(fa╣alli lirabbika wan╪ar) ف

 .(abā╪ al-khayr╣) صباح الخير 



Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 21 

 

PEMBARUAN METODE PENEMUAN  
HUKUM ISLAM: PENDEKATAN TERPADU  

HUKUM ISLAM DAN SOSIAL 

Moh. Lutfi Nurcahyono 
(Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Program Studi Hukum Islam, Konsentrasi Hukum Keluarga 
Email: moh.lutfinurcahyono@yahoo.co.id) 

 

Abstract: The shifting of islamic law/fiqh thought from orthodoxy-truth-
based paradigm to social-meaning-based one, or from a “black-white” 
character to be a “nuanced” as well as rich perspective describes the 
flexibility of progress experienced by Islamic law. Such a change (al-
tagayyur) is a necessity and a logical consequence of its flexibility character. 
Further consequence is the necessity of continuing efforts to do the 
excavation, discovery, customization, and filtering of the change. This article 
aims to explore one of the efforts, namely the renewing of method of Islamic 
law invention, especially in this era, in the form of an integrated approach to 
Islamic law and social sciences. 

Abstrak: Bergesernya pemikiran fikih/Hukum Islam dari yang 
berparadigma “kebenaran ortodoksi” menjadi paradigma “pemaknaan 
sosial”, dari yang berwatak “hitam-putih” menjadi “bernuansa” sekaligus 
kaya perspektif menggambarkan adanya kemajuan keluwesan yang 
dialami oleh hukum Islam. Perubahan (change; al-tagayyur) semacam 
itu merupakan suatu keharusan dan konsekuensi logis dari ciri keluwesan 
tersebut. Konsekuensi lebih lanjut adalah keharusan adanya upaya terus-
menerus untuk melakukan penggalian, penemuan, penyesuaian, dan 
penyaringan dari perubahan yang terjadi. Tulisan ini bertujuan untuk 
mengeksplorasi salah satu bentuk dari usaha itu, yaitu pembaruan metode 
penemuan hukum Islam, lebih-lebih pada era sekarang, dalam wujud 
pendekatan terpadu hukum Islam dan keilmuan sosial. 

Keywords: pembaruan metode, hukum islam, sosial, penemuan hukum, 
pendekatan terpadu.  



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

22 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

MANUSIA telah mencatat bagaimana sejarah Barat yang 
memisahkan antara nilai dengan ilmu, dan ilmu dengan agama. 
Terjadi pertentangan antara para otoritas pemegang kekuasaan 
gereja dengan para sarjana-sarjana keilmuan era itu. Kekuasaan 
yang berada di bawah kendali gereja membuat para sarjana-
sarjana keilmuan dikejar-kejar, karena ide yang mereka cetuskan 
bertentangan dengan keputusan penguasa di bawah gereja. 
Timbullah kemunduran-kemunduran keilmuan di Barat sebelum 
akhirnya terjadi masa “pencerahan” yang kemudian 
memporsikan ilmu pengetahuan sebagai tolok ukur kebenaran 
akibat dari pengutamaan rasio dari pada putusan-putusan gereja 
yang terkesan menjumudkan.1 

Berbeda jauh dengan Islam yang notabene tidak 
mempertentangkan antara rasio dengan wahyu. Rasio/akal 
dengan wahyu dalam Islam berjalan dengan beriringan. Sehingga 
adanya keberiringan tersebut menimbulkan pemahaman-
pemahaman yang dapat diterima dengan lapang dada.2 Adanya 
kebebasan berijtihad adalah bukti bahwa Islam tidak menafikkan 
akal untuk memahami wahyu yang terkesan masih 

                                                             
1Galileo Galilei yang berjuang untuk menolak pendapat bahwa 

masalah-masalah ilmiah dapat diputuskan bersama dengan kekuasaan, 
apakah kekuasaan itu gereja atau dalil Aristoteles, dapat dijadikan contoh. 
Sebagian umurnya dihabiskan di penjara karena Galileo telah berani 
menerbitkan buku yang isinya membuat berang pihak gereja dengan judul 
“Dialog Tentang Dua Sistem Penting Dunia” sehingga dia diseret ke Pengadilan 
Agama Roma. Namun begitu, Michael H. Hart menempatkan dia pada 
urutan yang ke-13 dari 100 tokoh yang paling memberikan pengaruh dalam 
sejarah. Karena dengan keberaniannya, pantaslah generasi berikutnya 
mengagumi Galileo sebagai lambang pemberontakan terhadap dogma dan 
terhadap kekuasaan otoriter yang mencoba membelenggu kemerdekaan 
berfikir. Arti pentingnya yang lebih menonjol adalah peranan yang 
dimainkannya dalam hal meletakkan dasar-dasar ilmu pengetahuan. Michael 
H. Hart, Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam Sejarah (Jakarta: Pustaka 
Jaya, 1986), 99-100. 

2Sebagaimana yang dikutip oleh Syamsul Anwar: Asy-Syathibi 
menegaskan, “apabila dalam masalah-masalah shar„i naql dan akal saling 
membantu, maka dengan syarat bahwa naql didahulukan atas akal, sehingga 
naql-lah yang diikuti, dan akal dikemudiankan sehingga dia mengikuti naql. 
Akal tidak dibebaskan dalam melakukan penyelidikan kecuali sejauh yang 
dibenarkan oleh naql. Syamsul Anwar, Metodologi Hukum Islam (kumpulan 
tulisan) (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, tt), 5. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 23 

 

membutuhkan daya pikir untuk menuai intisari pesan yang ingin 
disampaikan. Sebagai bukti kita dapat mencontohkan bagaimana 
ijtihad Umar Bin al-Khattab sangat cerdas dan bijak dalam 
mengambil suatu kesimpulan dan kebijaksanaan dari suatu dalil 
agama. Beberapa polemik yang dipecahkan oleh Umar mampu 
memberikan jalan keluar yang pas. Karena Umar dalam 
berijtihadnya tidak melulu secara tekstual akan tetapi 
mempertimbangkan juga kontekstual baik sosial maupun 
psikologi.3 Sebagai penegasan bahwa umat Islam dari era Nabi 
sampai era sekarang dapat dikelompokkan menjadi dua, yaitu 
kelompok penerima keagamaan (tadayyun ╪u╨ūrī) yaitu kelompok 
yang merasakan kehadiran Rasulullah atau memperoleh 
kesempatan beragama dalam kehadiran utuh dirinya dan 
kelompok keberagamaan dengan pemahaman (tadayyun na╬arī) 
yaitu kelompok yang tidak memperoleh kesempatan hadir dalam 
proses turunnya wahyu, sehingga perlu mengandalkan 
pemahaman dan kemampuan berfikirnya sebagaimana yang 
dicontohkan oleh Umar.4 

Meskipun secara fakta sejarah bahwa Islam membuka 
selebar-lebarnya pintu ijtihad. Namun, ada saja sejumlah 
kalangan yang berpendapat bahwa pintu ijtihad dalam Islam 
telah tertutup (istibdād bi al-ra‟y). Pandangan inilah yang menurut 
Muhammad Abduh sebagai embrio kemunduran Islam itu 
sendiri. Oleh karena itulah tidak heran jikalau Abduh 
(sebagaimana yang dikutip oleh M. Quraish Shihab) membuat 
statement bahwa al-Islām ma╪jūb bi al-muslimīn (pesona ajaran 

                                                             
3Seperti tidak diberikannya zakat kepada al-mu‟allafah qulūbuhum adalah 

merupakan bukti pertimbangan kontekstual dari Umar bahwa diberikannya 
harta zakat kepada mereka “al-mu‟allafah qulūbuhum”, dikarenakan agar 
mereka berubah dan masuk Islam dan untuk menolak kemungkinan 
datangnya kejahatan dari mereka. Namun setelah Umar merasa bahwa Islam 
telah kuat dan dakwah dengan cara tersebut sudah tidak diperlukan lagi 
maka Umar berijtihad bahwa penghapusan kelompok ini dalam ashnaf adalah 
suatu keniscayaan. Meskipun hal ini terkesan menyalahi teks al-Qur’an, 
tetapi itulah cerdasnya Umar dan diakuinya peran akal dalam memahami 
wahyu dalam Islam. M. Atho Mudzhar, Membaca Gelombang Ijtihad 
(Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998), 42. 

4Muslim A. Kadir, Dasar-Dasar Praktikum Keberagamaan dalam Islam 
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 9. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

24 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Islam itu tertutupi oleh kaum muslimin).5 Sebagai salah satu 
buktinya adalah bagaimana para sarjana muslim klasik 
menganggap rekaman-rekaman historis sebagai suatu sumber 
pengetahuan di samping wahyu, mereka tidak bisa 
memanfaatkan sumber ini sepenuhnya karena dua alasan. 
Pertama, dengan pengecualian Ibnu Khaldun, para sarjana 
muslim klasik lebih banyak tertarik kepada model-model sosial 
untuk dicipta ulang dan kepada spesifikasi perilaku-perilaku 
teladan untuk dicontoh. Mereka tidak tertarik menggali pola-
pola tindakan atau menemukan kecenderungan-kecenderungan 
umum yang dapat digunakan untuk menjelaskan interaksi politik 
dan hubungan sosial. Kedua, sebagai akibat dari alasan pertama, 
para sarjana muslim klasik tidak pernah mengembangkan suatu 
metodologi untuk menganalisis fenomena sosial.6 Sehingga tidak 
jarang menimbulkan sikap fanatik (ta‘assub) yang berlebihan. 
Sampai-sampai Khalid Abou el-Fadl berusaha memberikan 
pelurusan kepada umat Islam dengan memperjuangkan untuk 
menghindarkan sikap despotism (sebagai akibat terlalu fanatik 
berlebihan) dengan metodologi yang bertumpu pada 5 hal, yaitu 
kejujuran (honesty), kesungguhan (diligence), pengendalian diri (self 
restraint), pengetahuan (comprehension), dan keshalehan/ 
kebijaksanaan (reasonableness).7  

Kita telah memahami bahwa fikih merupakan salah satu 
disiplin ilmu dalam Islam. Berbeda sifat dengan ketauhidan 
(i‘tiqādiyah) dan ahlak (khulūqiyah) yang qa╢‘ī, dia hadir secara 
╬annī. Tujuannya untuk lebih mengena terhadap permasalahan 
yang selalu berkembang dan rumit. Meskipun demikian, menjadi 
sangat berkesan kepada kita sebagai wakil Tuhan (baca: 
khalīfatullāh) untuk selalu dan selalu menggali khasanahnya. Hal 
ini terbuka untuk berbagai kalangan, dengan catatan adanya 
verifikasi, terbuka dengan pihak yang lain, dan tidak 

                                                             
5M. Quraish Shihab, Jilbab Pakaian Wanita Muslimah (Jakarta: Lentera 

Ilahi, 2010), 4. 
6Louay Safy, “Ke Arah Pendekatan Terpadu Dalam Kajian Hukum 

Islam dan Sosial” penj. Syamsul Anwar dalam Syamsul Anwar, Metodologi 
Hukum Islam (kumpulan tulisan) (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, tt), 141. 

7Khalid Abou El Fadl, Speaking in God‟s Name (England: One World 
Oxford, 2003), 55-6. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 25 

 

memaksakan kehendak.8 Maka dengan begitu jadilah fikih itu 
bukan merupakan aturan-aturan yang memaksa (a╪kām) akan 
tetapi lebih bermartabat yaitu dengan pemahaman-pemahaman 
(fahm).9 Lebih-lebih pada persoalan mu„amalah, problematika 
yang muncul membutuhkan penyelesaian dengan metodologi 
yang tepat guna. Tepat guna yang dimaksud adalah bisa menggali 
inti sari na╣. Mulai dari ma‘qūl al-nā╣, mafhūm al-nā╣, dan rū╪ al- nā╣ 
bisa benar-benar terealisasikan secara sistemik. Hal itu 
mengerucut kepada upaya untuk menemukan „illah al-╪ukm dan 
maqā╣īd al-sharī„ah pada tiap-tiap problematika yang dihadapi. 

Bertolak dari hal itulah tulisan ini mencoba untuk membahas 
metode penemuan hukum Islam dengan menyajikan bagaimana 
model pendekatan tekstual, historis, yang kemudian terjadi 
perpaduan pendekatan hukum Islam tersebut dengan sosial. Ini 
sebagai upaya untuk mensinergiskan perkembangan keilmuan 
modern dengan metodologi klasik hukum Islam.10 Dengan 

                                                             
8Terkait dengan metodologi hukum Islam yaitu ushul fikih sebagaimana 

kesimpulan Satria Effendi yang menyatakan bahwa “tidak ada satu ushul 
fikih yang dapat dianggap terbaik karena masing-masing memiliki 
keunggulan dan kelemahan. Ushul fikih terbaik adalah gabungan berbagai 
aliran, dengan meraih aspek-aspek yang dipandang terbaik dari tiap-tiap 
aliran. Untuk itu, sikap keterbukaan perlu dikembangkan”. M. Zein Satria 
Effendi, “Metodologi Hukum Islam”, dalam Amrullah Ahmad, dkk (ed.), 
Dimensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional (Jakarta: Gema Insani 
Press, 1996), 127. 

9Kita dapat mengamati bagaimana sistem pendidikan di pesantren yang 
terkesan menuai kefanatikan. Dalam hal fikih cenderung mengajarkan salah 
satu madzhab saja tanpa mempertimbangkan madzhab yang lain. U╣ūl 
fiqhnya juga searah dengan fikih yang diajarkan. Pengembangan intelektual 
santri dirasa memuaskan ketika tidak berbenturan dengan pendapatnya kyai. 
Sistem musyawarah/shawir hanya penyampaian gagasan para ulama-ulama 
tidak pada taraf mampu mendiskusikan metodologinya atau u╣ūl fiqhnya. 
Oleh karena itulah kefanatikan dalam berfikih tidak bisa dihindari. Fikih 
diposisikan sebagai produk final yang dijadikan alat untuk menjastifikasi 
bukan sebagai bentuk hasil usaha yang tidak pasti menuai kepastian dalam 
sebuah keputusan. Lebih lengkapnya baca Abdul Mughits, Kritik Nalar Fiqh 
Pesantren (Jakarta: Kencana, 2008). 

10Hal ini sejalan dengan keinginan Nurkholish Madjid walaupun dia 
bukan ahli hukum Islam, namun setidaknya gagasannya bisa menjadi 
pertimbangan. Dia menginginkan supaya para ulama itu mempunyai banyak 
pilihan dalam konteks problematika umat. Hal ini sebagai upaya untuk 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

26 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

begitu fikih yang berarti pemahaman-pemahaman (fahm) akan 
memberikan warna tersendiri bagi para penggagas (baca: ulama) 
itu sendiri lebih-lebih pihak yang meminta fatwanya. Hal ini 
menjadikan para penggagas itu luas dalam pilihan-pilihan 
hukumnya. Sehingga kedogmatisan akan tergantikan dengan 
keluwesan. Akan tetapi terlebih dahulu sedikit akan diulas secara 
singkat tentang pengomposisian akal dan wahyu dalam Islam 
serta kaitan wahyu dan realisasinya. 

Akal dan Wahyu dalam Islam 

Manusia sebagaimana yang diketahui terdiri dari dua 
substansi yaitu ruh atau jiwa dan jasad. Keduanya memiliki 
kebutuhan yang berbeda-beda. Jasad akan menjadi sehat dan 
bahagia manakala kebutuhanya serba tercukupi. Kebercukupan 
tersebut terasa manakala akal manusia diperankan secara 
maksimal untuk menyeleksi hal-hal yang dibutuhkan oleh jasad 
tersebut. Dengan akal, jasad akan memperoleh ketenangan dan 
kesenangannya. Dengan akal pula, jasad akan mampu 
memaksimalkan fungsi-fungsinya dengan baik. Dengan akal, 
jasad akan berperan sebagaimana karakter dasar manusia sebagai 
makhluk sosial. Akal yang dimaksud di sini adalah akal yang 
berbudi tentunya. Artinya keberfungsian akal itu akan menuai 
kepositifan dan kemashlahatan bagi jasad. Hal ini sebagai 
pembeda bahwa manusia yang mempunyai akal yang berbudi 
akan mampu terbedakan dengan sendirinya dengan makhluk-
makhluk yang lain. Ini penting untuk ditekankan. Akal tanpa 
budi akan menjatuhkan martabat manusia sebagai makhluk yang 
hidup pada tingkatan yang paling tinggi dari pada yang lain. 
Manusia bisa lebih parah kedudukannya dengan yang lain jika 
tidak menghiasi akal dengan budi.11 Maka dari hal itulah akal di 

                                                             
menghindari kedogmatisan. Oleh karena itu, pertimbangan-pertimbangan 
keilmuan modern harus menjadi titik temu untuk menyelesaikan berbagai 
persoalan. Sebagai upaya untuk lebih mengkayakan prespektif, berbagai 
pintu yang berlainan (bāb mutafarriqah) menjadi terbuka, sehingga kemudahan 
dan keluwesan dalam beragama Islam menjadi terealisasi. Nurkholish 
Madjid, “Metodologi dan Orientasi Studi Islam Masa Depan”, Jurnal Jauhar 
Vol. 1, nomor. 1 (Desember 2000). 

11Baca Sidi Gazalba, Ilmu, Filsafat dan Islam Tentang Manusia dan Agama 
(Jakarta: Bulan Bintang, 1978). 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 27 

 

dalam Islam ditempatkan kepada peranan yang penting (al-dīn 
huwa al-‘aql, lā dīn liman lā ‘aql lah).12 

Pada substansi yang berupa ruh atau jiwa, manusia 
mengalami kepuasan bukan dengan akal akan tetapi dengan qalb 
atau mata batin (inquiry). Ruh yang membutuhkan ketenangan 
yang sifatnya gaib akan selalu mencari sandaran untuk 
memuaskan gejolak dan kegalauannya. Pada kondisi inilah agama 
menjadi sangat dibutuhkan oleh manusia yang sadar dengan 
gejolak jiwa atau ruhnya.  

Islam sebagai agama melalui al-Qur’an berusaha 
memberikan petunjuk kepada manusia bagaimana manusia bisa 
menuai ketenangan baik jasmani lebih-lebih rohani. Al-Qur’an 
sebagai wahyu itu tidak lain sebagai bentuk “khi╢āb sapaan” 
Tuhan kepada manusia untuk selalu dalam berhidup yang 
menyehatkan jasmani dan rohaninya. Adanya hukum atau 
aturan-aturan tidak lain untuk merealisasikan tujuan tersebut. 
Dalam Islam, hukum dipandang sebagai bagian dari ajaran 
agama, dan norma-norma hukum bersumber pada agama. Umat 
Islam meyakini bahwa hukum Islam berdasarkan wahyu Ilahi. 
Oleh karena itu, ia disebut syariah, yang berarti jalan yang 
digariskan Tuhan untuk manusia.13  

Kesehatan jasmani dan rohani itu akan terwujud manakala 
dua hal yang berperan selalu berdampingan yaitu akal dan mata 
hati (inquiry). Baik-buruk, benar-salah, dan halal-haram adalah 
hal-hal yang membutuhkan pendekatan secara akal dan mata 
hati. Hal ini terbukti bagaimana al-Qur’an menyuruh manusia 
untuk berfikir, berakal sehat, meneliti kejadian, meresapi 
kandungan al-Qur’an, menenangkan jiwa, dan bersikap ilmiah 
dalam menanggapi permasahan. Ketika manusia bisa 
memaksimalkan akal budinya dan memunculkan mata hatinya 
maka itulah manusia yang dikatakan sebagai khalifah atau ulū al-
albāb di Bumi, membingkai Islam dengan nilai-nilai yang 
memberikan rahmat bagi semua, sehingga di dunia ╪asanah, di 

                                                             
12Akh. Minhaji, “Sejarah Sosial Pemikiran Hukum Islam,” dalam 

Antologi Hukum Islam, ed. Akh. Minhaji dkk (Yogyakarta: Program Studi 
Hukum Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2010), 46. 

13Syamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syari‟ah Studi tentang Akad dalam 
Fiqih Muamalat (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 3. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

28 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

akhirat juga ╪asanah, dan terhindar dari api neraka. Itulah hikmah 
ketika akal dan wahyu bisa dimaksimalkan secara beriringan oleh 
manusia dengan sadar. Kaitannya dengan metodologi hukum 
Islam, asy-Syatibi sebagaimana al-Ghazâli menjadikan naql 
(wahyu) sebagai epistemologi primer dalam kajian ushul fikih, 
sedangkan aql dan empirik sebagai epistemologi sekunder.14 
Walaupun posisi akal itu sekunder, tapi al-Shatibi memberikan 
peran pada akal jauh lebih besar dari pada ulama sebelumnya, 
termasuk al-Gazâli. Menurut al-Shatibi, akal berperan besar 
dalam tiga bentuk, yaitu silogisme (al-istintaj), induksi (al-istiqra‟), 
dan menangkap maqā╣id al-shari„ah.15 

Wahyu dan Realisasinya 

Selama ini metode yang digunakan untuk memahami wahyu 
adakalanya bersifat deduktif dalam artian hal yang tertera dalam 
teks kemudian dicocokkan dengan kejadian yang terjadi. Kita 
memang meyakini bahwa apa yang disampaikan wahyu mutlak 
benarnya sehingga gaya deduktif yang diterapkan adalah suatu 
keniscayaan dalam berfikir. Gaya deduktif ini umumnya dipakai 
oleh para sarjana yang memang background keagamaannya 
dominan. Gaya ini memudahkan untuk mereka dalam mencari 
solusi atas permasalahan yang timbul. Namun begitu, adanya 
gaya induktif juga merupakan suatu gaya untuk memahami 
wahyu bagi para sarjana yang berangkat bukan dari ilmu 
keagamaan dan ini penulis rasa adalah sangat tepat diterapkan 
oleh mereka yang bergelut dalam bidang ilmu pengetahuan 
empiris. Tidak lain dengan induktif yang mereka pakai akan 
menjadikan pengetahuan empiris mereka bersifat transendental. 
Maksudnya dalam berempiris mereka selalu memfinalkan kepada 
suatu keteraturan yang bersumber dari keyakinan-keyakinan 
agama. Sangat beruntunglah para sarjana yang mampu 
menggabungkan nalar deduktif dan induktif. Tidak lain para 
sarjana tersebut adalah sarjana-sarjana lulusan PTAI. Pada era 
sekarang-di mana permasalahan sudah semakin rumit-, 

                                                             
14Muhyar Fanani, “Teks, Akal, dan Indera Sebagai Epistemologi Ilmu 

Ushul Fikih: Kajian Atas Pemikiran Abu Ishaq ash-Shatibi”, Mukaddimah, 
Jurnal Studi Islam, nomor. 11 Th. VII/2001, 21. 

15Ibid, 23. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 29 

 

dibutuhkan cara dan metode yang harus bisa memberikan jalan 
penyelesaian di semua lini kehidupan. Wahyu dalam konteks ini 
harus difahami dari berbagai sudut pandang dan pendekatan. 
Lebih-lebih sebagai bukti bahwa Islam adalah agama yang 
memberi rahmat untuk semua.  

Oleh karena itulah, memahami wahyu pada era sekarang 
membutuhkan pendekatan dan teori yang memadai, sebagai 
pertimbangan bahwa zaman akan selalu berkembang. Untuk itu, 
teori dan pendekatan juga harus bisa mengimbanginya. Tepatlah 
kiranya pendekatan interdisiplin dan multidisiplin mulai dilirik 
dalam kajian Islam, khususnya ketika muncul kesadaran akan 
lemahnya setiap pendekatan, sekaligus tidak mewadahi sikap 
arogansi ilmiah, dengan merasa cukup hanya dengan melihat dan 
menggarap satu dimensi dari realitas yang hakikatnya plural. 
Paradigma interdisiplin dan multidisiplin ini di sebagian 
Perguruan Tinggi Islam seperti di UIN Sunan Kalijaga 
Yogyakarta diposisikan sebagai paradigma keilmuan dengan 
istilah “integrasi-interkoneksi ilmu”, baik pada tataran teoritis, 
maupun praktis kombinasi antara keduanya. 

Paradigma integrasi-interkoneksi ilmu hakikatnya ingin 
menunjukkan bahwa antar berbagai bidang keilmuan, termasuk 
antar pendekatan yang dipakai dalam kajian, sebenarnya saling 
memiliki keterkaitan, karena memang yang dibidik oleh seluruh 
disiplin keilmuan tersebut adalah realitas alam semesta yang 
sama, hanya saja dimensi dan fokus perhatian yang dilihat oleh 
masing-masing berbeda. Oleh karena itu rasa superior, 
eksklusifitas, pemilahan secara dikotomis terhadap bidang-
bidang keilmuan yang dimaksud hanya akan merugikan diri 
sendiri, baik secara psikologis maupun secara akademis ilmiah. 
Betapapun setiap orang ingin memiliki pemahaman yang parsial 
dan reduktif. Maka dengan menimbang asumsi ini seorang 
ilmuwan perlu memiliki visi integratif-interkonektif. Mengkaji 
satu bidang keilmuan dengan memanfaatkan bidang keilmuan 
lainnya itulah integrasi dan melihat keterkaitan antara berbagai 
disiplin ilmu itulah interkoneksi.16 

                                                             
16M. Amin Abdullah, “Kata Pengantar”, dalam Pendekatan terhadap Islam 

dalam Studi Agama, ed. Richard C. Martin (Yogyakarta: Suka Press, 2010), ix. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

30 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Tidak jauh berbeda dengan apa yang dipaparkan di atas, 
dalam penemuan hukum juga berusaha memahami wahyu tidak 
hanya dari tekstual saja, melainkan juga dalam segi historisnya. 
Dari keterpaduan itu kemudian dikaitkan dengan realita sosial 
yang sedang terjadi. Hal ini berkaitan dengan upaya untuk 
memperbarui metode penemuan hukum yang terkesan sudah 
tidak memberikan sumbangsih penyelesaian masalah. Ada dua 
model yang ditawarkan oleh Prof. Syamsul Anwar yaitu: model 
Louay Safi dan model Muhammad Anas al-Zarqa’.17  

Terkait dengan dua model itu, ada tiga hal yang perlu 
digarisbawahi terkait dengan era postmodern seperti saat ini. 
Pertama, semoga masa postmodern kali ini menjadi momentum 
untuk memberikan perhatian terhadap metodologi kajian 
keagamaan yang secara tradisional berkembang di kalangan 
masyarakat sekaligus mencoba mengembangkan dengan 
memperhatikan perkembangan metodologi kajian agama (atau 
ilmu sosial pada umumnya) yang berkembang saat ini. Dengan 
demikian, perubahan itu terjadi bukan hanya pada dataran 
realitas sosial yang mungkin dipengaruhi oleh kerangka berpikir 
yang ada tetapi juga sangat dimungkinkan pada dataran 
metodologi disebabkan oleh perubahan realitas sosial. Jadi antara 
realitas sosial dan kerangka berpikir yang digunakan dalam 
menjelaskan realitas sosial tersebut diharapkan berhubungan 
secara simbiosis. Kedua, munculnya pemikiran-pemikiran yang 
orisinil dan kreatif di kalangan ahli hukum Islam pada umumnya. 
Ketiga, sudah saatnya kemampuan penelitian ahli u╣ūl al-fiqh untuk 
semakin ditingkatkan dan dikembangkan. Jika hal tersebut 
dilaksanakan maka secara seksama niscaya umat Islam akan 
terlepas dari cengkraman krisis intelektual (al-azmah al-fikriyah) 
dalam menghadapi persoalan kontemporer.18 

Dua Model Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam 

Sebagaimana yang telah disinggung di atas bahwa penulis 
akan memaparkan dua model yang penulis kutip dari tulisan 
Prof. Syamsul Anwar yaitu model Louay Safi dan model 

                                                             
17Syamsul Anwar, Metodologi…, 17. 
18Akh. Minhaji, “Reorientasi Kajian Ushul Fiqh”, al-Jami‘ah,. 63/VI 

(1999), 20-1. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 31 

 

Muhammad Anas al-Zarqa’. Sebelum memaparkannya penulis 
akan mempertegas bahwa apapun metode yang digunakan untuk 
menemukan hukum Islam, yang harus diperhatikan adalah ruh 
dari pada hukum Islam itu harus dipegang dengan seksama. Ruh 
tersebut adalah jalb al-ma╣āli╪ wa dar„u al-mafāsid (menuai 
kemashlahatan dan menolak kerusakan). Bahkan para fuqaha’ 
lebih mengedepankan jalb al-ma╣ali╪-nya.19 

Model Louay Safi  

Safi dalam model penemuan hukumnya menitikberatkan 
pada pemahaman tekstual a la dia dan sosial. Safi kemudian 
berusaha mengintegratifkan keduanya dengan berpegangan 
kesimpulan-kesimpulan yang sudah didapatkan. Untuk lebih 
jelasnya berikut model penyimpulan tekstual Safi untuk 
menemukan hukum-hukum dan konsep-konsep dari teks-teks 
al-Qur’an dan hadis:20 
a) Mengidentifikasi semua pernyataan tekstual yang berkaitan 

dengan masalah yang sedang dihadapi; 
b) Memahami dan melakukan penafsiran terhadap teks-teks 

yang terkait tersebut baik secara ta╪līlī (satu persatu) maupun 
secara maw╨ū‘ī (dalam hubungan satu sama lain). Pemahaman 
tersebut dilakukan dalam kerangka bahasa Arab dan makna 
setiap pernyataan ditentukan dalam tiga konteks saling 
berkaitan, yaitu tekstual, diskursif, dan historis; 

c) Melakukan eksplanasi terhadap teks-teks tersebut, yaitu 
menggali kausalogis yang melandasi ketentuan atau tuntunan 

                                                             
19Lebih lanjut lihat Sayyid Abu Bakr Al-Ahdali, Na╬ām al-Fara> id al-

Bahiyyah (Kediri: al-Madrasah Hidayatu al-Mubtadi’in, tt), 9, yang berbunyi: 

 قاعدة واحدة مكملا # بل بعضهم قد زجع الفقه الى

 والدزء للمفاسد القبائح #  وهي اعتباز الجلب للمصالح 

 اول جزء هره وقبل #  بل قال قد يسجع كله الى 

Artinya: Bahkan, sebagian ulama benar-benar mengembalikan fikih (hanya) 
pada satu kaidah secara sempurna, yaitu mempedomani penarikan 
kemaslahatan dan meninggalkan kerusakan) yang jelek. Bahkan sebagian 
ulama (yang lain) terkadang mengembalikan seluruh fiqh (hanya) pada 

bagian pertama dari kaidah ini (جلب المصالح). Dan pandangan ini dapat 

diterima” 
20Syamsul Anwar, Metodologi…, 17-20. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

32 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

yang terdapat di dalam teks yang sedang dikaji. Tujuan 
langkah ini adalah untuk menemukan properti atau atribut 
bersama yang dimiliki oleh sejumlah obyek yang memberi 
justifikasi penggunaan terma-terma yang sama sebagai 
referensi obyek-obyek tersebut; 

d) Menyimpulkan hukum-hukum dan aturan-aturan, kemudian 
melakukan suatu proses abstraksi membangun suatu sistem 
dan prinsip-prinsip umum yang koheren dari aturan-aturan 
dan hukum-hukum yang disimpulkan itu. 
Adapun prosedur analisis sosialnya terdiri atas empat 

langkah yang kurang lebih paralel dengan prosedur penyimpulan 
tekstual, yaitu: 
a) Menganalisa tingkah laku individu-individu dalam fenomena 

sosial yang sedang dikaji untuk menemukan tiga faktor 
diterimanya, yaitu tujuan berupa sasaran-sasaran yang hendak 
diwujudkan oleh pelaku; motif berupa dorongan-dorongan 
psikologis pelaku untuk bertindak yang lahir baik dari suatu 
komitmen moral atau kepentingan-kepentingan; dan aturan 
berupa prosedur teknis yang tersedia dan yang harus diikuti 
oleh pelaku untuk mencapai tujuan tindakannya; 

b) Mengklasifikasi berbagai modus dan tipe tindakan 
berdasarkan persamaan-persamaan dan perbedaan-perbedaan 
komponennya; 

c) Mengindentifikasi aturan-aturan umum yang menguasai 
interaksi berbagai kelompok yang diidentifikasi pada langkah 
pertama; 

d) Mensistematikan aturan-aturan umum yang disimpulkan 
dalam langkah sebelumnya untuk membentuk suatu sistem 
yang koheren dan konsisten.  
Dari dua penyimpulan di atas, kemudian Safi 

mensistematikakan suatu pendekatan integratif yang 
prosedurnya sebagai berikut: 
a) Menganalisis teks dan fenomena sampai pada kesimpulan 

yang berupa komponen-komponen dasar yaitu terdiri dari 
pernyataan dan perilaku; 

b) Mengelompokkan pernyataan atau perilaku yang serupa di 
bawah satu kategori; 

c) Mengidentifikasi tema yang bisa menyatukan ragam kategori; 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 33 

 

d) Mengidentifikasi aturan umum (general rules) dan tujuan-tujuan 
yang mengendalikan interaksi atau interrelasi berbagai 
kategori; 

e) Mensistematikan himpunan hukum (aturan) yang diperoleh 
melalui prosedur di atas sebagai berikut: 

 
Prosedur penyimpulan tekstual 

 

 
 
 

Prosedur penyimpulan sosio-historis 
 

 
 

Identifikasi tujuan-tujuan dan aturan-
aturan tindakan yang dipilih 

Pengelompokan tindakan sejenis dalam 
satu kategori 

Identifikasi aturan-aturan universal yang 
menguasai hubungan antar kelompok 

Sistematisasi aturan-aturan universal 

Sistematisasi aturan-aturan dan 
konsep-konsep umum 

Interpretasi pernyataan 

Eksplanasi (ta„līl) peryataan 

Identifikasi pernyataan-pernyataan 
relevan 

Derivasi aturan-aturan dan 
konsep-konsep umum 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

34 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Model al-Zarqa’ 

Tokoh yang memberikan kontribusi bagi metode pembaruan 
khususnya pendekatan integratif adalah Muhammad Anas az-
Zahra’. Dalam metodenya dia berusaha menemukan bagaimana 
sistem ekonomi yang berlandaskan syariah (al-Qur’an dan 
Hadis). Dia memisahkan pernyataan-pernyataan syariah dan 
ekonomi ke dalam dua kategori, yaitu pernyataan-pernyataan 
normatif (preskriptif) dan pernyataan-pernyataan deskriptif 
(positif), kemudian mencari titik temu antara pernyataan Islam 
(wahyu) dan pernyataan ekonomi, dan mengganti pernyataan 
ekonomi yang tidak sesuai dengan pernyataan Islam (wahyu) 
sehingga dari proses tersebut secara keseluruhan ditemukan 
sintesis syari’ah dan ekonomi yang melahirkan ilmu ekonomi 
Islam.21  

 

 
 
Hasil akhir dari perpaduan ilmu ekonomi dengan agama 

Islam adalah terbentuknya ilmu ekonomi Islam, yang seharusnya 
terdiri dari pernyataan-pernyataan berikut: 
1. Kelompok 3, yaitu pernyataan-pernyataan normatif dan 

postulat-postulat Islam (dalam arti wahyu), dan di antara 
kandungan kelompok ini adalah ketentuan-ketentuan hukum 
dan kaidah-kaidah sistem ekonomi Islam (atau mazhab 
sebagaimana beberapa ahli lebih suka menamakannya). 

2. Kelompok 4, yaitu kategori-kategori deskriptif Islam yang 
berkaitan dengan ekonomi. 

                                                             
21Ibid., 20. 
 

Pernyataan 

Islam 
Pernyataan 

Ekonomi 

 

 

Pernyataan 

Deskriptif 

Pernyataan 

Deskriptif 

Pernyataan 

Normatif 

Pernyataan 

Normatif 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 35 

 

3. Kelompok 6, yaitu kategori-kategori deskriptif ekonomi. 
Alz-Zarqa’ lebih memposisikan diri dengan berpendapat 

bahwa integrasi wahyu dan rakyu (akal dan pengalaman empiris) 
dalam ilmu hukum Islam bergerak dari titik yang berbeda, 
namun bertemu dengan upaya para pendukung tesis integrasi ini 
pada titik yang sama. Islamisasi pengetahuan melakukan integrasi 
wahyu ke dalam aktifitas keilmuan karena dimensi wahyu inilah 
dalam sistem pengetahuan sekarang yang sekuler telah 
disisihkan. Dalam ilmu hukum Islam gerakan integrasi terjadi 
sebaliknya, yaitu bagaimana mengintegrasikan ra‟y ke dalam 
metodologi hukum Islam, karena dimensi empiris inilah yang 
selama ini kurang mendapat perhatian. 

Hukum Islam senyatanya harus dikembalikan kepada tradisi 
pembentukannya. Dengan berangkat dari metodologi dan 
berangkat dari pembenahannya maka akan memberikan hukum 
yang dihasilkan akan terkesan sebagai hukum yang memang in 
action bukan in books saja. Hukum yang berangkat dan 
menempatkan sebagai in action sebagai karakter maka penafsiran 
sosiologi terhadap ide-ide hukum menjadi penting. Kurang lebih 
penafsiran sosiologi itu menurut Roger Cotterrell meliputi tiga 
hal yaitu: Pertama, hukum dilihat sebagai fenomena sosial dalam 
artian hukum merupakan bidang pengalaman yang harus 
difahami dari aspek hubungan sosial secara umum, baik antar 
individu, individu dengan kelompok, maupun kelompok dengan 
kelompok. Kedua, fenomena sosial harus difahami secara empiris 
melalui pengecekan sejarah sosialnya. Ketiga, harus difahami 
dengan sistematis, dari pemahaman yang khusus kepada 
pemahaman yang umum. Hal ini akan memberikan kejelasan 
tentang kekhasan perspektif dan kekayaan yang unik dalam 
konteks teoritis guna memberikan orientasi penafsiran yang 
beragam.22  

Hasil dari penafsiran tersebut tidak lain untuk memberikan 
keleluasaan bagi seseorang untuk memberikan solusi hukum 
secara lebih mengena. Hal ini tidak lain untuk meniadakan kesan 
kekakuan dalam memberikan solusi. Solusi hukum yang 

                                                             
22Roger Cotterrell, “Why Must Legal Ideas be Interpreted 

Sociologically?”, Journal of Law and Society, volume 25, nomor 2 (Juni, 1998), 
183. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

36 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

ditawarkan–sebagai bentuk pertimbangan moral-tidak terkesan 
dogmatis karena pilihan-pilihan perspektif yang ditawarkan 
mampu memberikan warna pilihan sesuai dengan prinsip agama 
Islam sebagai agama yang tidak menyulitkan pemeluknya.23 Jika 
az-Zarqa’ berupaya memberikan pengaruh keislaman kepada 
ilmu umum maka berbeda dengan yang ditawarkan oleh 
Nurchalish Madjid yaitu membedakan kebaikan yang normatif 
dan kebaikan yang historis-operasional.24 

Catatan Akhir 

Dari pemaparan di atas, maka sebenarnya semua mengarah 
kepada upaya menggiring hukum Islam dengan sebuah 
metodologi keterpaduan. Pola umumnya dapat disarikan dalam 
lima prosedur sebagai berikut: 
1. Analisis terhadap teks/fenomena hingga sampai kepada 

komponen-komponen dasarnya, yaitu pernyataan-
pernyataan/tindakan-tindakan. 

2. Pengelompokkan pernyataan-pernyataan/tindakan-tindakan 
ke dalam satu jenis kategori. 

3. Identifikasi peraturan-peraturan yang menyatukan berbagai 
kategori. 

                                                             
23Senada dengan kegelisahan yang dirasakan oleh Nurcholish Madjid 

sewaktu memberikan orasi pada ceramah umum “Metodologi dan Orientasi 
Studi Islam Masa Depan” pada tanggal 4 September 2000, yang 
diselenggarakan oleh Lembaga Penelitian dan Penerbitan (LPP) Program 
Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Dia berpendapat bahwa 
konversi IAIN menjadi UIN, kurang tepat karena minat menjadi ulama 
agaknya akan mengalami marginalisasi. Ada tanda-tanda bahwa menjadi 
ulama cenderung menjadi pilihan terakhir. Selain itu, ada pula 
kecenderungan bahwa sebagian mahasiswa yang memilih berstudi di IAIN 
itu dikarenakan mereka tidak diterima pada perguruan tinggi lainnya. Jika 
menjadi ulama merupakan pilihan terakhir, maka hal ini akan sangat 
berbahaya bagi masa depan umat Islam. Hal ini berarti bahwa niatan untuk 
mengkaji Islam sudah tidak murni lagi. Jika dipertegas, boleh jadi, sebagian 
mereka berpandangan demikian:”dari pada menganggur, lebih baik jadi ulama.” 
Hal ini sangat berbahaya karena “jika menjadi ulama merupakan pilihan 
terakhir”, berarti kita akan memperoleh bahan/bibit SDM yang berkualitas 
rendah. Nurcholish Madjid, “Metodologi dan Orientasi Studi Islam Masa 
Depan”, Jurnal Jauhar, volume 1 nomor 1 (Desember 2000), 3. 

24Ibid., 5-7. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 37 

 

4. Identifikasi aturan-aturan dan tujuan-tujuan umum yang 
menguasai interaksi dan interrelasi berbagai kategori. 

5. Sistematika himpunan aturan yang diperoleh melalu 
prosedur-prosedur terdahulu (yaitu menghilangkan 
kontradiksi). 
Adanya pengujian antara aturan-aturan dan tujuan-tujuan 

sistem tindakan (fenomena sosial) dan sistem teks (wacana) 
dengan berpacu pada dua hal: 
1. Sistem yang diturunkan dari wahyu dapat digunakan sebagai 

kerangka evaluasi, tanpa mencampuradukkan antara yang 
ideal dan yang aktual. 

2. Apabila praktik aktual aturan-aturan dan tujuan-tujuan yang 
diakui (baik ilahi atau tidak), aturan-aturan dan tujuan-tujuan 
aktual yang terkandung dalam praktik dapat direkonstruksi 
dan diperbandingkan dengan yang ideal. 
Adapun kerangka teoretis dan pembentukan teorinya sesuai 

dengan perangkat pernyataan-pernyataan universal yang 
diturunkan dari rekaman-rekaman wahyu dan historis 
membentuk kerangka teoritis yang menjadi dasar suatu teorisasi 
mengenai fenomena. Sistem aturan-aturan yang berdasarkan 
kenyataan dan berdasarkan wahyu tidak bersifat mutlak dan juga 
tidak tertutup. Akan tetapi sistem tersebut tunduk kepada suatu 
proses perbaikan dan penyempurnaan terus-menerus. 
Penyempurnaan kerangka teoretis lahir dari upaya yang 
bertujuan untuk memanfaatkan himpunan aturan-aturan 
universal yang tersedia untuk tujuan menjelaskan fenomena 
sosial atau untuk pembentukan teori yang menetapkan aturan-
aturan dan konsep-konsep khusus untuk menjelaskan suatu 
fenomena spesifik. 

Proses pembentukan teori memberikan kita kesempatan 
untuk menguji, mengklarifikasi, dan memperluas kerangka teori. 
Proses pembentukan teori berlangsung dua tahap: 
1. Seperangkat prinsip universal dimasukkan ke dalam suatu 

teori yang didesain untuk menjelaskan atau meramalkan, dan 
selanjutnya membimbing, tindakan di dalam suatu interaksi 
menusia tertentu. 

2. Kebenaran teori itu diuji dengan menghadapkan hipotesis 
yang diturunkan dari teori tersebut kepada tindakan-tindakan 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

38 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

atau peristiwa-peristiwa yang diobservasi. Selama mampu 
memberikan kepada kita penjelasan-penjelasan yang jelas atau 
prediksi-prediksi yang akurat, teori tersebut harus dianggap 
benar. Akan tetapi ketidaksesuaian yang terjadi berulang-
ulang antara tindakan yang diamati dan hipotesis yang 
diturunkan dari teori menunjukkan ketidakbenaran dan 
ketidakakuratan beberapa aturan universal dan menunjukkan 
tidak memadainya teori tersebut, dan dengan demikian 
mengharuskan modifikasi teori atau aturan-aturan dan 
konsep-konsep yang dikembangkan itu. 
 
Model yang diusulkan (pendekatan terpadu terhadap analisis 

tekstual dan kontekstual) 
 

 
 
Artinya, dari proses yang terpadu tersebut diharapkan akan 

mampu menjawab problematika yang terjadi. Problematika 
tersebut senyatanya tidak terbahas oleh para pendahulu dan telah 
menjadi rumit. Sebagai usaha penyelesaiannya adalah dengan 
keterpaduan yang telah dimaksudkan. Keterpaduan itu tidak lain 
sebagai upaya untuk memberikan penyelesaian yang tidak 

Rekaman sejarah Rekaman wahyu 

Kerangka teoretis (teori umum) 

 Hukum-hukum yang disimpulkan dari 
wahyu 

 Hukum-hukum yang disimpulkan dari 
sejarah 

Teori sosial 

Observasi Hipotesis 

Realitas Sosial 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 39 

 

memberatkan. Hal ini selaras dengan nasehat Abu Sa’id bin 
Lubb kepada asy-Syatibi yang dikutip oleh Muhyar Fanani:25 

“Aku ingin menceritakan sebuah kaidah penting dalam persoalan fatwa. 
Kaidah itu secara autentik dikenal di kalangan para sarjana. Kaidah itu 
adalah jangan memberatkan seseorang yang meminta suatu fatwa”.  

Kemudian nasehat itu direspon oleh asy-Syatibi dengan 
pernyataan yang sangat sesuai untuk dijadikan prinsip era 
sekarang terkait metodologi terpadu:26 

“Tidak dibenarkan seorang alim, apabila ditanya tentang suatu 
persoalan yang berkaitan dengan realitas, kecuali ia menjawab yang 
relevan dengan realitas. Jika tidak menjawab demikian, ia telah 
bertindak salah.” 

 
Daftar Pustaka 

 
Al-Ahdali, Sayyid Abu Bakry. tt. Na╬ām al-Farāid al-Bahiyyah. 

Kediri: al-Madrasah Hidayatu al-Mubtadi’in. 
Anwar, Syamsul. 2010. Hukum Perjanjian Sharī‟ah Studi Tentang 

Akad Dalam Fikih Mu‘amalat. Jakarta: Rajawali Press. 
___________. tt. Metodologi Hukum Islam (kumpulan tulisan). 

Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga. 
Cotterrell, Roger, “Why Must Legal Ideas Be Interpreted 

Sociologically?”, Journal of Law and Society Volume 25 nomor. 
2 (Juni, 1998). 

Effendi, M. Zein Satria. “Metodologi Hukum Islam”, dalam 
Amrullah Ahmad, dkk (ed). 1996. Dimensi Hukum Islam dalam 
Sistem Hukum Nasional. Jakarta: Gema Insani Press. 

El Fadl, Khalid Abou. 2003. Speaking in God‟s Name. England: 
One World Oxford. 

Fanani, Muhyar. “Teks, Akal, dan Indera Sebagai Epistemology 
Ilmu Ushul Fikih: Kajian Atas Pemikiran Abu Ishaq ash-
Shatibi”. Mukaddimah, Jurnal Studi Islam, nomor. 11 Th. 
VII/2001. 

Gazalba, Sidi. 1978. Ilmu, Filsafat dan Islam Tentang Manusia dan 
Agama. Jakarta: Bulan Bintang. 

                                                             
25Muhyar Fanani, “Teks”…., 18-9. 
26Ibid,. 29. 



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan…” 

40 Ulumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 

 

Hart, Michael H. 1986. Seratus Tokoh yang Paling Berpengaruh dalam 
Sejarah. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Kadir, Muslim A. 2011. Dasar-Dasar Praktikum Keberagamaan 
dalam Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Madjid, Nurcholish. “Metodologi dan Orientasi Studi Islam 
Masa Depan”, Jauhar Vol. 1, No. 1 (Desember 2000). 

Martin, Richard C. (ed.). 2010. Pendekatan Terhadap Islam dalam 
Studi Agama. Yogyakarta: Suka Press. 

Minhaji, Akh. “Reorientasi Kajian Ushul Fiqh”, Al-Jami‟ah 
Nomor. 63/VI (1999). 

Minhaji, Akh, dkk. 2010. Antologi Hukum Islam. Yogyakarta: 
Program Studi Hukum Islam Pascasarjana UIN Sunan 
Kalijaga. 

Mudzhar, M. Atho. 1998. Membaca Gelombang Ijtihad. Yogyakarta: 
Titian Ilahi Press. 

Mughits, Abdul. 2008. Kritik Nalar Fiqh Pesantren. Jakarta: 
Kencana. 

Shihab, M. Quraish. 2010. Jilbab Pakaian Wanita Muslimah. 
Jakarta: Lentera Ilahi. 


