ISSN 1411-3457

LLIMUN

Jurnal Studi Keislaman
; Volue 16+ Nomor 1+ Juni 2012

U

ANALISIS PEMIKIRAN JASSE

PENDEKATAN HUKU

INSTITUT AGAMA ISLAM NEGERI MATARAM






DAFTAR ISI

PEDOMAN TRANSLITERASI

1-20 e Munawir Haris,
“Metodologi Penemuan Hukum Islam”

21-40 e Moh. Lutfi Nurcahyono,
“Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam:
Pendekatan Terpadu Hukum Islam dan Sosial”

41-70 e Muhammad Harfin Zuhdi,
“Tipologi Pemikiran Hukum Islam: Pergulatan
Pemikiran dari Tradisionalis Hingga Liberalis”

71-102 e Zaenuddin Mansyur,
“Pembaruan Maslahah dalam Magqasid al-Shari‘ah:
Telaah Humanistis tentang al-Kulliyyat al-Khamsah”

103-124 e Muhammad Salahuddin,
“Menuju Hukum Islam yang Inklusif-Humanistis:

Analisis Pemikiran Jasser Auda tentang
Maqasid al-Shari‘ah”

125-142 e Miftahul Huda,
“Arah Pembaruan Hukum Wakaf Indonesia”

143-162 @ Adi Fadli,
“Hukum Islam dalam Tradisi Lokal:
Telaah Pemikiran TGH. M. Soleh Chambali
tentang Haji”

163-188 « Muhammad Ansor,
“Panorama Poligami dan Resistensi Perempuan
di Langsa Aceh”

189-222 @ Lukman Arake,
“Pendekatan Hukum Islam
terhadap Jihad dan Terorisme”

LAMPIRAN- LAMPIRAN



PEDOMAN TRANSLITERASI

\= E = g

@ = b o = f

@ o= t a = q

o o= th d = k

T = J = 1

T = b ¢ = m

¢ = kh o = n

+ = d 3 = w

K| = dh o = h

J = r s = ’

5 = z ¢ = y

o = S

o= sh Untuk Madd dan Diftong
e = s | = a (a panjang)
ua = d gl = 1 (i panjang)
L = t 3 = u (u panjang)
& = V4 K] = aw

g = ¢ = ay

Contoh penulisan dengan transilterasi:
el olaidl oo WL 3gel (a%dbu bi al-Lab min al-shaytan al-rajim);
ezl cyamm I W qusy (bisrn al-Lahy al-rabman al-rabim);
35580 aakae Bl (i a'tayndka al-kawthar),
35515 S (iad (fasalli lirabbika wanhar);
) 2 La (sabidh al-Rhay).



PEMBARUAN METODE PENEMUAN
HUKUM ISLAM: PENDEKATAN TERPADU
HUKUM ISLAM DAN SOSIAL

Moh. Lutfi Nurcahyono
(Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Program Studi Hukum Islam, Konsentrasi Hukum Keluarga
Email: moh.lutfinurcahyono@yahoo.co.id)

Abstract: The shifting of islamic law/ figh thought from orthodoxy-truth-
based paradigm to social-meaning-based one, or from a “black-white”
character to be a “nuanced” as well as rich perspective describes the
Slexcibility of progress experienced by Islamic law. Such a change (al-
tagayyur) zs a necessity and a logical consequence of its flexibility character.
Further consequence is the necessity of continuing efforts to do  the
excavation, discovery, customization, and filtering of the change. This article
aims to explore one of the efforts, namely the renewing of method of Islanic
law invention, especially in this era, in the form of an integrated approach to
Islamic law and social sciences.

Abstrak: Bergesernya  pemikiran  fikih/ Hukum  Islans  dari yang
berparadigma “kebenaran ortodoksi” menjadi paradigma “pemaknaan
sosial”, dari yang berwatak “hitam-putih” menjadi “bernunansa” sekaligns
kaya perspektif menggambarkan adanya kemajnan  keluwesan yang
dialami oleh hukum Islam. Perubaban (change; al-tagayyur) semacanm:
itu merupakan suatu kebarusan dan konsekuensi logis dari ciri keluwesan
tersebut. Konsekuensi lebih lanjut adalab keharusan adanya upaya terus-
menerus untuk  melakukan penggalian, penemnan, penyesuaian, dan
penyaringan dari perubaban yang terjadi. Tulisan ini bertujnan untuk
mengeksplorasi salah satn bentuk dari usaba itu, yaitu pembarnan metode
penemmuan bukum Islam, lebib-lebih pada era sekarang, dalam wujnd
pendekatan terpadn bukum Islam dan keilmuan sosial.

Keywords: pembaruan metode, hukum islam, sosial, penemuan hukum,
pendekatan terpadn.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

MANUSIA telah mencatat bagaimana sejarah Barat yang
memisahkan antara nilai dengan ilmu, dan ilmu dengan agama.
Terjadi pertentangan antara para otoritas pemegang kekuasaan
gereja dengan para sarjana-sarjana keilmuan era itu. Kekuasaan
yang berada di bawah kendali gereja membuat para sarjana-
sarjana keilmuan dikejar-kejar, karena ide yang mereka cetuskan
bertentangan dengan keputusan penguasa di bawah gereja.
Timbullah kemunduran-kemunduran keilmuan di Barat sebelum
akhirnya  terjadi masa  “pencerahan” yang kemudian
memporsikan ilmu pengetahuan sebagai tolok ukur kebenaran
akibat dari pengutamaan rasio dari pada putusan-putusan gereja
yang terkesan menjumudkan.!

Berbeda jauh dengan Islam yang  motabene  tidak
mempertentangkan antara rasio dengan wahyu. Rasio/akal
dengan wahyu dalam Islam berjalan dengan beriringan. Sehingga
adanya keberiringan tersebut menimbulkan pemahaman-
pemahaman yang dapat diterima dengan lapang dada.? Adanya
kebebasan berijtthad adalah bukti bahwa Islam tidak menafikkan
akal untuk memahami wahyu vyang terkesan masih

1Galileo Galilei yang berjuang untuk menolak pendapat bahwa
masalah-masalah ilmiah dapat diputuskan bersama dengan kekuasaan,
apakah kekuasaan itu gereja atau dalil Aristoteles, dapat dijadikan contoh.
Sebagian umurnya dihabiskan di penjara karena Galileo telah berani
menerbitkan buku yang isinya membuat berang pihak gereja dengan judul
“Dialog Tentang Dua Sistem Penting Dunia” sehingga dia diseret ke Pengadilan
Agama Roma. Namun begitu, Michael H. Hart menempatkan dia pada
urutan yang ke-13 dari 100 tokoh yang paling memberikan pengaruh dalam
sejarah. Karena dengan keberaniannya, pantaslah generasi berikutnya
mengagumi Galileo sebagai lambang pemberontakan terhadap dogma dan
tethadap kekuasaan otoriter yang mencoba membelenggu kemerdekaan
berfikir. Arti pentingnya yang lebih menonjol adalah peranan yang
dimainkannya dalam hal meletakkan dasar-dasar ilmu pengetahuan. Michael
H. Hart, Seratus Tokoh yang Paling Berpengarub dalam Se¢jarah (Jakarta: Pustaka
Jaya, 1986), 99-100.

2Sebagaimana yang dikutip oleh Syamsul Anwar: Asy-Syathibi
menegaskan, “apabila dalam masalah-masalah shari #ag/ dan akal saling
membantu, maka dengan syarat bahwa nag/ didahulukan atas akal, sehingga
nagllah yang diikuti, dan akal dikemudiankan sehingga dia mengikuti #ag/.
Akal tidak dibebaskan dalam melakukan penyelidikan kecuali sejauh yang
dibenarkan oleh nag/l. Syamsul Anwar, Metodologi Hukum Islam (kumpulan
tulisan) (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, tt), 5.

22 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

membutuhkan daya pikir untuk menuai intisari pesan yang ingin
disampaikan. Sebagai bukti kita dapat mencontohkan bagaimana
fjtthad Umar Bin al-Khattab sangat cerdas dan bijak dalam
mengambil suatu kesimpulan dan kebijaksanaan dari suatu dalil
agama. Beberapa polemik yang dipecahkan oleh Umar mampu
memberikan jalan keluar yang pas. Karena Umar dalam
berijtihadnya tidak melulu secara tekstual akan tetapi
mempertimbangkan juga kontekstual baik sosial maupun
psikologi.’ Sebagai penegasan bahwa umat Islam dari era Nabi
sampai era sekarang dapat dikelompokkan menjadi dua, yaitu
kelompok penerima keagamaan (tadayyun hudiri) yaitu kelompok
yang merasakan kehadiran Rasulullah atau memperoleh
kesempatan beragama dalam kehadiran utuh dirinya dan
kelompok keberagamaan dengan pemahaman (fadayyun nazari)
yaitu kelompok yang tidak memperoleh kesempatan hadir dalam
proses turunnya wahyu, schingga perlu mengandalkan
pemahaman dan kemampuan berfikirnya sebagaimana yang
dicontohkan oleh Umar.*

Meskipun secara fakta sejarah bahwa Islam membuka
selebar-lebarnya pintu ijtthad. Namun, ada saja sejumlah
kalangan yang berpendapat bahwa pintu ijtthad dalam Islam
telah tertutup (istibdad bi al-ra’). Pandangan inilah yang menurut
Muhammad Abduh sebagai embrio kemunduran Islam itu
sendiri. Oleh karena itulah tidak heran jikalau Abduh
(sebagaimana yang dikutip oleh M. Quraish Shihab) membuat

statement bahwa alIslam malyib bi al-muslhmin (pesona ajaran

SSeperti tidak diberikannya zakat kepada almu’allafah qulitbubum adalah
merupakan bukti pertimbangan kontekstual dari Umar bahwa diberikannya
harta zakat kepada mereka “almu’allafah guliibubuns’, dikarenakan agar
mereka berubah dan masuk Islam dan untuk menolak kemungkinan
datangnya kejahatan dari mereka. Namun setelah Umar merasa bahwa Islam
telah kuat dan dakwah dengan cara tersebut sudah tidak diperlukan lagi
maka Umar berijtihad bahwa penghapusan kelompok ini dalam ashnaf adalah
suatu keniscayaan. Meskipun hal ini terkesan menyalahi teks al-Qur’an,
tetapi itulah cerdasnya Umar dan diakuinya peran akal dalam memahami
wahyu dalam Islam. M. Atho Mudzhar, Membaca Gelombang Ijtibad
(Yogyakarta: Titian Ilahi Press, 1998), 42.

“Muslim A. Kadir, Dasar-Dasar Praktikum Keberagamaan dalam Islam
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 9.

‘l//ﬂMﬂhz_[ﬂma/ Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

Islam itu tertutupi oleh kaum muslimin).> Sebagai salah satu
buktinya adalah bagaimana para sarjana muslim klasik
menganggap rekaman-rekaman historis sebagai suatu sumber
pengetahuan di  samping wahyu, mereka tidak bisa
memanfaatkan sumber ini sepenuhnya karena dua alasan.
Pertama, dengan pengecualian Ibnu Khaldun, para sarjana
muslim klasik lebih banyak tertarik kepada model-model sosial
untuk dicipta ulang dan kepada spesifikasi perilaku-perilaku
teladan untuk dicontoh. Mereka tidak tertarik menggali pola-
pola tindakan atau menemukan kecenderungan-kecenderungan
umum yang dapat digunakan untuk menjelaskan interaksi politik
dan hubungan sosial. Kedna, sebagai akibat dari alasan pertama,
para sarjana muslim klasik tidak pernah mengembangkan suatu
metodologi untuk menganalisis fenomena sosial.® Sehingga tidak
jarang menimbulkan sikap fanatik (7z‘assub) yang berlebihan.
Sampai-sampai Khalid Abou el-Fadl berusaha memberikan
pelurusan kepada umat Islam dengan memperjuangkan untuk
menghindarkan sikap despotism (sebagai akibat terlalu fanatik
berlebihan) dengan metodologi yang bertumpu pada 5 hal, yaitu
kejujuran (bonesty), kesungguhan (diligence), pengendalian diri (se/f
restraind), — pengetahuan  (comprebension), dan  keshalehan/
kebijaksanaan (reasonableness).”

Kita telah memahami bahwa fikih merupakan salah satu
disiplin ilmu dalam Islam. Berbeda sifat dengan ketauhidan
(¢'tigadiyah) dan ahlak (&hulngiyah) yang qat%, dia hadir secara
ganni. Tujuannya untuk lebih mengena terhadap permasalahan
yang selalu berkembang dan rumit. Meskipun demikian, menjadi
sangat berkesan kepada kita sebagai wakil Tuhan (baca:
khalifatullah) untuk selalu dan selalu menggali khasanahnya. Hal
ini terbuka untuk berbagai kalangan, dengan catatan adanya
verifikasi, terbuka dengan pihak vyang lain, dan tidak

>M. Quraish Shihab, [ilbab Pakaian Wanita Muslimah (Jakarta: Lentera
Tlahi, 2010), 4.

®Louay Safy, “Ke Arah Pendekatan Terpadu Dalam Kajian Hukum
Islam dan Sosial” penj. Syamsul Anwar dalam Syamsul Anwar, Metodologi
Hufkum Islam (kampulan tulisan) (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, tt), 141.

"Khalid Abou El Fadl, Speaking in God’s Name (England: One World
Oxford, 2003), 55-6.

24 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

memaksakan kehendak.® Maka dengan begitu jadilah fikih itu
bukan merupakan aturan-aturan yang memaksa (apkam) akan
tetapi lebih bermartabat yaitu dengan pemahaman-pemahaman
(fahm).> Lebih-lebih pada persoalan mu‘amalah, problematika
yang muncul membutuhkan penyelesaian dengan metodologi
yang tepat guna. Tepat guna yang dimaksud adalah bisa menggali
inti sari nas. Mulai dati ma'qil al-nas, mafhim al-nas, dan ri al- nas
bisa benar-benar terealisasikan secara sistemik. Hal itu
mengerucut kepada upaya untuk menemukan ‘#ab al-pukm dan
maqasid al-shari'ah pada tiap-tiap problematika yang dihadapi.
Bertolak dari hal itulah tulisan ini mencoba untuk membahas
metode penemuan hukum Islam dengan menyajikan bagaimana
model pendekatan tekstual, historis, yang kemudian terjadi
perpaduan pendekatan hukum Islam tersebut dengan sosial. Ini
sebagai upaya untuk mensinergiskan perkembangan keilmuan
modern dengan metodologi klasik hukum Islam.® Dengan

8Terkait dengan metodologi hukum Islam yaitu ushul fikih sebagaimana
kesimpulan Satria Effendi yang menyatakan bahwa “tidak ada satu ushul
fikih yang dapat dianggap terbaik karena masing-masing memiliki
keunggulan dan kelemahan. Ushul fikih terbaik adalah gabungan berbagai
aliran, dengan meraih aspek-aspek yang dipandang terbaik dari tiap-tiap
aliran. Untuk itu, sikap keterbukaan perlu dikembangkan”. M. Zein Satria
Effendi, “Metodologi Hukum Islam”, dalam Amrullah Ahmad, dkk (ed.),
Dimensi Hukum Islam Dalam Sistemr Huknm Nasional (Jakarta: Gema Insani
Press, 1996), 127.

Kita dapat mengamati bagaimana sistem pendidikan di pesantren yang
terkesan menuai kefanatikan. Dalam hal fikih cenderung mengajarkan salah
satu madzhab saja tanpa mempertimbangkan madzhab yang lain. Uga/
fighnya juga searah dengan fikih yang diajarkan. Pengembangan intelektual
santri dirasa memuaskan ketika tidak berbenturan dengan pendapatnya kyai.
Sistem musyawarah/shawir hanya penyampaian gagasan para ulama-ulama
tidak pada taraf mampu mendiskusikan metodologinya atau usil fighnya.
Oleh karena itulah kefanatikan dalam berfikih tidak bisa dihindari. Fikih
diposisikan sebagai produk final yang dijadikan alat untuk menjastifikasi
bukan sebagai bentuk hasil usaha yang tidak pasti menuai kepastian dalam
sebuah keputusan. Lebih lengkapnya baca Abdul Mughits, Krizik Nalar Figh
Pesantren (Jakarta: Kencana, 2008).

10Hal ini sejalan dengan keinginan Nurkholish Madjid walaupun dia
bukan ahli hukum Islam, namun setidaknya gagasannya bisa menjadi
pertimbangan. Dia menginginkan supaya para ulama itu mempunyai banyak
pilihan dalam konteks problematika umat. Hal ini sebagai upaya untuk

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

begitu fikih yang berarti pemahaman-pemahaman (fzb7) akan
memberikan warna tersendiri bagi para penggagas (baca: ulama)
itu sendiri lebih-lebih pihak yang meminta fatwanya. Hal ini
menjadikan para penggagas itu luas dalam pilihan-pilihan
hukumnya. Sehingga kedogmatisan akan tergantikan dengan
keluwesan. Akan tetapi terlebih dahulu sedikit akan diulas secara
singkat tentang pengomposisian akal dan wahyu dalam Islam
serta kaitan wahyu dan realisasinya.

Akal dan Wahyu dalam Islam

Manusia sebagaimana yang diketahui terdiri dari dua
substansi yaitu ruh atau jiwa dan jasad. Keduanya memiliki
kebutuhan yang berbeda-beda. Jasad akan menjadi sehat dan
bahagia manakala kebutuhanya serba tercukupi. Kebercukupan
tersebut terasa manakala akal manusia diperankan secara
maksimal untuk menyeleksi hal-hal yang dibutuhkan oleh jasad
tersebut. Dengan akal, jasad akan memperoleh ketenangan dan
kesenangannya. Dengan akal pula, jasad akan mampu
memaksimalkan fungsi-fungsinya dengan baik. Dengan akal,
jasad akan berperan sebagaimana karakter dasar manusia sebagai
makhluk sosial. Akal yang dimaksud di sini adalah akal yang
berbudi tentunya. Artinya keberfungsian akal itu akan menuai
kepositifan dan kemashlahatan bagi jasad. Hal ini sebagai
pembeda bahwa manusia yang mempunyai akal yang berbudi
akan mampu terbedakan dengan sendirinya dengan makhluk-
makhluk yang lain. Ini penting untuk ditekankan. Akal tanpa
budi akan menjatuhkan martabat manusia sebagai makhluk yang
hidup pada tingkatan yang paling tinggi dari pada yang lain.
Manusia bisa lebih parah kedudukannya dengan yang lain jika
tidak menghiasi akal dengan budi.!! Maka dari hal itulah akal di

menghindari kedogmatisan. Oleh karena itu, pertimbangan-pertimbangan
keilmuan modern harus menjadi titik temu untuk menyelesaikan berbagai
persoalan. Sebagai upaya untuk lebih mengkayakan prespektif, berbagai
pintu yang berlainan (bab mutafarrigab) menjadi terbuka, sehingga kemudahan
dan keluwesan dalam beragama Islam menjadi terealisasi. Nurkholish
Madjid, “Metodologi dan Orientasi Studi Islam Masa Depan”, Jurnal Jaubar
Vol. 1, nomot. 1 (Desember 2000).

Baca Sidi Gazalba, 1/mu, Filsafat dan Islam Tentang Manusia dan Agama
(Jakarta: Bulan Bintang, 1978).

26 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

dalam Islam ditempatkan kepada peranan yang penting (a/-din
huwa al-‘aql, la din liman la ‘aql lah)."?

Pada substansi yang berupa ruh atau jiwa, manusia
mengalami kepuasan bukan dengan akal akan tetapi dengan ga/lb
atau mata batin (inguiry). Ruh yang membutuhkan ketenangan
yang sifatnya gaib akan selalu mencari sandaran untuk
memuaskan gejolak dan kegalauannya. Pada kondisi inilah agama
menjadi sangat dibutuhkan oleh manusia yang sadar dengan
gejolak jiwa atau ruhnya.

Islam  sebagai agama melalui al-Qur'an  berusaha
memberikan petunjuk kepada manusia bagaimana manusia bisa
menuai ketenangan baik jasmani lebih-lebih rohani. Al-Qur’an
sebagai wahyu itu tidak lain sebagai bentuk “khitab sapaan”
Tuhan kepada manusia untuk selalu dalam berhidup yang
menychatkan jasmani dan rohaninya. Adanya hukum atau
aturan-aturan tidak lain untuk merealisasikan tujuan tersebut.
Dalam Islam, hukum dipandang sebagai bagian dari ajaran
agama, dan norma-norma hukum bersumber pada agama. Umat
Islam meyakini bahwa hukum Islam berdasarkan wahyu Ilahi.
Oleh karena itu, ia disebut syariah, yang berarti jalan yang
digariskan Tuhan untuk manusia.!?

Kesehatan jasmani dan rohani itu akan terwujud manakala
dua hal yang berperan selalu berdampingan yaitu akal dan mata
hati (inquiry). Baik-buruk, benar-salah, dan halal-haram adalah
hal-hal yang membutuhkan pendekatan secara akal dan mata
hati. Hal ini terbukti bagaimana al-Qur’an menyuruh manusia
untuk berfikir, berakal sehat, meneliti kejadian, meresapi
kandungan al-Qur’an, menenangkan jiwa, dan bersikap ilmiah
dalam menanggapi permasahan. Ketika manusia bisa
memaksimalkan akal budinya dan memunculkan mata hatinya
maka itulah manusia yang dikatakan sebagai khalifah atau #/i al-
albab di Bumi, membingkai Islam dengan nilai-nilai yang
memberikan rahmat bagi semua, sehingga di dunia jasanah, di

12Akh. Minhaji, “Sejarah Sosial Pemikiran Hukum Islam,” dalam
Antologi Hukum Islam, ed. Akh. Minhaji dkk (Yogyakarta: Program Studi
Hukum Islam Pascasarjana UIN Sunan Kalijaga, 2010), 46.

BSyamsul Anwar, Hukum Perjanjian Syari'ah Studi tentang Akad dalam
Figihy Muamalat (Jakarta: Rajawali Press, 2010), 3.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

akhirat juga pasanah, dan terhindar dari api neraka. Itulah hikmah
ketika akal dan wahyu bisa dimaksimalkan secara beriringan oleh
manusia dengan sadar. Kaitannya dengan metodologi hukum
Islam, asy-Syatibi sebagaimana al-Ghazali menjadikan #ag/
(wahyu) sebagai epistemologi primer dalam kajian ushul fikih,
sedangkan agl dan empirik sebagai epistemologi sekunder.!#
Walaupun posisi akal itu sekunder, tapi al-Shatibi memberikan
peran pada akal jauh lebih besar dari pada ulama sebelumnya,
termasuk al-Gazali. Menurut al-Shatibi, akal berperan besar
dalam tiga bentuk, yaitu silogisme (al-istintay), induksi (al-istigra’),
dan menangkap mwaqasid al-shari‘ah.\>

Wahyu dan Realisasinya

Selama ini metode yang digunakan untuk memahami wahyu
adakalanya bersifat deduktif dalam artian hal yang tertera dalam
teks kemudian dicocokkan dengan kejadian yang terjadi. Kita
memang meyakini bahwa apa yang disampaikan wahyu mutlak
benarnya sehingga gaya deduktif yang diterapkan adalah suatu
keniscayaan dalam berfikir. Gaya deduktif ini umumnya dipakai
oleh para sarjana yang memang background keagamaannya
dominan. Gaya ini memudahkan untuk mereka dalam mencari
solusi atas permasalahan yang timbul. Namun begitu, adanya
gaya induktif juga merupakan suatu gaya untuk memahami
wahyu bagi para sarjana yang berangkat bukan dari ilmu
keagamaan dan ini penulis rasa adalah sangat tepat diterapkan
oleh mereka yang bergelut dalam bidang ilmu pengetahuan
empiris. Tidak lain dengan induktif yang mereka pakai akan
menjadikan pengetahuan empiris mereka bersifat transendental.
Maksudnya dalam berempiris mereka selalu memfinalkan kepada
suatu keteraturan yang bersumber dari keyakinan-keyakinan
agama. Sangat beruntunglah para sarjana yang mampu
menggabungkan nalar deduktif dan induktif. Tidak lain para
sarjana tersebut adalah sarjana-sarjana lulusan PTAI. Pada era
sekarang-di mana permasalahan sudah semakin rumit-,

4Muhyar Fanani, “Teks, Akal, dan Indera Sebagai Epistemologi Ilmu
Ushul Fikih: Kajian Atas Pemikiran Abu Ishaq ash-Shatibi”, Mukaddimab,
Jurnal Studi Islam, nomor. 11 Th. VII/2001, 21.

151bid, 23.

28 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

dibutuhkan cara dan metode yang harus bisa memberikan jalan
penyelesaian di semua lini kehidupan. Wahyu dalam konteks ini
harus difahami dari berbagai sudut pandang dan pendekatan.
Lebih-lebih sebagai bukti bahwa Islam adalah agama yang
memberi rahmat untuk semua.

Oleh karena itulah, memahami wahyu pada era sekarang
membutuhkan pendekatan dan teori yang memadai, sebagai
pertimbangan bahwa zaman akan selalu berkembang. Untuk itu,
teori dan pendekatan juga harus bisa mengimbanginya. Tepatlah
kiranya pendekatan interdisiplin dan multidisiplin mulai dilirik
dalam kajian Islam, khususnya ketika muncul kesadaran akan
lemahnya setiap pendekatan, sekaligus tidak mewadahi sikap
arogansi ilmiah, dengan merasa cukup hanya dengan melihat dan
menggarap satu dimensi dari realitas yang hakikatnya plural.
Paradigma interdisiplin dan multidisiplin ini di sebagian
Perguruan Tinggi Islam seperti di UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta diposisikan sebagai paradigma keilmuan dengan
istilah “integrasi-interkoneksi ilmu”, baik pada tataran teoritis,
maupun praktis kombinasi antara keduanya.

Paradigma integrasi-interkoneksi ilmu hakikatnya ingin
menunjukkan bahwa antar berbagai bidang keilmuan, termasuk
antar pendekatan yang dipakai dalam kajian, sebenarnya saling
memiliki keterkaitan, karena memang yang dibidik oleh seluruh
disiplin keilmuan tersebut adalah realitas alam semesta yang
sama, hanya saja dimensi dan fokus perhatian yang dilihat oleh
masing-masing berbeda. Oleh karena itu rasa superior,
eksklusifitas, pemilahan secara dikotomis terhadap bidang-
bidang keilmuan yang dimaksud hanya akan merugikan diri
sendiri, baik secara psikologis maupun secara akademis ilmiah.
Betapapun setiap orang ingin memiliki pemahaman yang parsial
dan reduktif. Maka dengan menimbang asumsi ini seorang
ilmuwan perlu memiliki visi integratif-interkonektif. Mengkaji
satu bidang keilmuan dengan memanfaatkan bidang keilmuan
lainnya itulah integrasi dan melihat keterkaitan antara berbagai
disiplin ilmu itulah interkoneksi.16

16M. Amin Abdullah, “Kata Pengantar”, dalam Pendekatan terbadap Islam
dalam Studi Agama, ed. Richard C. Martin (Yogyakarta: Suka Press, 2010), ix.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 29



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

Tidak jauh berbeda dengan apa yang dipaparkan di atas,
dalam penemuan hukum juga berusaha memahami wahyu tidak
hanya dari tekstual saja, melainkan juga dalam segi historisnya.
Dari keterpaduan itu kemudian dikaitkan dengan realita sosial
yang sedang terjadi. Hal ini berkaitan dengan upaya untuk
memperbarui metode penemuan hukum yang terkesan sudah
tidak memberikan sumbangsih penyelesaian masalah. Ada dua
model yang ditawarkan oleh Prof. Syamsul Anwar yaitu: model
Louay Safi dan model Muhammad Anas al-Zarqa’.!”

Terkait dengan dua model itu, ada tiga hal yang perlu
digarisbawahi terkait dengan era postmodern seperti saat ini.
Pertama, semoga masa postmodern kali ini menjadi momentum
untuk memberikan perhatian terhadap metodologi kajian
keagamaan yang secara tradisional berkembang di kalangan
masyarakat sekaligus mencoba mengembangkan dengan
memperhatikan perkembangan metodologi kajian agama (atau
ilmu sosial pada umumnya) yang berkembang saat ini. Dengan
demikian, perubahan itu terjadi bukan hanya pada dataran
realitas sosial yang mungkin dipengaruhi oleh kerangka berpikir
yang ada tetapi juga sangat dimungkinkan pada dataran
metodologi disebabkan oleh perubahan realitas sosial. Jadi antara
realitas sosial dan kerangka berpikir yang digunakan dalam
menjelaskan realitas sosial tersebut diharapkan berhubungan
secara simbiosis. Keduna, munculnya pemikiran-pemikiran yang
orisinil dan kreatif di kalangan ahli hukum Islam pada umumnya.
Ketiga, sudah saatnya kemampuan penelitian ahli #g/ al~figh untuk
semakin ditingkatkan dan dikembangkan. Jika hal tersebut
dilaksanakan maka secara seksama niscaya umat Islam akan
terlepas dari cengkraman krisis intelektual (alagmab al-fikriyab)
dalam menghadapi persoalan kontemporer.18

Dua Model Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam

Sebagaimana yang telah disinggung di atas bahwa penulis
akan memaparkan dua model yang penulis kutip dari tulisan
Prof. Syamsul Anwar yaitu model Louay Safi dan model

"Syamsul Anwar, Metodologi. .., 17.
18Akh. Minhaji, “Reorientasi Kajian Ushul Figh”, alJami‘ah,. 63/V1
(1999), 20-1.

30 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 ‘



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

Muhammad Anas al-Zarga’. Sebelum memaparkannya penulis
akan mempertegas bahwa apapun metode yang digunakan untuk
menemukan hukum Islam, yang harus diperhatikan adalah ruh
dari pada hukum Islam itu harus dipegang dengan seksama. Ruh
tersebut adalah jalb  al-masilih) wa dar'n  al-mafisid (menuai
kemashlahatan dan menolak kerusakan). Bahkan para fuqaha’
lebih mengedepankan ja/b al-masalih-nya.’

Model Lonay Safi

Safi dalam model penemuan hukumnya menitikberatkan
pada pemahaman tekstual « / dia dan sosial. Safi kemudian
berusaha mengintegratitkan keduanya dengan berpegangan
kesimpulan-kesimpulan yang sudah didapatkan. Untuk lebih
jelasnya berikut model penyimpulan tekstual Safi untuk
menemukan hukum-hukum dan konsep-konsep dari teks-teks
al-Qur’an dan hadis:20
a) Mengidentifikasi semua pernyataan tekstual yang berkaitan

dengan masalah yang sedang dihadapi;

b) Memahami dan melakukan penafsiran terhadap teks-teks
yang terkait tersebut baik secara Za)/ili (satu persatu) maupun
secara mawdiu 7 (dalam hubungan satu sama lain). Pemahaman
tersebut dilakukan dalam kerangka bahasa Arab dan makna
setiap pernyataan ditentukan dalam tiga konteks saling
berkaitan, yaitu tekstual, diskursif, dan historis;

¢) Melakukan eksplanasi terhadap teks-teks tersebut, yaitu
menggali kausalogis yang melandasi ketentuan atau tuntunan

Lebih lanjut lihat Sayyid Abu Bakr Al-Ahdali, Nagam al-Fara’id al-
Babhiyyah (Kediri: al-Madrasah Hidayatu al-Mubtadi’in, tt), 9, yang berbunyi:

MEQ@\)EM@ # J“L&.a_” C")'\‘éwd"

él.,.ﬁ.” dwlaeld ;).\.Hj # c)LA.n.U u,a.l.'gﬂ)L,.Z.d gﬁﬁ

Judgsdassm dol # 11 4S amy a5 JUB s
Artinya: Bahkan, sebagian ulama benar-benar mengembalikan fikih (hanya)
pada satu kaidah secara sempurna, yaitu mempedomani penarikan
kemaslahatan dan meninggalkan kerusakan) yang jelek. Bahkan sebagian
ulama (yang lain) terkadang mengembalikan seluruh figh (hanya) pada
bagian pertama dari kaidah ini (duall cl>). Dan pandangan ini dapat
diterima”

20Syamsul Anwar, Metodologi. .., 17-20.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 31



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

yang terdapat di dalam teks yang sedang dikaji. Tujuan

langkah ini adalah untuk menemukan properti atau atribut

bersama yang dimiliki oleh sejumlah obyek yang memberi
justifikasi penggunaan terma-terma yang sama sebagai
referensi obyek-obyek tersebut;

d) Menyimpulkan hukum-hukum dan aturan-aturan, kemudian
melakukan suatu proses abstraksi membangun suatu sistem
dan prinsip-prinsip umum yang koheren dari aturan-aturan
dan hukum-hukum yang disimpulkan itu.

Adapun prosedur analisis sosialnya terdiri atas empat
langkah yang kurang lebih paralel dengan prosedur penyimpulan
tekstual, yaitu:

a) Menganalisa tingkah laku individu-individu dalam fenomena
sosial yang sedang dikaji untuk menemukan tiga faktor
diterimanya, yaitu f#uan berupa sasaran-sasaran yang hendak
diwujudkan oleh pelaku; mozf berupa dorongan-dorongan
psikologis pelaku untuk bertindak yang lahir baik dari suatu
komitmen moral atau kepentingan-kepentingan; dan aturan
berupa prosedur teknis yang tersedia dan yang harus diikuti
oleh pelaku untuk mencapai tujuan tindakannya;

b) Mengklasifikasi berbagai modus dan tipe tindakan
berdasarkan persamaan-persamaan dan perbedaan-perbedaan
komponennya;

c) Mengindentifikasi aturan-aturan umum yang menguasai
interaksi berbagai kelompok yang diidentifikasi pada langkah
pertama;

d) Mensistematikan aturan-aturan umum yang disimpulkan
dalam langkah sebelumnya untuk membentuk suatu sistem
yang koheren dan konsisten.

Dari  dua penyimpulan di atas, kemudian Safi
mensistematikakan ~ suatu  pendekatan  integratif = yang
prosedurnya sebagai berikut:

a) Menganalisis teks dan fenomena sampai pada kesimpulan
yang berupa komponen-komponen dasar yaitu terdiri dari
pernyataan dan perilaku;

b) Mengelompokkan pernyataan atau perilaku yang serupa di
bawah satu kategort;

c) Mengidentifikasi tema yang bisa menyatukan ragam kategori;

32 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...”

|

d) Mengidentifikasi aturan umum (general rules) dan tujuan-tujuan
yang mengendalikan interaksi atau interrelasi berbagai
kategori;

¢) Mensistematikan himpunan hukum (aturan) yang diperoleh
melalui prosedur di atas sebagai berikut:

Prosedur penyimpulan tekstual

s N
Identifikasi pernyataan-pernyataan
relevan
\ 7 J
s N\
Interpretasi pernyataan
(. + J
( A
Eksplanasi (72} peryataan
(. 4 J
7
( )
Detivasi aturan-aturan dan
konsep-konsep umum
\ T J
( )
Sistematisasi aturan-aturan dan
konsep-konsep umum

Prosedur penyimpulan sosio-historis

Identifikasi tujuan-tujuan dan aturan-
aturan tindakan yang dipilih

)

Pengelompokan tindakan sejenis dalam
satu kategori

v

Identifikasi aturan-aturan universal yang
menguasai hubungan antar kelompok

v

Sistematisasi aturan-aturan universal

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 33



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...”

Model al-Zarga’

Tokoh yang memberikan kontribusi bagi metode pembaruan
khususnya pendekatan integratif adalah Muhammad Anas az-
Zahra’. Dalam metodenya dia berusaha menemukan bagaimana
sistem ekonomi yang berlandaskan syariah (al-Qur’an dan
Hadis). Dia memisahkan pernyataan-pernyataan syariah dan
ckonomi ke dalam dua kategori, yaitu pernyataan-pernyataan
normatif (preskriptif) dan pernyataan-pernyataan deskriptif
(positif), kemudian mencari tittk temu antara pernyataan Islam
(wahyu) dan pernyataan ekonomi, dan mengganti pernyataan
ckonomi yang tidak sesuai dengan pernyataan Islam (wahyu)
sehingga dari proses tersebut secara keseluruhan ditemukan
sintesis syari’ah dan ekonomi yang melahirkan ilmu ekonomi
Islam.?!

Pernyataan

Pernyataan
Islam \ Ekonomi
Pernyataan 1 Pernyataan
Normatif 315 Normatif
Pernyataan 4/ 6 Pernyataan
Deskriptif 2 Deskriptif

Hasil akhir dari perpaduan ilmu ekonomi dengan agama
Islam adalah terbentuknya ilmu ekonomi Islam, yang seharusnya
terdiri dari pernyataan-pernyataan berikut:

1. Kelompok 3, yaitu pernyataan-pernyataan normatif dan
postulat-postulat Islam (dalam arti wahyu), dan di antara
kandungan kelompok ini adalah ketentuan-ketentuan hukum
dan kaidah-kaidah sistem eckonomi Islam (atau mazhab
sebagaimana beberapa ahli lebih suka menamakannya).

2. Kelompok 4, yaitu kategori-kategori deskriptif Islam yang
berkaitan dengan ekonomi.

2bid., 20.

34 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

3. Kelompok 0, yaitu kategori-kategori deskriptif ekonomi.

Alz-Zarga’ lebih memposisikan diri dengan berpendapat
bahwa integrasi wahyu dan rakyu (akal dan pengalaman empiris)
dalam ilmu hukum Islam bergerak dari titik yang berbeda,
namun bertemu dengan upaya para pendukung tesis integrasi ini
pada titik yang sama. Islamisasi pengetahuan melakukan integrasi
wahyu ke dalam aktifitas keilmuan karena dimensi wahyu inilah
dalam sistem pengetahuan sekarang yang sekuler telah
disisthkan. Dalam ilmu hukum Islam gerakan integrasi terjadi
sebaliknya, yaitu bagaimana mengintegrasikan 7z’ ke dalam
metodologi hukum Islam, karena dimensi empiris inilah yang
selama ini kurang mendapat perhatian.

Hukum Islam senyatanya harus dikembalikan kepada tradisi
pembentukannya. Dengan berangkat dari metodologi dan
berangkat dari pembenahannya maka akan memberikan hukum
yang dihasilkan akan terkesan sebagai hukum yang memang
action bukan in books saja. Hukum yang berangkat dan
menempatkan sebagai iz action sebagai karakter maka penafsiran
sosiologi terhadap ide-ide hukum menjadi penting. Kurang lebih
penafsiran sosiologi itu menurut Roger Cotterrell meliputi tiga
hal yaitu: Pertama, hukum dilihat sebagai fenomena sosial dalam
artian hukum merupakan bidang pengalaman yang harus
difahami dari aspek hubungan sosial secara umum, baik antar
individu, individu dengan kelompok, maupun kelompok dengan
kelompok. Kedna, fenomena sosial harus difahami secara empiris
melalui pengecekan sejarah sosialnya. Kefiga, harus difahami
dengan sistematis, dari pemahaman vyang khusus kepada
pemahaman yang umum. Hal ini akan memberikan kejelasan
tentang kekhasan perspektif dan kekayaan yang unik dalam
konteks teoritis guna memberikan orientasi penafsiran yang
beragam.??

Hasil dari penafsiran tersebut tidak lain untuk memberikan
keleluasaan bagi seseorang untuk memberikan solusi hukum
secara lebih mengena. Hal ini tidak lain untuk meniadakan kesan
kekakuan dalam memberikan solusi. Solusi hukum yang

2Roger Cotterrell, “Why Must Legal Ideas be Interpreted
Sociologically?”, Journal of Law and Society, volume 25, nomor 2 (Juni, 1998),
183.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 35



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

ditawarkan—sebagai bentuk pertimbangan moral-tidak terkesan
dogmatis karena pilihan-pilihan perspektif yang ditawarkan
mampu memberikan warna pilihan sesuai dengan prinsip agama
Islam sebagai agama yang tidak menyulitkan pemeluknya.?? Jika
az-Zarqa’ berupaya memberikan pengaruh keislaman kepada
ilmu umum maka berbeda dengan yang ditawarkan oleh
Nurchalish Madjid yaitu membedakan kebaikan yang normatif
dan kebaikan yang historis-operasional.?*

Catatan Akhir

Dari pemaparan di atas, maka sebenarnya semua mengarah
kepada upaya menggiring hukum Islam dengan sebuah
metodologi keterpaduan. Pola umumnya dapat disarikan dalam
lima prosedur sebagai berikut:

1. Analisis terhadap teks/fenomena hingga sampai kepada
komponen-komponen  dasarnya,  yaitu  pernyataan-
pernyataan/tindakan-tindakan.

2. Pengelompokkan pernyataan-pernyataan/tindakan-tindakan
ke dalam satu jenis kategori.

3. Identifikasi peraturan-peraturan yang menyatukan berbagai
kategori.

2Senada dengan kegelisahan yang dirasakan oleh Nurcholish Madjid
sewaktu memberikan orasi pada ceramah umum “Metodologi dan Orientasi
Studi Islam Masa Depan” pada tanggal 4 September 2000, yang
diselenggarakan oleh Lembaga Penelitian dan Penerbitan (LPP) Program
Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta. Dia berpendapat bahwa
konversi IAIN menjadi UIN, kurang tepat karena minat menjadi ulama
agaknya akan mengalami marginalisasi. Ada tanda-tanda bahwa menjadi
ulama cenderung menjadi pilihan  terakhir. Selain itu, ada pula
kecenderungan bahwa sebagian mahasiswa yang memilih berstudi di IAIN
itu dikarenakan mereka tidak diterima pada perguruan tinggi lainnya. Jika
menjadi ulama merupakan pilihan terakhir, maka hal ini akan sangat
berbahaya bagi masa depan umat Islam. Hal ini berarti bahwa niatan untuk
mengkaji Islam sudah tidak murni lagi. Jika dipertegas, boleh jadi, sebagian
mereka berpandangan demikian:”dari pada mengangonr, lebibh baik jadi nlama.”
Hal ini sangat berbahaya karena “jika menjadi ulama merupakan pilihan
terakhir”, berarti kita akan memperoleh bahan/bibit SDM yang berkualitas
rendah. Nurcholish Madjid, “Metodologi dan Orientasi Studi Islam Masa
Depan”, Jurnal Jauhar, volume 1 nomor 1 (Desember 2000), 3.

%bid., 5-7.

36 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

4. Identifikasi aturan-aturan dan tujuan-tujuan umum yang
menguasai interaksi dan interrelasi berbagai kategori.

5. Sistematika himpunan aturan yang diperoleh melalu
prosedur-prosedur  terdahulu  (yaitu = menghilangkan
kontradiksi).

Adanya pengujian antara aturan-aturan dan tujuan-tujuan
sistem tindakan (fenomena sosial) dan sistem teks (wacana)
dengan berpacu pada dua hal:

1. Sistem yang diturunkan dari wahyu dapat digunakan sebagai
kerangka evaluasi, tanpa mencampuradukkan antara yang
ideal dan yang aktual.

2. Apabila praktik aktual aturan-aturan dan tujuan-tujuan yang
diakui (baik ilahi atau tidak), aturan-aturan dan tujuan-tujuan
aktual yang terkandung dalam praktik dapat direkonstruksi
dan diperbandingkan dengan yang ideal.

Adapun kerangka teoretis dan pembentukan teorinya sesuai
dengan perangkat pernyataan-pernyataan universal yang
diturunkan dari rekaman-rekaman wahyu dan historis
membentuk kerangka teoritis yang menjadi dasar suatu teorisasi
mengenai fenomena. Sistem aturan-aturan yang berdasarkan
kenyataan dan berdasarkan wahyu tidak bersifat mutlak dan juga
tidak tertutup. Akan tetapi sistem tersebut tunduk kepada suatu
proses  perbaikan dan  penyempurnaan  terus-menerus.
Penyempurnaan kerangka teoretis lahir dari upaya yang
bertujuan untuk memanfaatkan himpunan aturan-aturan
universal yang tersedia untuk tujuan menjelaskan fenomena
sosial atau untuk pembentukan teori yang menetapkan aturan-
aturan dan konsep-konsep khusus untuk menjelaskan suatu
fenomena spesifik.

Proses pembentukan teori memberikan kita kesempatan
untuk menguji, mengklarifikasi, dan memperluas kerangka teori.
Proses pembentukan teori berlangsung dua tahap:

1. Seperangkat prinsip universal dimasukkan ke dalam suatu
teori yang didesain untuk menjelaskan atau meramalkan, dan
selanjutnya membimbing, tindakan di dalam suatu interaksi
menusia tertentu.

2. Kebenaran teori itu diuji dengan menghadapkan hipotesis
yang diturunkan dari teori tersebut kepada tindakan-tindakan

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 37



Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...”

|

atau peristiwa-peristiwa yang diobservasi. Selama mampu
memberikan kepada kita penjelasan-penjelasan yang jelas atau
prediksi-prediksi yang akurat, teori tersebut harus dianggap
benar. Akan tetapi ketidaksesuaian yang terjadi berulang-
ulang antara tindakan yang diamati dan hipotesis yang
diturunkan dari teori menunjukkan ketidakbenaran dan
ketidakakuratan beberapa aturan universal dan menunjukkan
tidak memadainya teori tersebut, dan dengan demikian
mengharuskan modifikasi teori atau aturan-aturan dan
konsep-konsep yang dikembangkan itu.

Model yang diusulkan (pendekatan terpadu terhadap analisis
tekstual dan kontekstual)

[ Rekaman sejarah ] [ Rekaman wahyu ]

Kerangka teoretis (teori umum)
e Hukum-hukum yang disimpulkan dari
wahyu
e Hukum-hukum yang disimpulkan dari
sejarah

t

Teori sosial ]

[ Realitas Sosial ]/

Artinya, dari proses yang terpadu tersebut diharapkan akan
mampu menjawab problematika yang terjadi. Problematika
tersebut senyatanya tidak terbahas oleh para pendahulu dan telah
menjadi rumit. Sebagai usaha penyelesaiannya adalah dengan
keterpaduan yang telah dimaksudkan. Keterpaduan itu tidak lain
sebagai upaya untuk memberikan penyelesaian yang tidak

S

38 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

memberatkan. Hal ini selaras dengan nasehat Abu Sa’id bin
Lubb kepada asy-Syatibi yang dikutip oleh Muhyar Fanani:?>

“Aku ingin menceritakan sebuah kaidah penting dalam persoalan fatwa.
Kaidah itu secara autentik dikenal di kalangan para sarjana. Kaidah itu
adalah jangan memberatkan seseorang yang meminta suatu fatwa”.

Kemudian nasehat itu direspon oleh asy-Syatibi dengan
pernyataan yang sangat sesuai untuk dijadikan prinsip era
sekarang terkait metodologi terpadu:26

“Tidak dibenarkan seorang alim, apabila ditanya tentang suatu

persoalan yang berkaitan dengan realitas, kecuali ia menjawab yang

relevan dengan realitas. Jika tidak menjawab demikian, ia telah
bertindak salah.”

Daftar Pustaka

Al-Ahdali, Sayyid Abu Bakry. tt. Nagam al-Fardid al-Bahiyyah.
Kediri: al-Madrasah Hidayatu al-Mubtadi’in.

Anwar, Syamsul. 2010. Huwukum Perjanjian Shari'ah Studi Tentang
Atkad Dalam Fikib Mu'‘amalat. Jakarta: Rajawali Press.

. tt. Metodologi Hukum Islam (kumpulan tulisan).
Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga.

Cotterrell, Roger, “Why Must Legal Ideas Be Interpreted
Sociologically?”, Journal of Law and Society Volume 25 nomor.
2 (Juni, 1998).

Effendi, M. Zein Satria. “Metodologi Hukum Islam”, dalam
Amrullah Ahmad, dkk (ed). 1996. Dimensi Hukum Islam dalan:
Sistemr Huknm Nasional. Jakarta: Gema Insani Press.

El Fadl, Khalid Abou. 2003. Speaking in God’s Name. England:
One World Oxford.

Fanani, Muhyar. “Teks, Akal, dan Indera Sebagai Epistemology
IImu Ushul Fikih: Kajian Atas Pemikiran Abu Ishaq ash-
Shatibi”. Mukaddimah, Jurnal Studi Islam, nomor. 11 Th.
VII/2001.

Gazalba, Sidi. 1978. l/mu, Filsafat dan Isiam Tentang Manusia dan
Agama. Jakarta: Bulan Bintang.

2Muhyar Fanani, “Teks”...., 18-9.
26]hid,. 29.

Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012 39



| Moh.Lutfi Nurcahyono, “Pembaruan Metode Penemuan Hukum Islam: Pendekatan...” I

Hart, Michael H. 1986. Seratus Tokoh yang Paling Berpengarubh dalan:
Sejarah. Jakarta: Pustaka Jaya.

Kadir, Muslim A. 2011. Dasar-Dasar Praktifum Keberagamaan
dalam Islam. Y ogyakarta: Pustaka Pelajar.

Madjid, Nurcholish. “Metodologi dan Orientasi Studi Islam
Masa Depan”, Jaubar Vol. 1, No. 1 (Desember 2000).

Martin, Richard C. (ed.). 2010. Pendekatan Terhadap Islam dalan:
Studi Agama. Y ogyakarta: Suka Press.

Minhaji, Akh. “Reorientasi Kajian Ushul Fiqh”, _A~Jami'ab
Nomor. 63/VI (1999).

Minhaji, Akh, dkk. 2010. Antologi Hukum Islam. Y ogyakarta:
Program Studi Hukum Islam Pascasarjana UIN Sunan
Kalijaga.

Mudzhar, M. Atho. 1998. Membaca Gelombang Ijtibad. Y ogyakarta:
Titian Ilahi Press.

Mughits, Abdul. 2008. Kritik Nalar Figh Pesantren. Jakarta:
Kencana.

Shihab, M. Quraish. 2010. [ilbab Pakaian Wanita Muslimab.
Jakarta: Lentera Ilahi.

40 Ullumuna Jurnal Studi Keislaman, Volume 16 Nomor 1 (Juni) 2012



